
UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ 

SETOR DE EDUCAÇÃO 

PROGRAMA DE ESPECIALIZAÇÃO EM FILOSOFIA DA EDUCAÇÃO 

 

LUCIANO ALCINDO SCHÜHLI 

MÊNON E SUAS CONSEQUÊNCIAS EDUCACIONAIS 

 

 

 

 

CURITIBA 

2025 
 



 

 

LUCIANO ALCINDO SCHÜHLI 

MÊNON E SUAS CONSEQUÊNCIAS EDUCACIONAIS 

Monografia apresentada ao Setor de Educação do 
Programa de Especialização em Filosofia da Educação 
da Universidade Federal do Paraná como requisito 
para obtenção de título de especialista em filosofia da 
educação. 

Orientador: Prof. Dr. Maicon Reus Engler 

 

CURITIBA 

2025 



 

 

AGRADECIMENTOS 

À Deus por tudo aquilo que posso conhecer. 

À Camila, minha esposa, e aos meus filhos: Teresa, Estêvão e a pequena Luísa, pelo 

apoio e compreensão nas horas em que precisei ficar ausente. 

Ao professor M. R. Engler pela orientação desta monografia. Seus conselhos foram 

fundamentais para dar forma e guiar esta pesquisa. 

Aos professores do curso de especialização em Filosofia da Educação. Especialmente 

ao coordenador, professor Celso Pinheiro. 

Ao programa de pós-graduação do Departamento de Educação da Universidade 

Federal do Paraná. 

 

 



 

 
1 “Desde o Mênon, de Platão, é possível estabelecer que o professor não é, em primeiro lugar, alguém que sabe 
instruindo quem não sabe. Ao invés disso, ele é alguém que tenta recriar o assunto na mente do estudante. Sua 
estratégia é a de antes de mais nada fazer o estudante reconhecer o que potencialmente já sabe, e isso inclui a 
quebra dos poderes de repressão interna que o impedem de distinguir o que sabe. Eis aí a razão de ser o professor, 
e não o estudante, quem faz a maior parte das perguntas” (trad. Flávio Aguiar). 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“The teacher, as has been recognized at least since 

Plato's Meno, is not primarily someone who knows 

instructing someone who does not know. He is 

rather someone who attempts to re-create the 

subject in the student's mind, and his strategy in 

doing this is first of all to get the student to 

recognize what he already potentially knows, 

which includes breaking up the powers of 

repression in his mind that keep him from knowing 

what he knows.” 

(Northrop Frye, The Great Code, p. xv)



 

 

RESUMO 

 

O diálogo Mênon é uma das obras mais lidas de Platão, tendo a educação como tema central. 
O personagem principal é Sócrates, e seus interlocutores são Mênon, o escravo de Mênon e 
Ânito. Cada um apresenta uma postura distinta em relação ao aprendizado. Sócrates é o mestre 
que busca mostrar aos seus ouvintes que suas vidas são baseadas em crenças falsas e pretende 
guiá-los rumo à verdade. Para isso, ele emprega diferentes abordagens e métodos, conforme a 
atitude de cada interlocutor. Mênon e Ânito são figuras socialmente proeminentes, com 
reputações a preservar. Por isso, não demonstram boa disposição ao método de Sócrates, 
preferindo rivalizar ou se opor a ele. Isso obriga Sócrates a usar a ironia, usar o seu jogo de 
máscaras, aplicar seu método elêntico. Enquanto isso, o escravo — que nem sequer é nomeado 
devido à sua insignificância social — é dócil e se deixa conduzir ao conhecimento por Sócrates, 
por meio do método da maiêutica. Por essa razão, o escravo serve melhor para demonstrar a 
anamnese. Ânito, Mênon e Sócrates também representam concepções diferentes de educação. 
Ânito encarna o antigo ideal da kalokagathia, Mênon, discípulo de Górgias, representa a 
sofística, e Sócrates possui sua própria filosofia educacional. 

Palavras-chave: Mênon; Platão; Sócrates; escravo de Mênon; Ânito; aretḗ; aporia; anamnese; 
reminiscência; kalokagathia; tò thaumázein; maravilhamento; eudaimonía; enkráteia; 
maiêutica; maieutikê technê; sofistas; sofística; ensino; ciência; conhecimento; elenchos; 
método elêntico; educação.  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ABSTRACT 

 
The Meno dialogue is one of Plato’s most widely read works, with education as its central 
theme. The main character is Socrates, and his interlocutors are Meno, Meno’s slave, and 
Anytus. Each presents a distinct stance toward learning. Socrates is the teacher who seeks to 
show his listeners that their lives are based on false beliefs and aims to guide them toward truth. 
To do so, he employs different approaches and methods depending on each interlocutor’s 
attitude. Meno and Anytus are socially prominent figures with reputations to uphold. Therefore, 
they are not well disposed toward Socrates’ method, choosing instead to rival or oppose him. 
This compels Socrates to use irony, play his game of masks, and apply his elenctic method. 
Meanwhile, the slave — who is not even named due to his social insignificance — is docile and 
allows himself to be led toward knowledge by Socrates through the method of maieutics. For 
this reason, the slave serves better to demonstrate anamnesis. Anytus, Meno, and Socrates also 
represent different conceptions of education. Anytus embodies the ancient ideal of kalokagathia, 
Meno, a disciple of Gorgias, represents sophistry, and Socrates holds his own educational 
philosophy. 

Keywords: Meno; Plato; Socrates; Meno’s slave; Anytus; aretḗ; aporia; anamnesis; 
reminiscence; kalokagathia; tò thaumázein; wonder; eudaimonía; enkráteia; maieutics; 
maieutikê technê; sophists; sophistry; teaching; science; knowledge; elenchos; elenctic method; 
education. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

     SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO ....................................................................................................... 8 

2 O DIÁLOGO ............................................................................................................ 9 

3 PERSONAGENS DO DIÁLOGO ........................................................................ 18 

3.1 ESCRAVO DE MÊNON ........................................................................................ 18 

3.2 MÊNON .................................................................................................................. 22 

3.3 ÂNITO ..................................................................................................................... 26 

3.4 SÓCRATES ............................................................................................................. 30 

4 CONCLUSÃO ........................................................................................................ 37 

5 REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ................................................................ 40 
 

  



8 

 

 

 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

O Mênon de Platão foi escolhido como objeto desta pesquisa por ter como principal 

tema a educação. O assunto é abordado de várias perspectivas no diálogo. Os três interlocutores 

apresentam características diferentes, exigindo abordagens distintas de Sócrates, adaptadas a 

cada um. Também representam concepções diferentes de educação, a antiga e duas novas. Além 

disso, Platão apresenta seu pensamento de que a educação faz parte não somente do domínio 

da Epistemologia, mas também da Metafísica. O conhecimento está na alma que é imortal. 

Durante o trabalho de pesquisa foi interessante ir aos poucos descobrindo a quantidade 

de menções sutis a fatos e conhecimentos que não estão diretamente no texto, o que é comum 

em obras filosóficas, e que eram de conhecimento dos gregos contemporâneos de Platão que 

receberam alguma formação. Isso mostra a quantidade de informações que estão subentendidas, 

não somente no Mênon, mas em toda obra do filósofo. Como na maioria das obras filosóficas 

é preciso ser guiado ao se ler um diálogo de Platão para não fazer uma interpretação rasa. 

Devido às limitações que são necessárias em se tratando de uma monografia, decidi analisar os 

personagens e suas diferenças de interesse educacional. Primeiro fiz um resumo e interpretação 

geral do diálogo, depois examinei cada um dos quatro personagens, por fim concluí 

apresentando algumas impressões pessoais. 

Escrevi pensando não somente em uma monografia, mas também em fazer um material 

que pudesse ser utilizado como conteúdo básico de uma ou mais aulas, sem ter a necessidade 

de fazer muitas outras consultas. 

  

C
ap

ít
ul

o 
 

1 



9 

 

 

 

2 O DIÁLOGO 

 

Mênon é um dos diálogos mais lidos e estudados de Platão. Há uma grande quantidade 

de traduções, edições e estudos sobre ele desde a metade do século XX (Canto-Sperber, 1991, 

p. 7). Ele se diferencia pela introdução do método por hipótese, determinante na investigação 

platônica (Goldsmith, 2002, p. 110) e da teoria da reminiscência. Muitos ou a maioria dos 

comentadores consideram o Mênon um diálogo de transição, em que Platão começa a abandonar 

a figura de Sócrates apresentada na Apologia (Matthews, 2010, p. 175). 

O centro da investigação é o problema do saber e das suas origens, ou seja, 

conhecimento da virtude e do Bem, típicos do saber socrático. Só é possível compreender a 

partir do objeto, por isso esse saber deve estar ligado a ele. A maneira tradicional de se colocar 

um problema, desde os poetas antigos e que também os sofistas colocavam, era como surge a 

virtude (aretḗ). Para Platão é preciso primeiro saber o que é a virtude em si. Essa é a única 

ordem lógica e evidente do ponto de vista científico (Jaeger, 2013, p. 714). 

O diálogo é formado por quatro personagens. Como na maioria dos diálogos platônicos, 

Sócrates é o principal interlocutor. Os outros três são Mênon ou Menão como prefere o tradutor 

Carlos Alberto Nunes; o escravo de Mênon, que não é nomeado; e Anitos ou Ânito. Neste texto 

será utilizado Mênon e Ânito por serem as formas mais encontradas na maioria das fontes 

consultadas. 

O que se apresenta no diálogo é considerado histórico. A data provável é fins de janeiro 

ou início fevereiro de 402 a.C. (Morrison, 1942, p. 76). Platão pode ter presenciado a conversa 

na companhia de Sócrates (Nails, 2010, p. 19). Como Platão nasceu em 428 a.C. (Stenzel, 2021, 

p. 104), deveria então ter por volta de 26 anos. 

Não há dúvida de que o diálogo ocorreu em Atenas. Em 70a-71b Sócrates irá 

ironicamente contrapor a sabedoria dos tessálios a dos seus concidadãos: 
[...] os tessálios eram renomados entre os gregos, e admirados, por conta de sua arte 
equestre e de sua riqueza. Agora entretanto, segundo me parece, também o são pela 
sabedoria. [...] Por aqui, amigo Mênon, aconteceu o contrário. Produziu-se como que 
uma estiagem da sabedoria, e há o risco de que a sabedoria tenha emigrado destas 
paragens para junto de vós. Pelo menos se te dispões a, dessa maneira, interrogar os 
que aqui estão, nenhum <há> que não vai rir e dizer: "estrangeiro, corro o risco de que 
penses que sou [...] alguém que sabe se a virtude é coisa que se ensina ou de que 
maneira se produz -; mas [...] nem sequer o que isso, a virtude, possa ser, me acontece 

C
ap

ít
ul

o 
 

2 



10 

 

 

2 Todas as citações do Mênon foram extraídas da tradução de Maura Iglésias 
3 É a mesma palavra usada em outros diálogos para designar o termo ideia ou forma platônica. Mas aqui foi 
traduzida como caráter por se considerar que provavelmente ainda não se refere ao uso platônico que vai adquirir 
posteriormente (nota da tradutora). 

saber, absolutamente." Sofro com meus concidadãos da mesma carência no que se 
refere a esse assunto (M. 70a-71b)2. 

Sócrates era cidadão de Atenas, seus concidadãos eram os atenienses. Quando ele fala 

“Por aqui, amigo Mênon” e “tenha emigrado destas paragens”, pois, só pode estar se referindo 

a Atenas. 

Em 90b Sócrates vai se referir a Mênon como ξένος (hóspede, estrangeiro, visitante): 

"Tu pois, Ânito, junta-te a nós, a mim e a teu hóspede Mênon aqui presente"9. Mênon, um jovem 

aristocrata da Tessália, está hospedado na casa de Ânito, um político conhecido, um dos 

principais democratas atenienses. Não há muitas indicações sobre onde a conversa se passa. É 

improvável que tenha ocorrido na casa de Ânito, já que ele aparenta acompanhar a conversa de 

longe sem poder ouvir o que estão falando em 99e, o que indica um lugar mais amplo 

possivelmente ao ar livre. Outras evidências que reforçam esse argumento é que Sócrates em 

82b a 85b desenha figuras geométricas presumivelmente no chão (Bluck, 1961, p. 120). 

Provavelmente o local seja a ágora ou um ginásio (Burnet, 2001, p. 14). Entre os dois locais é 

mais provável que seja em um ginásio, o local preferido de Sócrates (Bluck, 1961, p. 120), local 

onde costumava recrutar discípulos para iniciá-los na dura ascese das matemáticas e da dialética 

(Marrou, 1973, p. 79). 

O diálogo começa de maneira abrupta com Mênon perguntando a Sócrates (M. 70a): “a 

virtude (ἀρετή - aretḗ) é coisa que se ensina (διδάσκóν)? [...] se adquire pelo exercício 

(ἀσκητόν)? Algo que advém aos homens por natureza (φύσει) ou por alguma outra maneira?”.  

Num movimento típico dos diálogos Socráticos, Sócrates muda a pergunta para ‘o que 

é a virtude?’. A primeira parte do diálogo possui semelhanças com os da primeira fase de Platão, 

onde se busca uma definição (Burnet, 2001, pág. 11). Somente se respondendo esta última 

pergunta é que se poderá responder a primeira. É preciso primeiro conhecer o que é a virtude 

para poder saber algo sobre ela. 

Mênon tenta sem sucesso responder à pergunta por três vezes. Na primeira tentativa (M. 

71e – 72a) faz uma enumeração de virtudes, descreve a virtude do homem, a da mulher e diz 

haver uma virtude para a criança, ancião, escravo e “muitíssimas outras”. Sócrates, em sua 

crítica a esta resposta diz que uma única definição deve abarcar a multiplicidade: “Embora 

sejam muitas e assumam toda a variedade de formas, têm todas um caráter3 (εἶδος - eîdos) único, 

<que é> o mesmo, graças ao qual são virtudes” (M. 72c). Sua persistência tenta com que Mênon 

vá da multiplicidade empírica para a unidade da essência, o supremo objetivo do platonismo. 



11 

 

A multiplicidade era uma característica dos sofistas, que lhes dava uma impressão de 

onisciência e os encheu de fama, a qual dava a ilusão a Mênon de saber falar com propriedade 

sobre a aretḗ (Engler, 2011, p. 85). 

Na segunda resposta, Mênon tenta uma definição geral: “ser capaz de comandar os 

homens” (M. 73c-d). A resposta, ao confundir as variedades de comando, não respeita a 

multiplicidade do definiendum. Em sua crítica, Sócrates diz que a virtude da criança e do 

escravo não pode ser comandar o seu senhor (M. 73d). Na sequência em uma variação da 

segunda resposta com o acréscimo “[comandar] com justiça, e não injustamente” (M. 73d), 

Mênon confunde o definiendum com uma de suas variedades. De uma outra maneira se chegou 

ao mesmo problema da pluralidade ao invés da unidade.  

Sócrates define ‘figura’ para mostrar a Mênon a unidade de uma multiplicidade. 

Primeiro chegam ao consenso de que redondez é uma figura e não a figura e que há muitas 

outras figuras como o reto e que nenhuma é mais figura do que a outra. A primeira definição 

de figura que Sócrates apresenta é: "o único entre os seres que acontece sempre acompanhar a 

cor” (M. 75b). Mênon critica essa definição por elucidar algo por outro não elucidado, como no 

caso a cor. Ao aceitar a crítica, Sócrates irá contrapor duas posturas de importância pedagógica 

em M. 75d. Primeiro apresenta uma reprovação ao comportamento de alguns sofistas: “se 

aquele que me interroga fosse um desses sábios hábeis em erística e agonística, dir-lhe-ia: 'está 

dito o que disse eu; se digo coisas que não são corretas é tua tarefa proceder ao exame do 

argumento refutar-me'”. O método sofistico consiste em vencer o debate, em ter razão, e não 

em chegar ao conhecimento, em aprender algo. Depois mostra qual é a sua maneira de conduzir: 

“Mas se é o caso [...] de que pessoas que são amigas queiram conversar uma com a outra, é 

preciso de alguma forma responder de maneira mais suave e mais dialética”. Aqui são 

apontados dois pontos para o aprendizado, a amizade e a suavidade. Por amizade podemos 

entender que na relação entre mestre e discípulo ou professor e aluno é necessário uma boa 

vontade. A suavidade contrasta com uma postura violenta dos interlocutores. Isso se contrapõe 

à atitude de Ânito mais ao final do diálogo ao se ofender com Sócrates e se retirar. No livro VII 

da República, em 536e, Platão diz na voz de Sócrates: “na alma não permanece nada que tenha 

entrado pela violência”. Sócrates tenta fazer com que Mênon baixe as armas para que possam 

em cooperação continuar a pesquisa. Também apresenta uma definição de dialética ao dizer 

“Mas talvez o mais dialético seja não só responder a verdade, mas também por meio de coisas 

que aquele que é interrogado admita que sabe” (M. 75d-e). Não basta responder a verdade, mas 

se valer do conhecimento prévio de quem ouve para que ele possa compreender essa verdade. 



12 

 

Por fim, Sócrates define figura por meio de termos conhecidos: “figura é o limite dos sólidos” 

(M. 76a). 

Mênon pergunta o que é a cor. Sócrates responde à maneira de Górgias: “A cor é pois 

uma emanação de figuras de dimensão proporcionada à visão e <assim> perceptível” (M. 76d). 

Mênon elogia a definição e é criticado por Sócrates que diz que lhe agradou por ter lhe sido 

dada da maneira habitual, da maneira de Górgias, com quem Mênon estava familiarizado. Mas 

que a definição não era melhor do que a de figura que ele tinha dado: não é uma definição 

satisfatória porque serve a vários definienda.  

Uma terceira definição de virtude é dada por Mênon: “desejar as coisas belas e ser capaz 

de consegui-las" (M. 77b). Todos querem coisas boas, mesmo os que acreditam que sejam boas, 

mas que são más, replica Sócrates. Resta como definição de virtude a capacidade de conseguir 

as coisas belas (ou boas). Mas não é virtude se as conseguir de maneira injusta: “é preciso [...] 

que junto a esse conseguir esteja a justiça, ou prudência, ou piedade, ou outra parte qualquer da 

virtude” (M. 78d-e), ou seja “é virtude toda ação desde que seja feita com uma parte da virtude” 

(M. 79b). Mas o definiendum não pode ser definido por meio de suas partes. 

Nesse ponto Mênon se encontra em aporia, fica irritado com Sócrates e diz: “me 

enfeitiças e drogas, e me tens simplesmente sob completo encanto, de tal modo que me encontro 

repleto de aporia” (M. 80a) e ainda “tu me pareces, inteiramente, ser semelhante [...] à raia 

elétrica [...]. Pois verdadeiramente eu, de minha parte, estou entorpecido, na alma e na boca, e 

não sei o que te responder” (M. 80a-b). Mênon, tomado como que por uma vertigem dialética 

tem seu estado de consciência modificado, diz que Sócrates poderia ser tido como feiticeiro, 

figura temida por sua magia sinistra (Duhot, 2004, p. 93). Aconselha-o a ficar em Atenas e não 

ir a outras cidades, pois seu poder é temido por aqueles que querem permanecer na caverna 

(Engler, 2011, p. 100). Não compreende como pode não conseguir responder já que “miríades 

de vezes, sobre a virtude, pronunciei numerosos discursos, para multidões, e muito bem, como 

pelo menos me parecia” (M. 80b). A magia de Sócrates é sua técnica psicológica, usada em 

vários níveis como em um jogo de máscaras em que assume diversos papéis. Se apresenta como 

um ignorante, ao mesmo tempo que desmonta a ciência de outro, coloca uma questão 

aparentemente simples para seu interlocutor, que se mostra como um especialista, mas a qual 

não consegue responder (Duhot, 2004, p. 93). A aporia gera a vontade de conhecer, aquilo que 

era comum se torna algo incomum, que se deseja contemplar e que causa admiração de ser 

como é. Aquele que está em aporia se sente encantado, não sabe o que fazer, se torna passivo, 

já não tem confiança no conhecimento que possuía, estranha a si mesmo e aquilo que era o foco 



13 

 

4 Falta de Conhecimento. 

da sua atenção. Quem não para nesse estágio e vê isso como estímulo ao conhecimento e o 

segue, chega ao ponto de querer amar a sabedoria. Mas deve deixar suas ideias anteriores e 

buscar a natureza das coisas, aquilo que são. É uma modificação ontológica que conduz ao lugar 

dos filósofos, a posição intermediária entre os deuses (suprassensível) e os homens (sensível) 

(Engler, 2011, p. 102-103). Mênon ao cair em aporia, reconhece sua ignorância. Sócrates 

considerava uma forma de sabedoria reconhecer um tipo de ignorância4 em si mesmo 

(Matthews, 2010, p. 163). 

Diante de um impasse, Mênon apresenta a aporia sofística de que não há possibilidade 

de adquirir conhecimento. Como se procura aquilo que não se sabe absolutamente o que é? 

Procura entre as coisas as coisas que não conhece? Mesmo que a encontre como saberá que é 

aquilo que não conhecia? Sócrates assim explica o argumento de Mênon: 
pelo visto, não é possível ao homem procurar nem o que conhece nem o que não 
conhece? Pois nem procuraria aquilo precisamente que conhece - pois conhece, e não 
é de modo algum preciso para um tal homem a procura - nem o que não conhece -pois 
nem sequer sabe o que deve procurar (M. 80e). 

A resposta de Sócrates para esse paradoxo de Mênon da investigação é a teoria da 

anamnese ou reminiscência (ἀνάμνησις), apresentada pela primeira vez no Mênon (Kahn, 2010, 

p. 187). Platão apresenta uma teoria do conhecimento de acordo com a qual a alma humana 

nasce com a capacidade de relembrar o que um dia ela aprendeu em uma existência anterior 

(Kraut, 2013, p. 27). 

A pedido de Mênon, Sócrates apresenta sua teoria. Para tal, chama um escravo que 

acompanha Mênon para fazer sua demonstração. Ele propõe um problema de geometria, 

duplicar a área de um quadrado, desenha as figuras e faz perguntas apropriadas para buscar a 

solução. De maneira diferente da tentativa de definição de virtude, Sócrates não se apresenta 

como alguém que ignora a resposta. Escolheu algo que tanto ele quanto Mênon conhecem. 

Sócrátes mostra a figura de um quadrado desenhada por ele, dividida ao meio. No início 

o escravo responde corretamente as primeiras perguntas e acredita que conhece a solução do 

problema que lhe é proposto (1º estágio da reminiscência), dobra o tamanho dos lados para se 

chegar ao dobro da área. Mas sua estratégia cai em erro na figura seguinte, ao dobrar o tamanho 

dos lados a área quadruplica ao invés de dobrar (2x2=4, mas 4x4=16). Mênon reconhece o erro 

sem precisar de explicações, demonstrando que possui conhecimento de geometria. Sócrates 

demonstra o erro ao escravo e o leva a aporia ao perceber que sua crença é falsa e reconhecer a 

sua ignorância (M. 83e - 84a). Ao contrário de Mênon, o escravo não demonstra irritação por 

isso. 



14 

 

A aporia se mostra um ponto importante do método de Sócrates: é uma etapa necessária 

para se chegar ao conhecimento. Ele julga que é melhor reconhecer sua ignorância do que 

acreditar estar certo quando se está errado (2º estágio da reminiscência). Sócrates pergunta a 

Mênon: "Tendo-o então feito cair em aporia e entorpecer-se como <faria> uma raia, será que 

lhe causamos algum dano?" (M. 84b). Mênon reponde que não. Sócrates acredita que o 

reconhecimento da ignorância leva a buscar o conhecimento:  "Pois agora, ciente de que não 

sabe, terá, quem sabe, prazer em, de fato, procurar" (M. 84b), e faz um complemento que parece 

servir mais a Mênon do que ao escravo: "ao passo que, antes, era facilmente que acreditava, 

tanto diante de muitas pessoas quanto em muitas ocasiões, estar falando com propriedade [...]" 

(M. 84b-c). 

Na sequência Sócrates leva o escravo a rememorar a solução do problema, mas antes 

diz: "Examina pois a partir dessa aporia o que ele vai certamente descobrir, procurando comigo, 

que nada <estarei fazendo> senão perguntando, e não ensinando" (M. 84c-d). Para Sócrates, 

aprender é recordar, não se ensina o outro, o que se faz é conduzir o outro a lembrar o que já 

sabia: "Recuperar alguém a ciência, ele mesmo em si mesmo, [sem que ninguém lhe tenha 

ensinado, mas sim interrogado] é rememorar" (M. 85d). O escravo conduzido pelas perguntas 

de Sócrates, que desenha um quadrado formado pelas diagonais dos quadrados de lado de 

tamanho 2, chega à resposta, e agora tem a crença verdadeira (3º estágio da reminiscência). O 

que fica evidente é que ele se deixa conduzir e é dócil ao método de Sócrates. Enquanto Mênon 

parecia se esquivar, ele adiava a sua definição de virtude e esperava que Sócrates lhe desse a 

resposta, evitando assim descobrir sua própria ignorância. Sócrates propõe um método para 

chegar ao conhecimento mais abrangente, o qual consiste em apresentar as mesmas questões de 

várias maneiras (4º estágio da reminiscência): "se alguém lhe puser essas mesmas questões 

frequentemente e de diversas maneiras, bem sabes que ele acabará por ter ciência sobre estas 

coisas não menos exatamente que ninguém” (M. 85c-d). Assim os principais estágios da 

reminiscência iniciam com a crença falsa, seguida do reconhecimento da ignorância, depois 

chega-se à crença verdadeira e, se a busca é levada inteiramente a termo, chega-se ao 

conhecimento mais amplo (Kahn, 2010, p. 188). 

Na sequência é apresentado por Sócrates um argumento em favor da imortalidade da 

alma: "se a verdade das coisas que são está sempre na nossa alma, a alma deve ser imortal" (M. 

86b). Platão, no Fédon, apresentará mais exaustivamente sua tese em favor da imortalidade da 

alma. A alma adquire a ciência e é preciso rememorar o que está nela. 



15 

 

Mênon pede a Sócrates para voltar ao exame da questão se a virtude é coisa que se 

ensina, se advém por natureza, ou como que advém e quando que advém. Sócrates examina a 

questão por meio de uma hipótese: "à maneira como os geômetras frequentemente conduzem 

suas investigações" (M. 86e). Se a virtude é uma ciência, então é coisa que se ensina, se não é, 

então não é ensinada, "nada se ensina ao homem a não ser a ciência" (M. 87c). A primeira 

evidência apresentada por Sócrates é a de que a virtude é um bem e a ciência é a única coisa 

que sempre é um bem, portanto deve ser ciência (M. 87b-89a). O segundo argumento é de que 

se os bons se tornassem bons por natureza a cidade os guardaria para que ninguém os 

corrompesse, mas isso não acontece (M. 89b). Então não é por natureza que os bons se tornam 

bons. É apresentado um contra-argumento de que se uma coisa qualquer é coisa que se ensina 

é necessário que haja dela mestre e discípulos; inversamente aquilo de que não haja nem mestre 

nem discípulos não é coisa que se ensina (M. 89d-e). Sócrates diz "tendo eu frequentemente 

procurado se haveria mestres de virtude, fazendo de tudo, não consigo encontrar” (M. 89e).  

Neste momento Ânito assenta-se junto a eles e é convidado a participar da pesquisa (M. 

89e). Estão procurando quem são os mestres que ensinam as virtudes. Sócrates diz que "aqueles 

que professam ser mestres de virtude e se apresentam como disponíveis para ensinar a quem 

dos gregos deseje aprender, tendo fixado um salário para isso, e recebendo-o, [...] são os que os 

homens chamam sofistas" (M. 91b). Ânito rejeita enfaticamente que os sofistas sejam mestres 

de virtude, pois considera que "eles são uma manifesta ignomínia e uma ruína para os que 

frequentam" (M. 91c). Sócrates pergunta a Ânito se ele tem experiência com os sofistas para 

dizer essas coisas, e ele responde que não. Faz outra pergunta questionando quem são aos que 

se deve dirigir para se aprender as virtudes (M. 91e). Ânito responde que são os cidadãos 

virtuosos. Como eles se tornam virtuosos se não aprenderam de ninguém? Para Ânito eles 

aprenderam de outros homens bons que os precederam. Mas Sócrates contra-argumenta 

afirmando que os bons não parecem ser capazes de ensinar a virtude. Cita exemplos de cidadãos 

considerados bons: Temístocles, Aristides e Tucídides. Mas nenhum deles foi capaz de ensinar 

a virtude a seus filhos. Em relação a Tucídides, que “era de uma ilustre família quanto era muito 

poderoso nesta cidade e no resto da Grécia” (M. 94d), Sócrates diz: “se a virtude fosse coisa 

que se ensina, encontraria alguém [...] que se poderia esperar que fizesse de seus filhos bons 

homens, se ele próprio não tivesse tempo para isso devido aos cuidados com a cidade” (M. 94d-

e). Se aqueles que são considerados virtuosos não conseguem ensinar aos filhos a virtude, então 

a virtude não pode ser coisa que se ensina. 



16 

 

Ânito se mostra claramente irritado com Sócrates ao lhe responder, ao que parece, 

fazendo uma ameaça:  
Em realidade, eu te aconselharia, se te dispões a dar-me ouvidos, que tenhas cuidado. 
Pois talvez em qualquer outra cidade também é mais fácil fazer mal aos homens do 
que bem, mas nesta aqui, decididamente <é assim>. E creio que tu mesmo também 
<o> sabes (M. 94e-95a). 

Neste momento Ânito se retira do diálogo, o que se pode interpretar é que fica a uma 

distância que não pode ouvir mais o que é dito. Sócrates diz: “parece-me que Ânito está irritado, 

[...] crê que eu, em primeiro lugar, estou denegrindo esses homens, em segundo lugar, julga que 

também ele é um deles.” (M. 95a). Ele será um dos acusadores de Sócrates no processo que é 

relatado na Apologia (18b), em que o filósofo é condenado a morte por envenenamento. Esse 

episódio deve ter contribuído para que agisse dessa maneira. 

Sócrates, ao interpelar Mênon verifica que também na Tessália os homens de bem não 

são capazes de transmitir a virtude, concluindo que os bons homens não podem ensinar a virtude. 

Em sua resposta Mênon diz: “deles ouvirias ora que é coisa que se ensina, ora que não é” (M. 

95b). Questiona também se os sofistas podem ser mestres de virtude e recebe a resposta de 

Mênon: “de Górgias, o que mais admiro é que jamais o ouvirias professando isso, mas ri-se 

mesmo dos outros quando os ouve professando <isso>. Antes, sim acredita que é em falar que 

é preciso fazer hábeis os homens” (M. 95c). Mênon a princípio não tem certeza se os sofistas 

são mestres ou não de virtude: “Ora me parecem <ser>, ora não” (M. 95c). Sócrates sintetiza a 

Mênon: 
Podes então mencionar qualquer outra coisa <tal que> aqueles que afirmam ser 
mestres dela não somente não são reconhecidos como mestres de outros mas 
tampouco <são reconhecidos> como pessoas que conhecem <essa coisa> e sim como 
sendo ruins sobre aquela coisa mesma da qual afirmam ser mestres, ao passo que 
outros, que são reconhecidos eles mesmos como sendo homens de bem, ora afirmam 
que isso se ensina, ora que não? Pessoas tão confusas acerca do que quer que seja, 
afirmarias a rigor que disso são mestres? (M. 96a-b) 

Por fim chegam à conclusão de que tanto os sofistas quanto os homens de bem ou 

quaisquer outros não podem ensinar a virtude. Sendo assim a virtude não pode ser coisa que se 

ensina. 

Continuando com a busca, Sócrates diz: “mais que tudo é preciso prestar atenção a nós 

mesmos, e procurar quem nos fará melhores, de uma maneira ou de outra” (M. 96d-e). Expõe a 

teoria de a opinião correta dirigir a ação correta usando a imagem do Caminho para Larissa (M. 

97a-c). Alguém, tendo uma opinião correta sobre qual é o caminho, mesmo se nunca o tiver 

percorrido, nem tiver ciência dele, pode guiar corretamente. Dessa maneira “enquanto tiver a 

opinião correta sobre as coisas de que outro tem a ciência, acreditando com verdade embora 



17 

 

não compreendendo, não será em nada um guia inferior àquele que compreende isso” (M. 97b). 

E conclui: “Logo a opinião verdadeira, em relação à correção da ação, não é em nada um guia 

inferior à compreensão” (M. 97b). Então revê sua afirmação de que apenas a ciência pode dirigir 

a ação correta: “dizendo que somente a compreensão dirige o agir corretamente, ao passo que, 

vejo agora, também a opinião verdadeira era <assim>” (M. 97b-c). Para Platão, o problema do 

saber surge e só tem sentido a partir do conjunto da sua investigação ética (Jaeger, 2013 p. 703-

704) 

É feita uma recapitulação. Sendo o homem virtuoso por ciência ou por opinião 

verdadeira, não pode ser por natureza, pois nenhuma das duas é por natureza. Como parece que 

não há mestres de virtude, não é coisa que se ensina e, portanto, a virtude não é ciência. Mas 

como a virtude é um bem, e somente a ciência e a opinião verdadeira podem guiar corretamente, 

então a virtude é uma correta opinião, já que não é ciência. 

Sócrates conclui que, de acordo com o raciocínio que seguiram, a virtude é uma 

concessão divina: "Mas se nós, agora em toda essa discussão, pesquisamos e discorremos 

acertadamente, a virtude não seria nem por natureza nem coisa que se ensina, mas sim por 

concessão divina, que advém sem inteligência àqueles aos quais advenha" (M. 99e). 

O diálogo possui um fim aporético. Sócrates não dá como certo o conhecimento que 

apresentaram. Coloca como necessário o princípio da definição de virtude para se poder chegar 

ao conhecimento sobre ela: "Mas o que é certo sobre isso saberemos quando, antes de 

<empreendermos saber> de que maneira a virtude advém aos homens, primeiro empreendermos 

pesquisar o que é afinal a virtude em si e por si mesma' (M. 100b). 

  



18 

 

 

 

 

3 PERSONAGENS DO DIÁLOGO 

3.1 ESCRAVO DE MÊNON 

Platão em seus diálogos menciona e descreve uma ampla variedade de tipos de 

personagens, entre os quais muitos são dramatizados. Os escravos são um dos tipos que 

aparecem com frequência, mas na maior parte das vezes são invisíveis ou caracterizados apenas 

por sua função na obra em questão (Blondell, 2002, p. 66). 

A sociedade grega da antiguidade clássica é considerada uma sociedade escravista, na 

qual a escravidão constituía uma instituição dominante nos âmbitos econômico, social e político, 

e os escravos representavam uma proporção substancial da população (Finley, 1979, p. 9). O 

sistema não era igual em todas as regiões. Um primeiro grupo que compreendia Esparta e Creta, 

sociedades agrícolas voltadas para a produção e o consumo locais, que possuíam um 

envolvimento limitado com o Mediterrâneo. Os escravos eram o grupo majoritário e sua 

reposição era baseada na reprodução natural. O segundo grupo, do qual fazia parte Atenas, 

considerada um centro imperial, e principalmente comunidades insulares e costeiras como 

Quíos, Corfu e Egina, possuía uma profunda conectividade mediterrânea, eram cidades 

relativamente ricas com economias altamente diversificadas. Quíos tinha mais escravos do que 

qualquer cidade grega em proporção à população. Estima-se que Atenas possuía entre 20% e 

50% da população composta por escravos. Esse grupo dependia do comércio para a reposição 

de suas populações escravizadas. O terceiro grupo era semelhante ao segundo, compreendia a 

maioria das cidades gregas, as quais tinham menos recursos e menor conectividade com o 

Mediterrâneo, por isso possuíam menos escravos que consistiam em 20% ou menos da 

população (Vlassopoulos, 2023, p. 69-70). 

Um escravo comum era vendido por três minas e meia no século IV a.C.; o suprimento 

era abundante e regular, o preço era considerado barato (Burckhardt, 2024, p. 162-163). Não 

eram considerados cidadãos em Atenas (Rostovtzeff, 1977, p. 111). O escravo possuído era 

considerado um bem e conservado como um animal (Burckhardt, 2024, p. 163). Xenofonte, 

citando Sócrates sobre amigos e escravos, diz que “Estando doentes, escravos e amigos, havia 

quem mandasse vir médicos para os escravos e providenciasse, com cuidado, outros meios de 

C
ap

ít
ul

o 
 

3 



19 

 

lhes restituir a saúde; agora dos amigos faziam pouco caso, [...] consideravam a [...] morte [do 

escravo] um castigo” (Xen. Mem. 2.4.3). No entanto, esse cuidado era muito mais uma 

preocupação com um bem do que com uma pessoa próxima (Burckhardt, 2024, p. 163). 

O escravo não era considerado um ser humano em sentido pleno (Duhot, 2004, p. 39). 

Na Odisseia, Eumeu, em resposta a Odisseu, diz que “Zeus que vê ao longe retira ao homem 

metade do seu valor [excelência] quando chega para ele o dia da sua escravização” (Hom. Od. 

17.322). Mais tarde isso viria a ser visto como leve demais (Burckhardt, 2024, p. 169). Platão, 

na voz de Cálicles diz no Górgias que “[não] é condição normal do homem sofrer injustiça, 

mas apenas de escravo, a quem fora melhor morrer do que viver, pois, ofendido e espezinhado, 

não é capaz de defender-se nem de amparar os que lhe são caros” (G. 483b). 

Sobre os escravos Platão dirá nas Leis VI, na voz do Ateniense: 
Nessa questão de virtude, muitos escravos já provaram melhor do que os irmãos e os 
próprios filhos, em oportunidades de salvar os senhores, seus bens e toda sua família. 
Temos certeza de que contam isso dos escravos. [...]  

 Mas também falam o contrário: não há nada são na alma do escravo, e que nessa 
gente não se pode absolutamente confiar. [...] 

Nesse particular, cada pessoa pensa de um jeito: uns não confiam absolutamente na 
raça dos escravos, e como se todos tivessem natureza de animais, tratam-nos a 
aguilhão e chicote, com o que deixam suas almas não três vezes apenas, porém dez 
vezes mais servis; outros fazem precisamente o contrário disso. [...]  

 Só há dois caminhos: para ter escravaria dócil, é preciso que não seja gente do mesmo 
país e, tanto quanto possível, de língua diferente; e também: dar-lhes bom tratamento, 
não tanto por eles, como no interesse próprio. A maneira certa de lidar com escravos 
consiste em não tratá-los com brutalidade e, se possível, ser menos injusto com eles 
do que com seus iguais. [...] Todavia, é preciso castigar os escravos, mas sempre com 
motivo justo, sem estragá-los com repreensões que só vão bem entre homens livres. 
Toda palavra dirigida a escravos deve consistir numa ordem, não sendo aconselhável 
gracejar em nenhuma ocasião, ou se trate de homens ou de mulheres, como muitos 
soem fazer; com esse exagero complicam estultamente a vida, deixando mais difícil 
para o escravo a obediência e para eles a autoridade. (Laws 776e a 778a) 

Em 82a, Sócrates pede a Mênon para chamar um dos seus servidores (escravo) para que 

faça com ele a demonstração da teoria da reminiscência (ἀνάμνησις - anamnese). Não é 

mencionado seu nome; é um personagem anônimo, escolhido por ser “qualquer um” (Burnet, 

2001, p. 14).  

O escravo de Mênon é um dos personagens de Platão menos individualizado. O fato de 

não ter nome é significativo, pois nomear é um meio fundamental de individuação social. Ser 

sem nome significa ser indiferenciado e, consequentemente, em termos tradicionais gregos, não 

heroico. A maioria dos nomes dos gregos antigos possuía um significado semântico 

transparente. Isso foi explorado por Platão por meio de trocadilhos e jogos de palavras, e 

limitado pelo amplo significado dos nomes gregos antigos e pelos personagens históricos por 



20 

 

5 A palavra grega παῖς pode significar "criança", "menino", "menina", ou até mesmo "servo" ou "escravo", 
dependendo do contexto. Na Grécia Antiga, o termo era usado para referir-se a jovens ou aqueles em posição 
subordinada. (Malhadas, 2009). 

não ser possível escolher seus nomes. Não nomear o escravo mostra uma escolha de Platão, 

apesar de que quase todos os personagens escravos são anônimos. Uma exceção é Sátiros, o 

único escravo nomeado nos diálogos de Platão, que é mencionado no Protágoras em 310c 

(Blondell, 2002, p. 66 e 68). 

No diálogo a palavra usada por Sócrates para se referir ao escravo é παῖς (M. 82b). 

Alguns comentadores, como Burnet e Jaeger, se referem a ele como sendo jovem. Ser chamado 

de παῖς não indica necessariamente a sua idade, pois ele seria chamado de παῖς de qualquer 

forma por ser um escravo5; no entanto, talvez possamos imaginá-lo como jovem (Bluck, 1961, 

p. 128).  

Em 85e, Mênon diz que ninguém jamais ensinou geometria ao escravo. É um homem 

que jamais passou por um ensinamento sistemático, sem nenhuma cultura, embora não 

desprovido de talento (Jaeger, 2013, p. 713). Não era comum receberem algum tipo de educação. 

Um escravo inteligente era considerado incômodo e perigoso; era melhor quando não pensavam 

em nada além da sua comida (Burckhardt, 2024, p. 168). 

Na Antiguidade, as pessoas eram definidas socialmente e não biologicamente, o que 

explica que se pudesse enjeitar os recém-nascidos indesejados. (Duhot, 2004, p. 39). O escravo 

de Mênon além de não ser nomeado, nada se diz da sua ascendência. De Mênon se diz que é 

filho de Alexidemo (M. 76e) e de Ânito que é filho de Antémion (M. 90a). 

Mênon ao ser interpelado por Sócrates sobre a origem e a língua do escravo, responde 

que ele fala grego e é nascido em sua casa (M. 82b). Como “qualquer um”, ele fala uma língua 

(no caso, grego), instrumento da dialética (Burnet, 2001, p. 14). Os bárbaros que se tornavam 

escravos em geral aprendiam rapidamente o grego, a língua não era um obstáculo que impedia 

a comunicação (Burckhardt, 2024, p. 172). O escravo de Mênon não deve ter nascido livre e ter 

sido feito escravo depois, já que nasceu na casa de seu senhor.  Nascido na Grécia deve ter 

aprendido e falado o grego desde os primeiros anos de vida.   

Um outro argumento que contribui para a hipótese de que o escravo de Mênon nasceu 

escravo é que um grego não se tornaria escravo em sua casa de origem, onde jamais seria 

considerado inimigo ou uma mercadoria. Nos tempos clássicos até mesmo um grego livre e 

altamente educado poderia vir a se tornar um escravo de outro grego, ao cair nas mãos de 

poderosos inimigos ou de piratas. A força dos algozes se sobreporia sobre o fato de ter nascido 

livre e possuir direitos (Burckhardt, 2024, p. 162). É possível que Platão, durante a sua viagem 

de volta de Siracusa, quando já era um célebre filósofo, tenha sido feito prisioneiro e vendido 



21 

 

como escravo em Egina, cidade que na época estava em guerra com Atenas. Depois foi 

resgatado por Aniqueris de Cirene (Stenzel, 2021, p. 116). Platão não foi o único célebre a 

passar por esse infortúnio. Esopo o fabulista foi escravo de Jádmon da ilha de Samos (Hdt, 

2.134.3-4). 

Por ser escravo e ter nascido na casa de seu senhor, seus pais, ao que tudo indica, 

também eram escravos. Se eram livres e depois foram feitos escravos, é provável que não eram 

gregos. Era difícil e perigoso manter em casa um escravo grego adulto capturado na guerra, em 

geral os escravos domésticos eram de procedência bárbara (Burckhardt, 2024, p. 161). É 

possível que os pais não eram de mesma origem. Já que os compradores de escravos cautelosos 

compravam indivíduos de nações diferentes (Burckhardt, 2024, p. 163). Talvez tenham vivido 

juntos em um tipo de casamento e os amos os deviam considerar entre os melhores escravos. 

Os amos toleravam algo que era pouco mais do que um concubinato na medida em que se 

acreditava que os melhores escravos, por meio dos filhos, se tornavam mais ligados à casa e ao 

bem-estar (Burckhardt, 2024, p. 163). Por melhores escravos podemos entender que eram 

dóceis, realizavam bem as suas tarefas e não causavam problemas, características que o filho 

aparentemente herdou ao analisar seu comportamento no diálogo.  

Ser filho de escravos era pior do que ser livre e ter sido feito escravo. Não se esperava 

grande coisa dos filhos de escravos (Burckhardt, 2024, p. 163). Ter sido feito escravo era 

considerado um infortúnio e diminuía a sua humanidade, mas nunca ter conhecido a liberdade 

era considerado pior. 

 O escravo de Mênon era um escravo doméstico, nasceu na casa do seu senhor e o 

acompanhava em viagem, pelo mesmo motivo era urbano, não era um escravo rural ou das 

minas. O escravo doméstico era membro de uma grande família. O trabalho era feito em casa 

por todos. Os escravos e servos sem lar, empregados, faziam parte da família como unidade 

social e produtiva (Rostovtzeff, 1977, p. 64 e 222). Ao contrário da condição, que devia ser 

terrível, dos escravos que trabalhavam nas minas, os escravos urbanos não eram particularmente 

maltratados, e na rua não era possível distingui-los dos homens livres (Duhot, 2004, p. 38) e 

estrangeiros porque todas as classes se vestiam de maneira semelhante (Rostovtzeff, 1977, p. 

179 e 182). 

O que podemos deduzir das informações do diálogo é que o escravo convive com seu 

senhor em sua casa e possui a sua confiança ao acompanhá-lo em viagem. Quando é interpelado 

por Sócrates procura responder da melhor maneira, não se sabe se por interesse próprio ou para 

obedecer ao amo. Demonstra possuir capacidade para encontrar as respostas mediante as 



22 

 

perguntas feitas por Sócrates. Sem Sócrates guiá-lo, ele jamais teria seguido o caminho que o 

levou ao conhecimento daquela realidade matemática (Jaeger, 2013, p. 713). A escolha de 

Platão pelo personagem para demonstrar a Teoria da Reminiscência pode ter sido feita devido 

ser alguém sem nenhuma instrução e por isso serve melhor para demonstrar que aprender é 

recordar o que se aprendeu em uma outra realidade ou em uma outra vida. Como alguém poderia 

saber geometria sem nunca ter aprendido nada sobre ela? O saber geométrico não é derivado 

da experiência dos sentidos, por tanto não pode ser refutado por ela (Nunes, 1980, p. 24). Outro 

motivo seria demonstrar que o conhecimento é acessível a qualquer um que possua capacidade 

de aprender, não é acessível apenas a uma elite social. O escravo, ao contrário de Mênon e 

Ânito, se dispõe a ser conduzido por Sócrates ao conhecimento; ele não tenta esconder quando 

está errado, não procura mudar o curso dos questionamentos, nem se ofende com o que lhe 

perguntam ou quando demonstram seus erros. O escravo, se não era realmente jovem, ao menos 

é uma “criança hipotética” que teve menos exposição a experiências formativas, por isso é 

menos confiante em seu conhecimento prévio e mais aberto a influência de Sócrates. Por isso, 

quando Sócrates faz perguntas a ele, as refutações elênticas, testes filosóficos e ironia ficam 

limitados. Isso faz com que o personagem seja caracterizado de forma menos marcante 

(Blondell, 2002, p. 119). A condição de inferioridade social do escravo faz com que ele não 

seja arrogante. Por não ser um aristocrata, um político importante, nem mesmo um modesto 

cidadão, o escravo não possui uma imagem social a ser “preservada”. Ele não se vê rebaixado 

quando lhe são apontados seus erros, ele não pressupõe saber o que não sabe. Sua humildade 

faz com que se deixe moldar, ele se torna aberto a ser guiado por Sócrates ao conhecimento. 

3.2 MÊNON 

Mênon é um jovem aristocrata da Tessália, região que era formada por um grupo de 

cidades dispersas governadas por aristocratas que se reuniam em conselho para tomarem 

decisões em conjunto sobre política externa. Ele estava em visita a Atenas, hospedado na casa 

de Ânito, acompanhado por vários ἀκόλουθοι (seguidores) (M. 82a). Provavelmente o motivo 

dessa visita é que havia sido enviado em missão pelos aristocratas de Farsalos, que integrava a 

Tessália. Em 404 a.C., Licofron, tirano de Feras, queria governar a Tessália e combateu aqueles 

que resistiram. Sua vitória colocou em xeque os aristocratas de Farsalos que enviaram a Atenas 

um membro da família que possuía fortes laços de amizade com os atenienses (Bluck, 1961, p. 

120-122). 



23 

 

O retrato de Mênon apresentado por Xenofonte é bastante negativo. Diz que possuía 

grande desejo por riquezas, e só por isso que comandava as tropas. Buscava honras para obter 

benefícios. Procurava a amizade dos poderosos para ficar impune por seus ultrajes e satisfazer 

seus desejos; via como o caminho mais curto o perjúrio, a mentira e o engano; via como tolice 

uma conduta simples e reta. Não tinha afeição por ninguém e tudo que fazia era planejado. 

Preferia se apoderar das riquezas dos amigos e não da dos inimigos, porque os primeiros não 

estavam preparados, enquanto os segundos estavam de guarda. Vangloriava-se de saber enganar, 

de inventar mentiras e de zombar de seus amigos. Considerava rústico e ignorante quem não 

fosse um patife. Para conseguir a amizade de alguém, caluniava quem ocupava essa posição. 

Buscava a obediência dos soldados sendo cúmplice dos seus excessos; queria que o honrassem 

e servissem, e se mostrava capaz de fazer mais mal do que qualquer (Xen. Anab. 2.6.21-27). A 

opinião de Xenofonte foi influenciada pela experiência do convívio que teve com Mênon. 

Próxeno da Beócia, discípulo de Górgias, convidou seu amigo Xenofonte a se juntar a ele na 

corte persa de Ciro, com quem fez amizade. Nesse período se criou uma inimizade entre 

Xenofonte e Mênon que era comandante do exército mercenário na época da expedição (D.L. 

2.6.50). Quando as tropas estavam em Carmanda, uma cidade grande e opulenta, os soldados 

compraram comida e vinho feito do fruto de palmeira, e houve uma briga entre dois soldados, 

um de Mênon e o outro do espartano Clearco. Julgando o soldado de Mênon culpado, Clearco 

o golpeou. Mais tarde um dos soldados de Mênon que estava cortando lenha, ao ver Clearco 

passar, jogou seu machado nele e errou; em seguida outros começaram a lhe jogar pedras. 

Clearco fugiu e reuniu alguns soldados, então marchou contra os de Mênon. Estes e Mênon 

fizeram o mesmo. O confronto foi impedido pela chegada de Próxeno com uma companhia de 

hoplitas e depois de Ciro. (Xen. Anab. 1.5.10-17). Xenofonte era amigo de Clearco e o tinha 

por herói, o que pode explicar seu ódio por Mênon. Essa inimizade indica que é provável que 

Xenofonte tenha exagerado na sua descrição, mas sua avaliação pode ser em essência correta. 

No diálogo as características de Mênon que são apresentadas não são tão ruins, mas a sua 

reputação posterior deveria ser conhecida pela maioria dos leitores; dessa maneira não havia 

necessidade de enfatizar isso. Além do mais, isso dava certa ironia ao diálogo. (Bluck, 1961, 

pág 123-124). 

No diálogo, em 76e Sócrates se refere a Mênon como “filho de Alexidemo” e em 78d 

“o hóspede, por herança paterna, do grande rei”. Como já apresentado anteriormente, ele era 

um aristocrata de Farsalos, alguém de importância dentro da hierarquia social. Também possui 

bela aparência e era desejado, sobre isso é dito “és belo” (M. 76b) e que tem ἐρασταί, erastai 



24 

 

(amantes) (M. 70b e 76b). Após Mênon compará-lo a uma raia elétrica, Sócrates diz: “Pois uma 

coisa eu sei sobre todos os belos: que se regozijam em comparações que se fazem com eles - é 

que isso lhes é vantajoso, pois que também são belas, creio, as imagens dos belos” (M. 80c). 

Mênon vê a aretḗ (ἀρετή) como obter riquezas, honras e poder (M. 78c). É um típico aristocrata, 

e sua concepção de aretḗ é sociopolítica e não moral, assim como a dos sofistas (Bluck, 1961, 

p. 126).  Ele aprendeu com Górgias as técnicas da sofística. Sócrates, quando o interpela, 

menciona isso: "Mas talvez ele, Górgias, saiba, e tu <saibas> o que ele dizia” (M. 71c-d); "tenta 

reavivar a lembrança e dizer o que Górgias, e tu com ele, diz que ela é" (M. 73c); "de que a ti 

Górgias não tenha educado suficientemente" (M. 96d); Mênon fala que "de Górgias, o que mais 

admiro é que jamais o ouvirias professando isso" (M. 95c). Conhece versos dos poetas: "como 

diz o poeta, ‘regozijar-se com as coisas belas e poder <alcançá-las>’" (M. 77b). Mostra que 

sabe de geometria para entender o que Sócrates demonstra ao questionar o escravo (M. 82c-

85b). É alguém que teve acesso a uma “boa” educação, mas acabou se tornando uma pessoa 

corrupta (Bluck, 1961, p. 126). Se sente preparado para discutir sobre vários temas, mas só sabe 

repetir esquemas prontos, trechos decorados (Engler, 2011, p. 83). Já fez discursos sobre ἀρετή 

(M. 80b), mas agora não consegue apresentar uma definição dela. Em geral consegue apenas se 

valer da educação que recebeu de maneira superficial. 

Mênon não é dócil ao método de Sócrates. Mesmo após perceber sua ignorância, quer 

propor o caminho para se chegar ao conhecimento. Quer guiar ao invés de ser guiado, ainda 

que Sócrates já tenha demonstrado que é mais capaz de fazer isso: “Ora, Mênon, se eu 

comandasse não somente a mim mas também a ti, não examinaríamos antecipadamente se a 

virtude é coisa que se ensina ou que não se ensina, antes de primeiro ter procurado o que ela é, 

em si mesma” (M. 86d). Sócrates diz que Mênon não é livre por não comandar a si mesmo: 

“Mas, já que tu não tratas de comandar-te a ti mesmo, para que sejas livre, enquanto a mim 

tratas de comandar e comandas ceder-te-ei - pois que se pode fazer?” (M. 86d). Mênon é um 

cidadão grego, e não há dúvida que é um homem livre e não um escravo no sentido social. Mas, 

segundo Sócrates, a liberdade não está somente no corpo: não há somente a liberdade de ir e 

vir, de fazer escolhas exteriores, etc., há também a liberdade da alma, mais importante, que é 

conquistada ao comandar a si mesmo. Talvez aqui Platão queira mostrar que é necessário a 

virtude para se chegar ao conhecimento. Nesse sentido o escravo de Mênon pode ser 

considerado livre por se deixar conduzir ao conhecimento, enquanto seu senhor não é livre, 

porque mesmo diante de alguém muito mais capaz do que ele, Sócrates, não se faz dócil e não 

aceita ser guiado. 



25 

 

O que se apresenta são duas figuras opostas. Mênon possui tudo aquilo que o senso 

comum aponta como a eudaimonia, ou seja, saúde, riqueza, juventude, beleza e posição social, 

uma boa educação. Sócrates, ao contrário, é velho, feio, pobre, de origem modesta, é estranho, 

mas certamente possui a ἀρετή, enquanto Mênon, não. (Bluck, 1961, p. 124). 

Apesar de serem opostos, Sócrates mostra certa simpatia por Mênon, e em 75d diz que 

são amigos. Apresenta a investigação como uma atividade conjunta, na qual ele e Mênon 

ocupam teoricamente uma posição de igualdade.  

No método elêntico de indagação que Sócrates utiliza para analisar a aretḗ, Mênon 

recebe um tratamento semelhante ao que utiliza com "especialistas", em que se destacam os 

sofistas e jovens promissores. Ironicamente Sócrates o trata com respeito a sua suposta 

"sabedoria", ao mesmo tempo que deprecia as suas próprias habilidades intelectuais. Sua ironia 

tem intenção de estimular o engajamento, promover a humildade intelectual e possibilitar o 

progresso filosófico. Sócrates o atrai pela vaidade e tenta desinflar suas pretensões para torná-

lo mais receptivo. Mênon é jovem e relativamente amigável e por isso é tratado com mais 

suavidade se comparado com um Trasímaco (Blondell, 2002, p. 119). 

Sócrates tenta fazer com que Mênon deixe sua postura de competição para que façam a 

pesquisa em comum e cheguem ao conhecimento. Nesse ponto, diferencia a agonística ou a 

erística, que é uma característica dos sofistas, da dialética. Sócrates é um bom mestre, procura 

as palavras e exemplos que são comuns ao seu interlocutor e o ajudarão compreender, se coloca 

no mesmo nível. Não busca como os sofistas ser grandiloquente e magnetizar seus ouvintes. 

Seu objetivo é buscar a verdade e não fascinar. Ele desce até a caverna e usa da pouca luz que 

é habitual ao seu interlocutor e então dá seu choque elétrico causando a aporia e admiração. 

Isso faz com que a ordenação interior seja sacudida e precise ser novamente rearranjada em um 

novo ordenamento, mudando o modo de pensar. Na aporia de Mênon a temática do 

conhecimento chega ao ponto culminante do ponto de vista pedagógico. Ao se defrontar com 

Sócrates ele sente-se desorientado e ignorante, o que lhe produz uma mudança ao ver o seu 

saber desmoronar. Essa reviravolta psíquica segue a admiração que se entrelaça com a aporia. 

A aporia precede ligeiramente a admiração, primeiro se fica perplexo, sem saber o que fazer, 

sem recursos. Esse estágio é comparado por Mênon a magia de um feiticeiro, um 

entorpecimento químico-venenoso e ao choque elétrico, ocasiões em que alguém é vítima de 

algo que não consegue controlar. Esses fenômenos são indicativos da admiração, de uma 

alteração da consciência que inicia a “vítima” nos mistérios da filosofia. Mênon teve sua 

compreensão alterada, já não sabia mais o que antes sabia, ou melhor, acreditava saber. Diante 



26 

 

dessa sua modificação se vê diante de algo novo, desconhecido, o qual não domina, por isso 

não sabe mais o que fazer, se torna passivo, precisa ser guiado por Sócrates, deve substituir a 

sua excessiva autoconfiança em saber algo pela admiração. Menôn primeiro só conhece a aporia, 

somente depois, quando presencia seu escravo chegando ao conhecimento e entende o que é a 

reminiscência, sentirá algo de positivo (Engler, 2011, p. 83-97). 

Mênon não parece ter sido totalmente modificado pela experiência: ele aceita os 

argumentos de Sócrates, mas não parece estar necessariamente convencido a abandonar as suas 

crenças prévias (Blondell, 2002, p. 126). Podemos tomar isso como verdadeiro, ao verificarmos 

que morreu, pouco tempo depois, lutando como mercenário em busca de riqueza e poder, e 

sendo feito prisioneiro, foi executado, após ser duramente torturado (Xen. Anab. 2.6.29). 

3.3 ÂNITO 

Era filho de Antemíon, que conquistou fortuna como comerciante de curtume, 

considerado um bom cidadão (90a-b). Até a guerra do Peloponeso sua família não fazia parte 

da aristocracia que dominava a política de Atenas (Burnet, 2001, p. 16). Em 409 a.C. comandou 

as tropas que foram em ajuda aos messênios, então sitiados pelos espartanos. Não conseguiu 

dobrar o cabo de Malea devido ao mar tempestuoso e por isso regressou a Atenas (D.S. 13.64.6). 

Na época havia um ditado que dizia “Mas, quando você cruzar Malea esqueça a sua casa” (Strab. 

8.6.20) indicando que era um local de difícil travessia. Seu desastre irritou o povo, que o acusou 

de traição, e foi então levado a julgamento (D.S. 13.64.6). Subornou o tribunal para conseguir 

a absolvição (Arist. Const. Ath. 27.5); mais tarde, isso fez com que uma nova lei fosse criada 

para evitar que outros fizessem o mesmo (Dem. 46.26). Era um dos democratas que, em 404 

a.C., não faziam parte das hetairai, mas que não eram inferiores a nenhum dos cidadãos, e 

pugnavam pela “constituição ancestral”. Os outros eram Arquino, Clitofonte e Formísio, todos 

os quais tinham como líder Terâmenes. (Arist. Const. Ath. 34.3). Ânito se opôs à tirania dos 

Trinta e foi exilado junto com Alcibíades e Trasíbulo (Xen. Hell. 2.3.42). Em 403 a.C. foi um 

dos protagonistas na restauração da democracia e era um dos principais democratas atenienses 

na época em que ocorreu o diálogo (Duhot, 2004, pág 67). 

Ânito é considerado como o idealizador do processo que levou Sócrates a ser condenado 

à morte (D.L. 2.5.38). Na sua defesa descrita por Platão, Sócrates se refere ao grupo de 

acusadores como “Ânito e seus comparsas” (Apol. 18b). No Mênon, Platão apresenta o episódio 

que pode ter sido uma das causas do sentimento de rancor do acusador. Ânito se retira 

abruptamente (M. 95a), sem nada dizer, demonstrando irritação com Sócrates por considerar 



27 

 

que ele menosprezou Temístocles, Aristides e Tucídides, considerados bons cidadãos, e deve 

ter se incluído entre eles, pois provavelmente se via como alguém que possuía a aretḗ. Outro 

motivo é que Sócrates em vão tentou aconselhar o filho de Ânito a adquirir uma verdadeira 

educação ao invés de seguir com os negócios da família (Duhot, 2004, p. 67). Ainda pode-se 

somar a esses motivos a possibilidade de Ânito ver em Sócrates uma ameaça ao novo regime 

político (Bluck, 1961, p. 127) 

Aristófanes, que é citado na Apologia em 18d entre os “primeiros acusadores” como um 

“certo fazedor de comédias”, teria escrito As Nuvens que ridiculariza Sócrates instigado por 

Ânito. Este também teria influenciado Meleto a fazer a acusação de impiedade e de corrupção 

da juventude. (D.L. 2.5.38) 

Após a morte de Sócrates quando sua condenação já era vista como injusta, Antístenes 

levou alguns jovens que foram a Atenas atraídos pela fama Sócrates à presença de Ânito e disse 

ironicamente que ele era mais sábio do que Sócrates. As pessoas que estavam presentes se 

revoltaram e expulsaram Ânito da cidade (D.L. 6.1.6). Após chegar em Heracléia ele foi 

expulso por seus cidadãos (D.L. 2.5.43). Xenofonte em sua Apologia, relata que Sócrates disse 

sobre o filho de Ânito que pareceu não carecer de energia de caráter, mas predisse que por falta 

de um guia esclarecido cairia na perversidade. Depois relata que Ânito não lhe deu uma 

educação adequada e que o rapaz acabou incapacitado pela bebida de ser útil a pátria, aos 

amigos e a si mesmo (Xen. Apol. 30-31). 

Sócrates faz uma longa descrição de Ânito no Mênon: 
Pois Ânito, que aqui está, em primeiro lugar é <filho> de um pai rico e sábio, 
Antemíon, que se tornou rico não por acaso, nem por ter-lhe alguém feito uma doação, 
como esse Ismênias de Tebas, que recentemente recebeu a fortuna de Polícrates, mas 
sim <tornou-se rico> adquirindo <fortuna> por sua própria sabedoria e esforço; em 
seguida, no que respeita a suas outras características, <é alguém que> não parece ser 
um cidadão arrogante nem cheio de empáfia e execrável, mas um homem afável e de 
boas maneiras; além disso, criou e educou bem este aqui, segundo o parecer do povo 
ateniense; pelo menos, elegem-no para as mais importantes magistraturas (M. 90a-b).  

 Ânito é filho de um “bom” pai que fez de tudo o que pôde por seu filho e, no entanto, o 

mínimo que se pode dizer é que era intolerante e obtuso. Ele diz saber como são os sofistas, 

mas nunca teve experiência com eles (M. 92c). Também não parece fazer distinção entre eles e 

Sócrates, possivelmente porque não tinha paciência para o tipo de discussão que Sócrates 

promovia. Sua chegada repentina e sua saída igualmente súbita mostram que não era alguém 

que permaneceria em uma longa discussão (Bluck, 1961, p. 126-128). Talvez o principal motivo 

seja que parte da velha guarda, da qual Ânito fazia parte, apresentava hostilidade contra a 

cultura sofistica (Jaeger, 2013, p. 669). Ele é convencional, tendencioso, extremamente sensível



28 

 

6 De acordo com a tradução de Maria Lacerda de Souza 

 a qualquer comentário que pareça uma crítica a políticos famoso, é incapaz de diferenciar um 

comentário justo e bem-intencionado de um ataque malicioso. É um político democrático, sua 

concepção de aretḗ é sociopolítica em vez de moral. Nisso ele se equipara aos sofistas, aos 

quais rejeita. Ele iguala a aretḗ e à καλοκἀγαθία que é a virtude de quem é belo física e 

moralmente6, ou seja, um kalós kagathós (καλὸς κἀγαθός). E acredita que qualquer um que a 

tenha pode transmiti-la (M. 92e) (Bluck, 1961, p. 126-128).  

Nesse ponto do diálogo, 89e a 94e, são confrontadas três concepções de educação. Uma 

delas era a educação antiga ateniense, que tinha o ideal de ordem ética da kalokagathia 

(καλοκἀγαθία), “o fato de ser um homem belo e bom”. Bom, ἀγαθός (agathós), é o aspecto 

moral e belo, καλός (kalós), é a beleza física. Essa educação tem como objetivo formar o caráter 

e tanto ou mais o corpo.  Era “mais artística que literária e mais esportiva que intelectual”, uma 

educação mais de nível fundamental. É voltada para a vida nobre e seus ócios, mas não prepara 

os aristocratas para suas atividades de grandes latifundiários e políticos. Os jovens na busca de 

ser belos e fortes exauriam toda a sua energia e toda a sua vontade. Mais tarde, quando deixavam 

de ser jovens, viviam das lembranças de seus sucessos e beleza de sua juventude (Marrou, 1973, 

p. 77-79).  

Havia outras duas novas concepções: a Sofistica era uma delas. Essa atividade começou 

a se desenvolver na segunda metade do quinto século. Entre os seus representantes temos 

Protágoras de Abdera, Górgias de Leontinos e Hípias de Élis. Todos passaram algum tempo em 

Atenas, porque era o local de mistura dos diferentes elementos da cultura grega. As informações 

que temos sobre eles são em sua maioria os retratos satíricos feitos por Platão. Foram os 

primeiros a propor um ensino superior, ou seja uma continuação da educação. Não tinham 

escolas, eram itinerantes. Reuniam os jovens que lhes eram enviados para serem educados e 

procediam com a sua formação por três ou quatro anos. Eram remunerados por seu trabalho, e 

alguns chegaram a cobrar dez mil dracmas (o salário diário de um operário era de um dracma) 

como Protágoras, mas com o tempo houve aqueles que aceitaram receber “apenas” trezentos 

dracmas. Para persuadir o público a recorrer aos seus serviços, que representavam uma 

novidade, recorreram a vários artifícios publicitários onde mostravam um pouco das 

habilidades que poderiam ser aprendidas. O objetivo do seu ensino era formar uma 

personalidade forte para a luta política, que sabia impor-se como chefe da cidade. Protágoras, 

por exemplo, tinha como programa formar bons cidadãos, que sabiam bem administrar a própria 

casa e serem extremamente eficientes em gerirem os negócios do Estado. Sua pedagogia tinha 



29 

 

dois aspectos de igual importância, persuadir e saber falar por meio de uma técnica apropriada: 

em geral a retórica. Havia também outras técnicas como a erística e a mnemotécnica. Os 

Sofistas fizeram uma revolução na educação grega, extremamente cerebral, sem ênfase ao 

elemento esportivo, que perdeu espaço, mas não desapareceu (Marrou, 1973, p. 84-95). 

O aparecimento dos sofistas pode ser entendido como uma consequência da mudança 

da sociedade aristocrática anterior para a nova sociedade democrática (Kerferd, 1981, p. 10). 

Essa reestruturação da sociedade expandiu o desejo por novas habilidades que permitissem o 

sucesso nas ações dentro dela, a virtude política. Os sofistas causaram uma grande agitação 

entre os jovens; que viam na busca por se tornar inteligente (deinos), por meio dos seus 

ensinamentos, um meio de se tornarem conhecidos e influentes. Era o caminho para se tornarem 

famosos. Enquanto os jovens enxergavam os sofistas como aqueles que poderiam torná-los 

sábios (sophos), integrantes das gerações anteriores temiam que os jovens fossem corrompidos 

por eles. Provocaram uma revolução cultural na sociedade ateniense. Mas com o tempo sua 

influência decaiu; já não havia grandes sofistas na época da fundação da Academia de Platão 

(380). Marcaram junto com Sócrates um período de intenso debate e investigação da realidade 

(Engler, 2021, p. 31-34). 

Por fim há a concepção que Sócrates apresenta da educação. Ele era crítico e rival dos 

Sofistas, mas como estes tinham ideias diversas e alguns assumiram atitudes tão diferentes, a 

sua oposição não era a mesma com cada um. A sua oposição pode ser resumida em dois 

princípios. Primeiro se opõe à preocupação exclusiva com a virtú política, com a ação, a eficácia, 

que ameaça cair em um amoralismo cínico. Ele traz o elemento ético da virtude (aretḗ) para o 

primeiro plano. Segundo, como utilitarismo da sofistica vê todo o ensino como um meio de 

dotar o espírito de eficácia e de poder, Sócrates manteve a transcendência da exigência da 

verdade. Quer formar seu aluno na aretḗ (ἀρετή), na perfeição espiritual, pela verdade e não 

pela técnica de poder (Marrou, 1973, p. 98-100). 

Diante desses três tipos de educação, vemos que no diálogo cada personagem é um 

representante de cada tipo. Sócrates, obviamente, representa a sua concepção. Mênon foi 

discípulo de Górgias, um sofista, portanto, representa a sofística. Não é uma das figuras 

proeminentes desse tipo de ensino, mas é um típico jovem aristocrata formado nele. Ânito 

representa a educação antiga, que antes era privilégio de uma aristocracia, e agora alguns dos 

seus representantes se mostram ressentidos pelas mudanças. Isso parece se agravar quando não 

consegue dialogar com Sócrates. 



30 

 

Ânito apresenta um descontentamento e talvez uma vergonha consigo mesmo ao 

descobrir suas contradições, que lhe davam a ilusão de sabedoria e que deturpavam a sua alma 

e dificultavam que os verdadeiros conhecimentos que ela já possuía desde antes fossem trazidos 

ao nível da consciência. Ânito permanece no seu descontentamento, não demonstra um desejo 

de melhora, o que lhe traz grande insatisfação e vexame, e consequentemente uma ojeriza pela 

pessoa de Sócrates (Engler, 2011, p. 121-122). 

O silêncio, a que Ânito é reduzido, na tradição grega, é associado à subordinação, 

passividade e deferência. O homem livre e, de modo particular o ateniense democrático, é 

caracterizado por possuir a capacidade de falar livremente, a parrhesía. No método elêntico 

quem dá a última palavra é o vencedor. No Mênon a última fala é de Sócrates. O silêncio indica 

derrota e humilhação. Esse é o estado em que geralmente Sócrates deixa seus interlocutores. 

Mênon quando é reduzido à aporia, reclama que Sócrates entorpeceu sua língua até o silêncio 

(M. 80a-b). Sócrates raramente fica em silêncio, quando o faz é por sua própria escolha. Aquele 

que é derrotado por Sócrates, se aceitar os seus princípios argumentativos, se vê obrigado a 

reconstruir sua identidade nos termos socráticos. Mas para os que não compartilham de seus 

valores, essa reconstrução pode ser vista como um ataque pessoal. Muitas “vítimas” de Sócrates 

não são guiadas para um aprofundamento filosófico, mas ao ressentimento ou hostilidade, 

culpando-o e não a si mesmos pela confusão. O grau de desconforto ou de raiva do interlocutor 

depende da abordagem, da sua sensibilidade e se a refutação socrática atinge suas convicções 

mais profundas e seu modo de vida. Os que reagem com fúria são homens adultos fortemente 

arraigados no status quo e sem intenção de mudar suas vidas.  Esse é o caso de Ânito, que reage 

com hostilidade, desiste, se retira irritado e certamente não pretende mudar a sua vida. Isso pode 

ser visto como um fracasso de Sócrates (Blondell, 2002, p. 122-126). 

3.4 SÓCRATES 

Torna-se muito difícil dizer quem foi o Sócrates histórico, apesar de vários fatos 

importantes de sua vida estarem registrados. Mas os testemunhos deixados por escrito o 

transformaram, idealizaram e deformaram (Hadot, 2006, p. 21). Sabemos que Sócrates viveu 

como filósofo e nada deixou por escrito. O que sabemos em grande parte sobre ele foi escrito 

por alguns de seus discípulos. Praticava, sobretudo com os jovens, um método de 

questionamento que inspirou os chamados “diálogos socráticos”, que o usam como personagem 



31 

 

7 todas as citações são da tradução de Carlos Alberto Nunes. 

principal. Os mais famosos foram os escritos por Platão. Nos seus diálogos é difícil delimitar o 

que é e o que não é socrático, já que Platão não aparece e em quase todos usa Sócrates como 

personagem principal. A maioria dos intérpretes aceitam que os primeiros diálogos de Platão 

apresentam fielmente o método socrático de questionamento e certas teses que constituem a 

“ética socrática”. O Mênon é considerado posterior a esta primeira fase; nele o personagem 

Sócrates começa a se afastar do Sócrates histórico e ser um porta-voz do pensamento de Platão 

(Burnet, 2001, p. 14). 

Platão muitas vezes usa seus personagens para mostrar Sócrates como uma figura 

virtuosa: ele é considerado o mais sábio e o mais justo de todos os homens (Phd 116a); são 

elogiadas sua moderação (Smp 217a-219a), resistência ao frio e à fome, sua restrição ao excesso 

de bebida (Smp 219e-220b), e sua coragem no campo de batalha (Smp 220c-221c). Alguns dos 

seus interlocutores se referem a ele como átopos, que possui o significado de ‘fora de lugar’, 

que quer dizer extravagante, absurdo, inclassificável, desconcertante. (Hadot, 2006, p. 55). 

Nietzsche tinha a opinião de que Sócrates era feio e que “tudo nele é exagerado, buffo (burlesco), 

caricatura” (Nietzsche, 2006, p. 18-19). Não possuía origem aristocrática ou política, era filho 

do escultor Sofronisco, e da parteira Fenareta. O seu método dialético, simbolicamente debitado 

à profissão da mãe, a maiêutica ou “parto das ideias”, faz com o que o interlocutor chegue ao 

conhecimento. Casou-se com Xantipa que tinha reputação de rabugenta (Harvey, 1987, p. 466). 

Não ocupou grandes cargos políticos e se considerava pobre, assim se descreve: “Com uma 

ocupação tão absorvente, nunca me sobrou tempo para realizar nada de importância, nem com 

relação aos negócios da cidade nem com meus assuntos particulares, vivendo, isso sim, em 

extrema pobreza, por encontrar-me ao serviço do deus”7 (Apo. 23b-c). Não era belo, era 

estranho, não era rico e nem de família da elite social. Por fim foi condenado à morte. 

Em 399 a.C., Sócrates, quando estava com 70 anos, foi julgado sob a acusação de não 

cultuar os deuses da cidade, tentar introduzir novas divindades e corromper a juventude. Seus 

acusadores foram Meleto, Licão e Ânito que é personagem no Mênon. Em sua defesa, 

apresentada no diálogo Apologia de Sócrates, conta que Querofonte, seu amigo exilado junto 

com o partido democrático, foi ao templo de Delfos e perguntou ao Oráculo se havia alguém 

mais sábio do que Sócrates. A profetiza Pitonisa respondeu que não havia ninguém mais sábio 

(21a). Sócrates, ao ouvir isso ficou intrigado e disse: “Que quererá dizer a divindade e que 

pretende insinuar? Tenho plena consciência de não ser nem muito sábio nem pouco. Qual o 



32 

 

motivo, então, de haver ela afirmado que eu sou o mais sábio dos homens? Mentira, não pode 

ser; não condiz isso com sua natureza” (Apo. 21b). 

Para investigar o significado disso começou a procurar os que eram considerados sábios, 

com o intuito de tentar encontrar alguém que era mais sábio do que ele e então refutar o Oráculo 

e responder: “Este homem é mais sábio do que eu; no entanto, afirmaste que eu era o mais sábio 

dos homens” (Apo. 21b). O primeiro que procurou foi um dos políticos e aconteceu que “no 

decurso de nossa conversação, quis parecer-me que ele passava por sábio para muita gente, mas 

principalmente para ele mesmo, quando, em verdade, estava longe de sê-lo” (Apo. 21c-d). Desse 

modo concluiu que era mais sábio do que o político, pois nenhum sabia nada de belo e bom, 

mas o político acreditava saber, enquanto Sócrates não. Procurou outros políticos considerados 

mais sábios e viu que eram todos iguais nesse sentido. Sua pesquisa trouxe o ódio deles e de 

muitos outros. Se viu “obrigado a pôr o serviço divino acima de tudo mais” (Apo. 21e) e 

continuou a procurar entre os que “pareciam saber alguma coisa” (Apo. 21e) e percebeu que: 
com raríssimas exceções, os indivíduos tidos na mais alta conta foram os que me 
pareceram mais deficientes, quando examinados de acordo com o preceito da 
divindade, enquanto outros, considerados em geral como inferiores, se me afiguraram 
de mais claro entendimento (Apo. 22a). 

A continuação da sua busca se deu assim: depois dos políticos foi aos poetas e os 

interrogou sobre o sentido dos seus melhores poemas e o que percebeu é que “falam muitas 

coisas bonitas, mas sem saberem o que dizem [...], pelo fato de fazerem suas composições, em 

todos os assuntos eles se consideravam os mais sábios dos homens, o que, evidentemente, não 

eram” (Apo. 22c). Fazem o que fazem por dom natural e em estado de inspiração e não por 

sabedoria. 

Por último procurou os artesãos e viu que “conheciam, realmente, muitas coisas que eu 

ignorava, sendo nisso, precisamente, mais sábios do que eu” (Apo. 22d), mas incorriam no 

mesmo problema dos poetas, por “conhecer a fundo determinada profissão, julgavam-se 

também proficientes nas questões mais abstrusas, donde estragar esse defeito fundamental de 

todos a sabedoria de cada um” (Apo. 22d). 

Sócrates interpreta que “só deus é sábio” (Apo. 23a) e que a profetização do Oráculo 

queria dizer: “Homens, o mais sábio dentre vós é como Sócrates, que reconhece não valer, 

realmente, nada no terreno da sabedoria” (Apo. 23b). Viu como uma intimação divina examinar 

e questionar aqueles que acreditavam ser sábios, mas que não eram, para revelar a sua 

ignorância. 



33 

 

8 “Será que não haveria nenhuma diferença entre aqueles que filosofam às deveras e aqueles que, tão-somente, vão 
existindo vida afora?” (Engler, 2011, pág 1) 
9 “Heraclitus dixit quod si felicitas esset in delectationibus corporis, boves felices diceremus cum inveniant orobum 
ad comedendum” 
10 “εὐδαιμονίη οὐκ ἐν βοσκήμασιν οἰκεῖ, οὐδὲ ἐν χρυσῶι· ψυχὴ οἰκητήριον δαίμονος” – “Seligkeit wohnt nicht in 
herden oder gold: die Seele ist seligen wesens wohnsitz.”.  

Sobre seus acusadores diz: “a verdade, segundo penso, nenhum se atreve a confessar: 

que todos eles se revelam simuladores de sabedoria, quando, de fato, nada sabem.” (Apo. 23d-

e). Sócrates afirma então que é odiado por dizer a verdade. A morte de Sócrates é a prova 

definitiva de que a picada da raia elétrica, metáfora usada por Mênon para a sua aporia, pode 

ser para poucos o melhor professor. Não foi capaz de transformar os diversos interlocutores de 

Sócrates em modelos de virtude e sabedoria. O próprio Sócrates parece concordar com isso ao 

argumentar que o exílio de Címom e Temístocles prova a falha em melhorar seus concidadãos 

(G. 516d-e). Mas isso esconde o sucesso do Sócrates histórico com Platão que foi seu discípulo. 

Platão não deseja mostrar essa transformação em seus diálogos, pois isso colaria em jogo a 

afirmação de que Sócrates era o homem mais sábio e isso concluiria a sua procura (Blondell, 

2002, p. 127). Alguns comentadores concordam de que a morte de Sócrates causou um choque 

em Platão e provocou o surgimento e direcionamento de todo o seu pensamento, essa 

experiência de maravilhamento, tò thaumázein, foi a experiência primordial que deu início a 

sua filosofia. (Engler, 2011, p. 4) 

Do relato feito na Apologia de Sócrates se extrai que a necessidade de revelar a 

ignorância daquilo que não se reconhece ignorar, de levar alguém à aporia é visto como uma 

missão divina por Sócrates e uma primeira etapa no método apresentado por Platão. Essa missão 

lhe legou influência sobre alguns cidadãos, sobretudo jovens, mas lhe trouxe muitos dissabores: 

inimizades, difamações e restrições financeiras, as quais jamais deixou que o dominassem. 

Sócrates era estranho, não buscava se encaixar na sociedade em que vivia, ao contrário, buscava 

apontar os erros daquela estrutura cheia de jogos de aparência. Ele não buscou o que muitos 

julgavam ser um bem, como a riqueza e o poder, buscou sua liberdade interior e a verdade, e 

tentou levar isso aos que estivessem dispostos a escutá-lo. Sócrates era estranho porque não se 

encaixava no senso comum, que é a marca do filósofo, diferente daqueles que somente vão 

vivendo 8. 

A eudaimonía, ou felicidade, era o que Sócrates procurava atingir. Seu pensamento 

aprofunda a mensagem dos filósofos anteriores. "Heráclito disse que, se a felicidade estivesse 

nas delícias do corpo, chamaríamos os bois de felizes quando encontrassem ervilhaca para 

comer." 9 (Alberto Magno, De Vegetabilibus, 6.2.14.401), de maneira que podemos entender 

que a felicidade é bem diferente dos prazeres do corpo.  Segundo Demócrito “a felicidade 

(eudaimonía) não habita em rebanhos ou em ouro; a alma é a morada da divindade (daímon)”10 



34 

 

(DK 68 B171). Para Sócrates a felicidade não poder vir das coisas materiais, ela só pode vir 

daquilo que é a nossa essência, da nossa alma quando é saudável, ou seja, está em harmonia, é 

ordenada espiritualmente, é virtuosa. (Reale e Antiseri, 2007, p. 97). Contrariamente o 

pensamento popular que via como eudaimonía a saúde, riqueza, beleza e posição social (Bluck, 

1961, p. 124). Mas a essência do ser humano não pode estar na matéria que compõe o nosso 

corpo, pois esta é mutável e um ser vivo não pode ser definido por um não vivo. A vida é a 

razão, a psychè, que não pode ser outra coisa além da alma (Duhot, 2004 p. 126). Por isso a 

essência do ser humano está na alma. A alma é imortal como apresentado no argumento em 

Mênon e de maneira mais aprofundada no Fédon.  

A virtude do ser humano, a aretḗ, é o conhecimento que faz com que a alma seja tal 

como sua natureza determina, boa e perfeita, ao contrário o vício é a privação do conhecimento, 

ou seja, a ignorância. Sócrates faz uma inversão nos valores comumente aceitos que são ligados 

aos elementos exteriores (riqueza, poder, fama), ao passo que para ele os valores estão no 

interior, na alma. (Reale e Antiseri, 2007, p. 95).  

No Teeteto Sócrates traça o perfil do filósofo e o mostra indiferente ao que as pessoas 

dão mais valor, o poder e a riqueza. Não dá importância para a fortuna ou para a altivez dos 

aristocratas. Sócrates fazia pouco caso desses valores, não faz diferença entre posições sociais 

das pessoas, possui desdém pelas distinções de nascença (Duhot, 2004, p. 141). Um exemplo 

foi quando lhe apontaram que Antístenes tinha uma mãe trácia, indicando uma origem servil, 

ao que ele respondeu “Pensavas que um homem tão nobre podia ter nascido de pai e mãe 

atenienses?” (D.L. 2.5.31). Sua resposta mostra que para ele não há diferença entre escravos e 

homens livres ou entre atenienses e estrangeiros (Duhot, 2004, p. 142). No Mênon encontramos 

esses tipos entre os interlocutores de Sócrates, o escravo de Mênon não é livre, enquanto são 

livres Ânito que é ateniense e Mênon que é um estrangeiro (grego não ateniense). 

Na época havia o preconceito, mas que não era geral, que não considerava o escravo 

como ser humano. A liberdade para os gregos era uma realidade social: o estado do homem 

livre em oposição ao escravo. Sócrates, diferente da maioria, não concordava com essa ideia, 

ele muda esse ponto de vista, para ele a liberdade é uma conquista interior, o desprezo das 

riquezas e o triunfo da vontade sobre o medo e as paixões. Essa moral da liberdade estabelece 

que o ser humano precisa se libertar dos seus desejos se não quiser ser seu escravo. Não 

interessa a posição na hierarquia social, isso não tem importância para ele. Mesmo quem está 

no topo pode ser um escravo de seus medos, desejos e paixões (Duhot, 2004, p. 39, 182 e 183). 

Para se conquistar essa liberdade é preciso de autodomínio, a enkráteia, que é a mais 



35 

 

significativa manifestação da psychè. A enkráteia é a base da aretḗ, por isso cada ser humano 

deve buscar ter esse domínio da própria razão sobre a própria animalidade, a alma deve se tornar 

senhora do corpo e dos seus instintos. Sábio é aquele que vence os instintos e se desfaz do que 

é supérfluo, se aproximando de Deus que não necessita de nada. A razão basta para ser feliz. 

Esse é o novo herói, aquele vence os inimigos interiores alojados na alma (Reale e Antiseri, 

2007, p. 96-97). Aqui vemos um contraste entre Sócrates e Mênon que diz em 78c de que é 

virtude “obter ouro e prata, e honras e postos de comando na cidade”. Sócrates não vê valor 

nessas coisas. Em 86d Sócrates diz que Mênon não comanda a si mesmo, ou seja, não possui 

autodomínio. Mênon mostra que não possui a enkráteia e consequentemente a aretḗ; é escravo 

de seus instintos, por isso não é um sábio. 

O platonismo exige uma conversão da alma para se chegar a sabedoria. Toda a vida da 

pessoa deve mudar para que possa viver sabiamente e compreender os ensinamentos filosóficos. 

Platão coloca Sócrates como o médico da alma, que por meio de seu fármaco, faz com que a 

pessoa chegue a aporia e a admiração e seja iniciada na filosofia (Engler, 2011, p. 93-94). Para 

se chegar a esse ponto, Sócrates usa o elenchos ou método elêntico de perguntas e respostas 

onde um dos objetivos é levar o interlocutor a aporia, que é tanto o final de um estágio e o início 

de outro, deixar a falsidade de acreditar saber, para depois ir em busca do saber verdadeiro. A 

aporia limpa os conceitos falhos e estimula a busca do conhecimento, ação importante para uma 

melhor compreensão. A pessoa se torna mais dócil, filosoficamente mais cooperativa (Blondell, 

2002, p. 117-118). Entrelaçada a aporia, caminha junto a admiração ou maravilhamento. 

Sócrates propositalmente causa a admiração na alma do interlocutor, induz um conflito de 

sensações, sua ação é essencial para que ocorra o maravilhamento. Essa não é uma admiração 

comum como a que se sente por uma pessoa, objeto ou evento. Ela tem algo de especial, vai 

além, extravasa a naturalidade de uma admiração qualquer. As coisas a que estávamos 

acostumados e nem dávamos atenção são modificadas, se tornam esquisitas e maravilhosas, 

como que sua natureza tivesse sido alterada e se tornam algo desconhecido, diferentes do modo 

que se apresentavam antes. É a admiração das coisas serem como são. É um evento que acontece 

na alma de alguém. Quando se admira entra em aporia e reconhece sua ignorância e procura 

sair dela buscando o próprio conhecer sem um fim prático (Engler, 2011, p. 34-37). 

Sócrates parece acreditar que seu método levará a um saber de como ‘viver bem’. De 

certa forma ele também participa da aporia, também faz um autoexame. Ele adapta seu método 

a cada interlocutor, trata jovens promissores amigáveis com suavidade, critica duramente os 

hostis e arrogantes. Usa de sua irônica para conduzir os interlocutores a armadilhas lógicas com 



36 

 

o objetivo de fazê-los perceber a própria confusão. Atribui a maioria dos argumentos a eles que 

apenas validam o que julgam verdadeiro. Raramente ele se compromete com os argumentos. 

Geralmente faz as perguntas, mas como Mênon que o questiona sobre a aretḗ, também pode 

ocorrer a inversão de papéis. Com frequência apresenta a investigação como uma atividade 

conjunta, onde os participantes possuem uma posição de igualdade. Prefere o diálogo 

cooperativo ao agonismo dos sofistas, insiste na importância da amizade e da cordialidade. Mas 

se mostra combativo quando seu interlocutor o vê como oponente. Nesse caso o objetivo 

também pode ser expor publicamente as falhas de raciocínio do interlocutor (Blondell, 2002, p. 

119-122). 

No Mênon também é apresentado por meio do diálogo de Sócrates com o escravo o 

emprego da maiêutica (maieutikê technê, a arte da parteira); em que a anamnese parece ser um 

pressuposto. Esse método pedagógico consiste em auxiliar o interlocutor, por meio de perguntas 

e respostas, a parir um saber que já possuía em si, mas que estava oculto e era insciente. Sócrates 

não gera o saber (Teet. 150c), assim como as parteiras não engravidam nem dão à luz (Teet. 

149b). Ele apenas auxilia o nascimento do conhecimento. Para que o parto ocorra é preciso que 

o interlocutor esteja grávido de saber, que passe pelas dores de parto e descubra por si mesmo 

o conhecimento. Aqueles que são considerados inférteis são enviados aos sofistas. Sócrates não 

ensina o escravo, não lhe dá respostas prontas, mas apenas o questiona até que o conhecimento 

surja (Erler, 2012, p. 208). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



37 

 

 

 

4 CONCLUSÃO 

 

No diálogo, nenhum dos personagens está à altura de Sócrates; sua inferioridade, do 

ponto de vista filosófico, é latente. Nenhum deles oferece qualquer dificuldade intelectual que 

exija um grande esforço epistêmico do filósofo. Isso não quer dizer que tenha obtido o êxito 

desejado com os três. Certamente, Sócrates gostaria que todos, por meio da sua intervenção, 

revissem suas crenças e buscassem fundamentar seu saber e suas vidas na filosofia. Ele é o guia, 

que tem por missão divina, levar aos seus interlocutores a descobrirem a sua ignorância, a 

perceberem que quase tudo o que sabem, na verdade são crenças falsas, e que suas vidas são 

fundamentadas em conhecimentos errôneos, e que isso os faça buscar a verdade.  

Cada um dos três interlocutores, ao participar do método de Sócrates, chegará a um 

estágio diferente de transformação da alma. O escravo de Mênon chega à aporia e à admiração. 

Ele reconhece a sua ignorância e se esforça para fugir dela com o único objetivo de conhecer. 

Devido a sua condição, pode ser que não tivesse escolha, ao ser chamado por seu senhor restava 

obedecê-lo ou ser castigado. Mas não havia necessidade de se esforçar, e poderia não se 

empenhar para responder corretamente. No entanto ele se manifesta interessado em conhecer. 

Também não opõe resistência ao método de Sócrates: deixa-se guiar, é dócil, é como barro na 

mão do oleiro, que o molda e lhe dá forma. Ele aceita ser guiado para fora da caverna por 

alguém que sabe o caminho e não lhe causa estranheza por isso. Para Sócrates, o escravo não é 

apenas um corpo e uma pessoa social: ele também possui uma alma imortal. Ele é retratado 

como anônimo, não possui a liberdade do seu corpo, mas sua alma ainda é livre para recordar 

o que aprendeu. Ao contrário, Mênon e Ânito são livres do ponto de vista social, mas são 

escravos dos seus desejos, dos seus apegos a suas imagens públicas. Não possuem a liberdade 

da alma. 

Mênon claramente chega à aporia, vai ficar sem palavras e comparar Sócrates a uma 

raia elétrica. Reconhece afinal que não sabe o que é a aretḗ, admite a sua ignorância. Mas a 

admiração lhe trará apenas consequências parciais, ele não é totalmente transformado. Seu 

interesse em se afastar da ignorância não parece genuíno. Ele continua querendo determinar o 

modo de condução da pesquisa. Sócrates diz que é primeiro necessário saber o que é a aretḗ,mas 

C
ap

ít
ul

o 
 

4 



38 

 

Mênon quer ir diretamente para análise de se a aretḗ é coisa que se ensina. Ele não almeja o 

conhecimento por ele mesmo, ele quer saber a sua aplicação prática. Apesar de Sócrates ser 

amigável, Mênon é de certa forma agonístico. No início do diálogo ele se coloca como um sábio, 

se dispõe a ensinar a Sócrates sobre a aretḗ. Mesmo após ter a sua suposta sabedoria 

desmascarada, continua querendo dominar o debate, segue a regra dos sofistas de que é preciso 

sempre vencer a discussão. Talvez tenha entendido que “não pode vencer” e que para não ser 

“derrotado” impede que Sócrates determine as regras e quer que se chegue a uma resposta nos 

seus termos. Mênon não consegue de afastar do método sofista e aceitar o método de Sócrates. 

Ele reconhece que existe uma sabedoria em Sócrates, mas não quer realmente se esforçar, tem 

má vontade em aprender. Ao lhe ser mostrado que existe algo mais na realidade, ele percebe 

que há luz fora a caverna, mas não está disposto a sair de dentro dela, prefere ficar no lugar que 

está habituado, onde aprendeu e dominou o jogo de aparências. Mênon é um típico aristocrata, 

de longa linhagem de homens importantes, ambicioso, com formação superficial e com uma 

estreiteza de visão, para ele o conhecimento deve ter utilidade prática, deve ser posto a seu 

serviço para atingir seus interesses de riqueza e poder. O método sofístico lhe é mais 

interessante, pois se preocupa em vencer debates, em se impor, em ter razão. Não quer procurar 

a verdade, quer satisfazer os seus desejos. 

Ânito não parece chegar à aporia, muito menos à admiração. Mênon e o seu escravo 

reconhecem sua ignorância, mas ele não. Sócrates considerava uma forma de sabedoria 

reconhecer a sua ignorância. Ele prefere sair de maneira brusca, se mostrando ofendido ao invés 

de tentar entender a argumentação de Sócrates. Ânito não quer sair para fora da caverna, a luz 

lhe ofusca os olhos, para ele o que realmente existe são as sombras projetadas lá dentro, as quais 

lhe são mais nítidas do que os próprios objetos que estão lá fora. Sócrates, para ele, ao ter subido 

ao mundo superior estragou a vista, e por isso não lhe trará benefícios tentar sair. E por tentar 

arrastá-lo para fora, Ânito quer matá-lo. Ele está acostumado com o jogo daqueles que estão na 

caverna, é um político democrata, os atenienses costumam elegê-lo para as mais importantes 

magistraturas, ele possui prestígio e riqueza, tem boa ascendência, é um dos mais importantes 

cidadãos. Além do mais, vê com estranheza esses homens que trazem novas ideias, os sofistas 

com sua retórica e Sócrates com sua dialética, os quais julga serem todos iguais. Para ele a 

sociedade ateniense deveria permanecer como era, afinal, se ele está no topo qualquer mudança 

lhe pode ser prejudicial. 

Sócrates é o mestre, mesmo que não se reconheça como um, que usa de estratégias 

diferentes, adaptadas a cada um com quem dialoga. Sabe qual é o seu objetivo, isso faz com 



39 

 

que os seus argumentos e suas falas direcionem ou corrijam a rota quando seu ouvinte se afasta 

do curso. Não segue a esmo, divagando numa exposição grandiloquente do seu conhecimento, 

motivado por mera vaidade ou deleite. Está aberto a qualquer um que se disponha a ouvi-lo, 

não estipula nenhum valor a quem quiser ser guiado por ele, não é como os sofistas que cobram 

somas exorbitantes, ou como a antiga aristocracia que limitava o acesso a educação a apenas 

uma elite social. Sócrates vê que a posse da sabedoria é inversa a ordem social: os políticos, 

poetas e artífices são considerados sábios e grandes homens, mas não o são, possuem outras 

habilidades, mas não a sabedoria. Aqueles que são considerados inferiores, são os mais capazes 

quanto à sabedoria. O Sócrates de Platão é o verdadeiro democrata, o acesso a sua educação é 

para todos que tem uma alma para recordar, o êxito dependerá da capacidade e da disposição 

de cada um. Pois não basta apenas estar diante do homem mais sábio, é preciso ser dócil como 

um “servo” ao seu método para ser levado à verdade. 

 

 



40 

 

5 REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

Alt, Karin. Imortalidade. In: Schäfer, Christian. Léxico de Platão. Trad: Milton Camargo Mota, 

1ª ed. São Paulo – SP: Edições Loyola, 2012. 

Aristóteles. Constituição dos atenienses. Trad. Delfim Ferreira Leão. 4ª ed. Fundação 

Calouste Gulbenkian, 2015 

Benson, Hugh H. Platão. Trad: Vera Porto Carrero. 1ª ed., Rio de Janeiro-RJ: Editora Penso, 

2010. 

Blondell, Ruby. The play of character in Plato´s dialogues. 1ª ed. Inglaterra - Cambridge. 

Cambridge University Press, 2002. 

Bluck, R. S. Plato´s Meno. 1ª ed., USA – New York. Cambridge University Press, 1961. 

Brisson, Luc; Pradeau, Jean-François. Vocabulário de Platão. Trad. Claudia Berliner, 1ª ed. 

São Paulo-Sp: Editora WMF Martins Fontes, 2010. 

Burckhardt, Jacob. História da cultura grega. Vol. I. Trad. Paulo Bonafina. 1ª ed. Campinas-

SP: Kírion, 2024. 

Burnet, John. Notas sobre a composição dramática do diálogo. In: Platão. Mênon. Trad. 

Maura Iglésias. Rio de Janeiro-RJ; Ed. PUC-Rio; Loyola, 2001. 

Canto-Sperber, Monique (org.). Les paradoxes de la connaissance: essais sur la Ménon de 

Platon. Paris, Odile Jacob, 1991. 

Demóstenes. Discursos Privados II. Trad. José Manuel Colubi Falcó. 1ª ed. Editorial Gredos, 

1983. 

Diels, Hermann; Kranz, Walther. Die fragmente der vorsokratiker. 6. ed. Berlin: Weidmann, 

1952. v. II. 

Duhot, Jean-Joël. Sócrates ou o despertar da consciência. Trad. Paulo Menezes, São Paulo, 

Loyola, 2004. 



41 

 

Engler, M. Reus. Tò Thaumázein: A experiência de maravilhamento e o princípio da filosofia 

em Platão. 2011. Dissertação (Mestrado em Filosofia) – Universidade Federal de Santa Catarina, 

Florianópolis. 

Engler, M. R. The sophistic movement and the frenzy of a new education. In:  A history of 

western philosophy of education in antiquity, V.1, Ed: Avi I. Mintz. 1ª ed. Londres: Bloomsbury 

Academic, 2021 

Erler, Michael. Maiêutica. In: Schäfer, Christian. Léxico de Platão. Trad: Milton Camargo 

Mota, 1ª ed. São Paulo – SP: Edições Loyola, 2012. 

Estrabão. Geografia. Disponível em: http//:www.anarkis.net/estrabon-geografia/index.htm. 

Acesso em: 13/06/2025. 

Finley, Moses I. Ancient slavery and modern ideology. Nova York: The Viking Press, 1970.  

Frye, Northrop. The great code: the Bible and the literature. 1ª ed., New York and London: 

Harcourt Brace Jovanovich, Publishers, 1981. 

Gobry, Ivan. O vocabulário grego da filosofia. Trad. Ivone C. Benedetti, 1ª ed., São Paulo-Sp: 

Editora WMF Martins Fontes, 2007. 

Goldsmith, Victor. Os diálogos de Platão: estrutura e método dialético. São Paulo, Loyola, 

2002. 

Hadot, P. Elogio de Sócrates. Trad. Raúl Falcó. 1ª ed. México, Editorial Me Cayó el Veintte. 

2006. 

Harvey, Paul. Dicionário Oxford de literatura clássica. Rio de Janeiro: Zahar, 1987. 

Heródoto. História. Trad. J. Brito Broca. 1ª ed. eBooks Brasil. 2006.  

Homero. Odisseia. Trad. Frederico Lourenço. 1ª ed. Portugal. Quetzal Editores, 2018. 

Jaeger, Werner Wilhelm. Paidéia: a formação do homem grego. Trad. Artur M. Parreira. 6.ª ed. 

São Paulo-SP. Editora WMF Martins Fontes, 2013. 



42 

 

Kahn, Charles. Platão e a reminiscência. In: In: Benson, Hugh H. Platão. Trad: Vera Porto 

Carrero. 1ª ed., Rio de Janeiro-RJ: Editora Penso, 2010. 

Kerferd, G. B. The sophistic movement. Cambridge: Cambridge University Press, 1981. 

Laêrtios, Diôgenes. Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres. Trad. Mario da Gama Kury. 2ª 

ed. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 2008. 

Kraut, Richard. Platão. Trad. Saulo Krieger, 3ª imp., São Paulo-SP: Ideias & Letras, 2013. 

Magno, Alberto. De vegetabilibus livro VII, Ed. E. Meyer / C. Jessen. Berlin, 1867. 

Malhadas, Daisi; Dewtti, Maria Celeste Consolin; Neves, Maria Helena de Moura. Dicionário 

grego-português. Vol 3 .1ª ed.,Cotia, SP: Ateliê Editorial, 2008. 

Malhadas, Daisi; Dewtti, Maria Celeste Consolin; Neves, Maria Helena de Moura. Dicionário 

grego-português. Vol 4 .1ª ed.,Cotia, SP: Ateliê Editorial, 2009. 

Marrou, Henri-Irénée. História da educação na antiguidade. Trad. Mário Leônidas Casanova. 

1ªed.  São Paulo: EPU, Ed. da Universidade de São Paulo, 1973. 

Matthews, Gareth B. A ignorância socrática. In: Benson, Hugh H. Platão. Trad: Vera Porto 

Carrero. 1ª ed., Rio de Janeiro-RJ: Editora Penso, 2010. 

Morrison, J. S. Meno of Pharsalus, Polycrates, and Ismenias. In: The Classical Quarterly, Vol. 

36, No. 1/2 (Jan. - Apr., 1942), pp. 57-78 (22 páginas). Cambridge University Press em nome 

da The Classical Association, 1942. 

Nails, Debra. A vida de Platão de Atenas. In: Benson, Hugh H. Platão. Trad: Vera Porto 

Carrero. 1ª ed., Rio de Janeiro-RJ: Editora Penso, 2010. 

Nietzsche, Friedrich. Crepúsculo dos ídolos; ou, Como se filosofa com o martelo. Trad. Paulo 

César de Souza. 1ª ed. São Paulo. Companhia das Letras, 2006. 

Nunes, Carlos Alberto. Comentários aos diálogos de Platão. In: Platão. Diálogos, Vol III e 

IV.. Paraná - Curitiba. Editora Universidade Federal do Paraná, 1980. 



43 

 

Platão. A república. Trad. e notas Maria Helena da Rocha Pereira. 15ª ed. Portugal - Lisboa. 

Fundação Caloustre Gulbenkian, 2017. 

Platão. Diálogos, Vol III e IV. Trad. Carlos Alberto Nunes. Paraná - Curitiba. Editora 

Universidade Federal do Paraná, 1980. 

Platão. Diálogos, Vol XII e XIII. Trad. Carlos Alberto Nunes. Paraná - Curitiba. Editora 

Universidade Federal do Paraná, 1980. 

Platão. Mênon. texto estabelecido e anotado por John Burnet. Trad. Maura Iglésias. 1ª ed. Rio 

de Janeiro. Editora PUC-Rio; Loyola, 2001. 

Reale, Giovanni; ANTISERI, Dario. História da Filosofia: Filosofia pagã antiga, v. 1. Trad. 

Ivo Storniolo, 3ª ed., São Paulo - SP: Paulus, 2007. 

Rostovtzeff, M. História da Grécia. Trad. Edmond Jorge, 2ª ed., Rio de Janeiro – RJ. Zahar 

Editores, 1977. 

Siculo, Diodoro. Biblioteca storica. 1ª ed. Rusconi, 1992. 

Stenzel, Julius. Platão educador. Trad. Alfred J. Keller, 1ª ed., Campinas-SP: Kírion, 2021. 

Vlassopoulos, Kostas. Slavery in ancient Greece. In: The Palgrave Handbook of global slavery 

throughout history. Ed:Damian A. Pargas; Juliane Schiel. 1ª ed. Suíça: Palgrave Macmillan, 

2023. 

White, Nicholas P. A epistemologia metafísica de Platão. In: Kraut, Richard. Platão. Trad. 

Saulo Krieger, 3ª imp., São Paulo - SP: Ideias & Letras, 2013. 

Xenofonte. Anábasis. Trad. Diego Gracián Alderete. Epublibre, 2018 

________. Apologia de Sócrates. In: Sócrates – Col. Os Pensadores Trad. Libero Rangel de 

Andrade. 4ª ed. São Paulo: Nova Cultural, 1987. 

________. Helénicas. Trad. Orlando Guntiñas Tuñón. 1ª ed. Editorial Gredos, 1977. 

________. Memoráveis. Trad. Ana Elias Pinheiro, 1ª ed., Portugal – Coimbra: Imprensa da 

Universidade de Coimbra, 2009. 


