UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANA
SETOR DE EDUCACAO
PROGRAMA DE ESPECIALIZACAO EM FILOSOFIA DA EDUCACAO

LUCIANO ALCINDO SCHUHLI

MENON E SUAS CONSEQUENCIAS EDUCACIONAIS

CURITIBA
2025



LUCIANO ALCINDO SCHUHLI

MENON E SUAS CONSEQUENCIAS EDUCACIONAIS

Monografia apresentada ao Setor de Educagdo do
Programa de Especializacao em Filosofia da Educacao
da Universidade Federal do Parand como requisito
para obtencdo de titulo de especialista em filosofia da
educagdo.

Orientador: Prof. Dr. Maicon Reus Engler

CURITIBA
2025



AGRADECIMENTOS

A Deus por tudo aquilo que posso conhecer.

A Camila, minha esposa, e aos meus filhos: Teresa, Estévao e a pequena Luisa, pelo

apoio e compreensao nas horas em que precisei ficar ausente.

Ao professor M. R. Engler pela orientacdo desta monografia. Seus conselhos foram

fundamentais para dar forma e guiar esta pesquisa.

Aos professores do curso de especializagao em Filosofia da Educagdo. Especialmente

ao coordenador, professor Celso Pinheiro.

Ao programa de pods-graduacdo do Departamento de Educacdo da Universidade

Federal do Parana.



“The teacher, as has been recognized at least since
Plato's Meno, is not primarily someone who knows
instructing someone who does not know. He is
rather someone who attempts to re-create the
subject in the student's mind, and his strategy in
doing this is first of all to get the student to
recognize what he already potentially knows,
which includes breaking up the powers of
repression in his mind that keep him from knowing

what he knows.”

(Northrop Frye, The Great Code, p. xv)

'“Desde 0 Ménon, de Plato, é possivel estabelecer que o professor ndo é, em primeiro lugar, alguém que sabe
instruindo quem nao sabe. Ao invés disso, ele ¢ alguém que tenta recriar o assunto na mente do estudante. Sua
estratégia ¢ a de antes de mais nada fazer o estudante reconhecer o que potencialmente ja sabe, e isso inclui a
quebra dos poderes de repressao interna que o impedem de distinguir o que sabe. Eis ai a razdo de ser o professor,
e ndo o estudante, quem faz a maior parte das perguntas” (trad. Flavio Aguiar).



RESUMO

O dialogo Ménon ¢ uma das obras mais lidas de Platdo, tendo a educagdo como tema central.
O personagem principal ¢ Socrates, e seus interlocutores sio Ménon, o escravo de Ménon e
Anito. Cada um apresenta uma postura distinta em relago ao aprendizado. Socrates é o mestre
que busca mostrar aos seus ouvintes que suas vidas sdo baseadas em crengas falsas e pretende
guid-los rumo a verdade. Para isso, ele emprega diferentes abordagens e métodos, conforme a
atitude de cada interlocutor. Ménon e Anito sio figuras socialmente proeminentes, com
reputagdes a preservar. Por isso, ndo demonstram boa disposi¢do ao método de Socrates,
preferindo rivalizar ou se opor a ele. Isso obriga Sdcrates a usar a ironia, usar o seu jogo de
mascaras, aplicar seu método eléntico. Enquanto isso, o escravo — que nem sequer ¢ nomeado
devido a sua insignificancia social — ¢ ddcil e se deixa conduzir ao conhecimento por Socrates,
por meio do método da maiéutica. Por essa razdo, o escravo serve melhor para demonstrar a
anamnese. Anito, Ménon e Socrates também representam concepcdes diferentes de educacio.
Anito encarna o antigo ideal da kalokagathia, Ménon, discipulo de Gorgias, representa a
sofistica, e Socrates possui sua propria filosofia educacional.

Palavras-chave: Ménon; Platdo; Socrates; escravo de Ménon; Anito; areté; aporia; anamnese;
reminiscéncia; kalokagathia; to thaumdazein; maravilhamento; eudaimonia; enkrateia;
maiéutica; maieutiké techné; sofistas; sofistica; ensino; ciéncia; conhecimento; elenchos;
método eléntico; educagao.



ABSTRACT

The Meno dialogue is one of Plato’s most widely read works, with education as its central
theme. The main character is Socrates, and his interlocutors are Meno, Meno’s slave, and
Anytus. Each presents a distinct stance toward learning. Socrates is the teacher who seeks to
show his listeners that their lives are based on false beliefs and aims to guide them toward truth.
To do so, he employs different approaches and methods depending on each interlocutor’s
attitude. Meno and Anytus are socially prominent figures with reputations to uphold. Therefore,
they are not well disposed toward Socrates’ method, choosing instead to rival or oppose him.
This compels Socrates to use irony, play his game of masks, and apply his elenctic method.
Meanwhile, the slave — who is not even named due to his social insignificance — is docile and
allows himself to be led toward knowledge by Socrates through the method of maieutics. For
this reason, the slave serves better to demonstrate anamnesis. Anytus, Meno, and Socrates also
represent different conceptions of education. Anytus embodies the ancient ideal of kalokagathia,
Meno, a disciple of Gorgias, represents sophistry, and Socrates holds his own educational
philosophy.

Keywords: Meno; Plato; Socrates; Meno’s slave; Anytus; areté, aporia; anamnesis;
reminiscence; kalokagathia; to thaumdzein; wonder; eudaimonia; enkrdteia; maieutics;
maieutiké techné; sophists; sophistry; teaching; science; knowledge; elenchos; elenctic method;
education.



SUMARIO

3.1
3.2
33
3.4

INTRODUQCAQ ...uuerereeececrerrsesesessssssesesessssssssesesssssssssssssssssssssssssssssssesssssessssssens 8
O DIALOGO . eeeeeeeeeeeeeeereeesessssesesesessssssssssssssssssssssssssssasssssssssssssssssssssssnssssssensasaes 9
PERSONAGENS DO DIALOGO 18
ESCRAVO DE MENON ..o 18
IMENON oo e e oo e e e e e e e s s e e s e s e s e s s s e s 22
ANTTO oo, 26
SOCRATES ..o e e e e e s s et e s s e s e e s es e s e ener e 30
CONCLUSAOQ . ..o oeeeveeeeeeessesessesssssssssssssssssesssssssessesssssssssssssssessessassssenssssssnsssssnsns 37



Capitulo

INTRODUCAO

O Ménon de Platao foi escolhido como objeto desta pesquisa por ter como principal
tema a educagdo. O assunto ¢ abordado de véarias perspectivas no didlogo. Os trés interlocutores
apresentam caracteristicas diferentes, exigindo abordagens distintas de Socrates, adaptadas a
cada um. Também representam concepgdes diferentes de educacao, a antiga e duas novas. Além
disso, Platdo apresenta seu pensamento de que a educacao faz parte ndo somente do dominio
da Epistemologia, mas também da Metafisica. O conhecimento esta na alma que ¢ imortal.

Durante o trabalho de pesquisa foi interessante ir aos poucos descobrindo a quantidade
de mengdes sutis a fatos e conhecimentos que ndo estdo diretamente no texto, o que ¢ comum
em obras filosoficas, e que eram de conhecimento dos gregos contemporaneos de Platdo que
receberam alguma formagao. Isso mostra a quantidade de informacdes que estdo subentendidas,
nao somente no Ménon, mas em toda obra do filé6sofo. Como na maioria das obras filoséficas
¢ preciso ser guiado ao se ler um didlogo de Platdo para ndo fazer uma interpretacdo rasa.
Devido as limitagdes que sao necessarias em se tratando de uma monografia, decidi analisar os
personagens e suas diferencas de interesse educacional. Primeiro fiz um resumo e interpretacao
geral do didlogo, depois examinei cada um dos quatro personagens, por fim conclui
apresentando algumas impressdes pessoais.

Escrevi pensando ndo somente em uma monografia, mas também em fazer um material
que pudesse ser utilizado como contetido basico de uma ou mais aulas, sem ter a necessidade

de fazer muitas outras consultas.



Capitulo

O DIALOGO

Ménon é um dos didlogos mais lidos e estudados de Platdo. Ha uma grande quantidade
de tradugdes, edigdes e estudos sobre ele desde a metade do século XX (Canto-Sperber, 1991,
p. 7). Ele se diferencia pela introdu¢do do método por hipdtese, determinante na investigagao
platonica (Goldsmith, 2002, p. 110) e da teoria da reminiscéncia. Muitos ou a maioria dos
comentadores consideram o Ménon um diadlogo de transi¢do, em que Platdo comega a abandonar
a figura de Socrates apresentada na Apologia (Matthews, 2010, p. 175).

O centro da investigacdo ¢ o problema do saber e das suas origens, ou seja,
conhecimento da virtude e do Bem, tipicos do saber socratico. SO € possivel compreender a
partir do objeto, por isso esse saber deve estar ligado a ele. A maneira tradicional de se colocar
um problema, desde os poetas antigos e que também os sofistas colocavam, era como surge a
virtude (areté). Para Platdo ¢é preciso primeiro saber o que é a virtude em si. Essa é a Unica
ordem logica e evidente do ponto de vista cientifico (Jaeger, 2013, p. 714).

O dialogo ¢ formado por quatro personagens. Como na maioria dos didlogos platonicos,
Sdcrates € o principal interlocutor. Os outros trés sio Ménon ou Menao como prefere o tradutor
Carlos Alberto Nunes; o escravo de Ménon, que nao ¢ nomeado; e Anitos ou Anito. Neste texto
sera utilizado Ménon e Anito por serem as formas mais encontradas na maioria das fontes
consultadas.

O que se apresenta no dialogo ¢ considerado histérico. A data provavel ¢ fins de janeiro
ou inicio fevereiro de 402 a.C. (Morrison, 1942, p. 76). Platdo pode ter presenciado a conversa
na companhia de Socrates (Nails, 2010, p. 19). Como Platdo nasceu em 428 a.C. (Stenzel, 2021,
p. 104), deveria entdo ter por volta de 26 anos.

Nao ha duavida de que o didlogo ocorreu em Atenas. Em 70a-71b Socrates irad

ironicamente contrapor a sabedoria dos tessalios a dos seus concidadaos:

[...] os tessalios eram renomados entre os gregos, ¢ admirados, por conta de sua arte
equestre e de sua riqueza. Agora entretanto, segundo me parece, também o sdo pela
sabedoria. [...] Por aqui, amigo Ménon, aconteceu o contrario. Produziu-se como que
uma estiagem da sabedoria, e ha o risco de que a sabedoria tenha emigrado destas
paragens para junto de vos. Pelo menos se te dispdes a, dessa maneira, interrogar os
que aqui estdo, nenhum <ha> que nao vai rir e dizer: "estrangeiro, corro o risco de que
penses que sou [...] alguém que sabe se a virtude é coisa que se ensina ou de que
maneira se produz -; mas [...] nem sequer o que isso, a virtude, possa ser, me acontece



10

saber, absolutamente." Sofro com meus concidaddos da mesma caréncia no que se
refere a esse assunto (M. 70a-71b)>.

Socrates era cidaddo de Atenas, seus concidaddos eram os atenienses. Quando ele fala
“Por aqui, amigo Ménon” e “tenha emigrado destas paragens”, pois, s6 pode estar se referindo
a Atenas.

Em 90b Socrates vai se referir a Ménon como &€vog (héspede, estrangeiro, visitante):

"Tu pois, Anito, junta-te a nds, a mim e a teu hospede Ménon aqui presente"’

. Ménon, um jovem
aristocrata da Tessalia, estd hospedado na casa de Anito, um politico conhecido, um dos
principais democratas atenienses. Ndo ha muitas indicagdes sobre onde a conversa se passa. E
improvavel que tenha ocorrido na casa de Anito, ja que ele aparenta acompanhar a conversa de
longe sem poder ouvir o que estdo falando em 99e, o que indica um lugar mais amplo
possivelmente ao ar livre. Outras evidéncias que reforcam esse argumento ¢ que Socrates em
82b a 85b desenha figuras geométricas presumivelmente no chdo (Bluck, 1961, p. 120).
Provavelmente o local seja a 4gora ou um ginésio (Burnet, 2001, p. 14). Entre os dois locais ¢
mais provavel que seja em um ginasio, o local preferido de Socrates (Bluck, 1961, p. 120), local
onde costumava recrutar discipulos para inicid-los na dura ascese das matematicas e da dialética
(Marrou, 1973, p. 79).

O didlogo comeca de maneira abrupta com Ménon perguntando a Socrates (M. 70a): “a
virtude (dpetr| - areté) é coisa que se ensina (813Gokov)? [...] se adquire pelo exercicio
(oxntov)? Algo que advém aos homens por natureza (¢pvoet) ou por alguma outra maneira?”.

Num movimento tipico dos didlogos Socraticos, Socrates muda a pergunta para ‘o que
¢ avirtude?’. A primeira parte do didlogo possui semelhangas com os da primeira fase de Platao,
onde se busca uma definicdo (Burnet, 2001, pag. 11). Somente se respondendo esta ultima
pergunta é que se podera responder a primeira. E preciso primeiro conhecer o que ¢ a virtude
para poder saber algo sobre ela.

Ménon tenta sem sucesso responder a pergunta por trés vezes. Na primeira tentativa (M.
71e — 72a) faz uma enumeracao de virtudes, descreve a virtude do homem, a da mulher e diz
haver uma virtude para a crianga, ancido, escravo e “muitissimas outras”. SOcrates, em sua
critica a esta resposta diz que uma tUnica definicdo deve abarcar a multiplicidade: “Embora
sejam muitas e assumam toda a variedade de formas, tém todas um caréter’ (¢idoc - eidos) Unico,
<que > 0 mesmo, gragas ao qual sdo virtudes” (M. 72¢). Sua persisténcia tenta com que Ménon

va da multiplicidade empirica para a unidade da esséncia, o supremo objetivo do platonismo.

2 Todas as citagdes do Ménon foram extraidas da tradu¢do de Maura Iglésias

3 E a mesma palavra usada em outros didlogos para designar o termo ideia ou forma platénica. Mas aqui foi
traduzida como carater por se considerar que provavelmente ainda nao se refere ao uso platénico que vai adquirir
posteriormente (nota da tradutora).



11

A multiplicidade era uma caracteristica dos sofistas, que lhes dava uma impressdao de
onisciéncia e os encheu de fama, a qual dava a ilusdo a Ménon de saber falar com propriedade
sobre a areté (Engler, 2011, p. 85).

Na segunda resposta, Ménon tenta uma defini¢do geral: “ser capaz de comandar os
homens” (M. 73c-d). A resposta, ao confundir as variedades de comando, ndo respeita a
multiplicidade do definiendum. Em sua critica, Socrates diz que a virtude da crianga e do
escravo nao pode ser comandar o seu senhor (M. 73d). Na sequéncia em uma variacao da
segunda resposta com o acréscimo “[comandar] com justica, ¢ ndo injustamente” (M. 73d),
Ménon confunde o definiendum com uma de suas variedades. De uma outra maneira se chegou
ao mesmo problema da pluralidade ao invés da unidade.

Socrates define ‘figura’ para mostrar a Ménon a unidade de uma multiplicidade.
Primeiro chegam ao consenso de que redondez ¢ uma figura e nao a figura e que ha muitas
outras figuras como o reto e que nenhuma ¢ mais figura do que a outra. A primeira defini¢cdo
de figura que Sdcrates apresenta é: "o Ginico entre 0s seres que acontece sempre acompanhar a
cor” (M. 75b). Ménon critica essa defini¢ao por elucidar algo por outro ndo elucidado, como no
caso a cor. Ao aceitar a critica, Socrates ira contrapor duas posturas de importancia pedagogica
em M. 75d. Primeiro apresenta uma reprova¢do ao comportamento de alguns sofistas: “se
aquele que me interroga fosse um desses sabios habeis em eristica e agonistica, dir-lhe-ia: 'esta
dito o que disse eu; se digo coisas que ndo sdo corretas ¢ tua tarefa proceder ao exame do

199

argumento refutar-me"’. O método sofistico consiste em vencer o debate, em ter razdo, e ndo
em chegar ao conhecimento, em aprender algo. Depois mostra qual ¢ a sua maneira de conduzir:
“Mas se ¢ o caso [...] de que pessoas que sao amigas queiram conversar uma com a outra, ¢
preciso de alguma forma responder de maneira mais suave e mais dialética”. Aqui sao
apontados dois pontos para o aprendizado, a amizade e a suavidade. Por amizade podemos
entender que na relacdo entre mestre e discipulo ou professor e aluno é necessario uma boa
vontade. A suavidade contrasta com uma postura violenta dos interlocutores. Isso se contrapoe
a atitude de Anito mais ao final do didlogo ao se ofender com Sécrates e se retirar. No livro VII
da Republica, em 536e, Platdo diz na voz de Socrates: “na alma ndo permanece nada que tenha
entrado pela violéncia”. Sécrates tenta fazer com que Ménon baixe as armas para que possam
em cooperagao continuar a pesquisa. Também apresenta uma defini¢do de dialética ao dizer
“Mas talvez o mais dialético seja ndo so responder a verdade, mas também por meio de coisas

que aquele que ¢ interrogado admita que sabe” (M. 75d-e). Nao basta responder a verdade, mas

se valer do conhecimento prévio de quem ouve para que ele possa compreender essa verdade.



12

Por fim, Sécrates define figura por meio de termos conhecidos: “figura € o limite dos s6lidos™
(M. 76a).

Ménon pergunta o que € a cor. Socrates responde a maneira de Gorgias: “A cor € pois
uma emanacao de figuras de dimensdo proporcionada a visdo e <assim> perceptivel” (M. 76d).
Meénon elogia a defini¢do e € criticado por Socrates que diz que lhe agradou por ter lhe sido
dada da maneira habitual, da maneira de Gorgias, com quem Ménon estava familiarizado. Mas
que a defini¢ao nao era melhor do que a de figura que ele tinha dado: nao ¢ uma definigao
satisfatoria porque serve a varios definienda.

Uma terceira defini¢ao de virtude ¢ dada por Ménon: “desejar as coisas belas e ser capaz
de consegui-las" (M. 77b). Todos querem coisas boas, mesmo os que acreditam que sejam boas,
mas que sao mas, replica Socrates. Resta como defini¢do de virtude a capacidade de conseguir
as coisas belas (ou boas). Mas nao ¢ virtude se as conseguir de maneira injusta: “¢ preciso [...]
que junto a esse conseguir esteja a justica, ou prudéncia, ou piedade, ou outra parte qualquer da
virtude” (M. 78d-e), ou seja “¢ virtude toda acdo desde que seja feita com uma parte da virtude”
(M. 79b). Mas o definiendum nao pode ser definido por meio de suas partes.

Nesse ponto Ménon se encontra em aporia, fica irritado com Soécrates e diz: “me
enfeiti¢as e drogas, e me tens simplesmente sob completo encanto, de tal modo que me encontro
repleto de aporia” (M. 80a) e ainda “tu me pareces, inteiramente, ser semelhante [...] & raia
elétrica [...]. Pois verdadeiramente eu, de minha parte, estou entorpecido, na alma e na boca, e
nao sei o que te responder” (M. 80a-b). Ménon, tomado como que por uma vertigem dialética
tem seu estado de consciéncia modificado, diz que Sécrates poderia ser tido como feiticeiro,
figura temida por sua magia sinistra (Duhot, 2004, p. 93). Aconselha-o a ficar em Atenas e nao
ir a outras cidades, pois seu poder ¢ temido por aqueles que querem permanecer na caverna
(Engler, 2011, p. 100). Nao compreende como pode ndo conseguir responder ja que “miriades
de vezes, sobre a virtude, pronunciei numerosos discursos, para multiddes, e muito bem, como
pelo menos me parecia” (M. 80b). A magia de Socrates € sua técnica psicologica, usada em
varios niveis como em um jogo de mascaras em que assume diversos papéis. Se apresenta como
um ignorante, ao mesmo tempo que desmonta a ciéncia de outro, coloca uma questdo
aparentemente simples para seu interlocutor, que se mostra como um especialista, mas a qual
nao consegue responder (Duhot, 2004, p. 93). A aporia gera a vontade de conhecer, aquilo que
era comum se torna algo incomum, que se deseja contemplar e que causa admiracao de ser
como ¢. Aquele que estd em aporia se sente encantado, ndo sabe o que fazer, se torna passivo,

ja ndo tem confianca no conhecimento que possuia, estranha a si mesmo e aquilo que era o foco



13

da sua aten¢do. Quem ndo para nesse estdgio e vé€ isso como estimulo ao conhecimento e o
segue, chega ao ponto de querer amar a sabedoria. Mas deve deixar suas ideias anteriores e
buscar a natureza das coisas, aquilo que sdo. E uma modificagio ontolégica que conduz ao lugar
dos filosofos, a posicao intermedidria entre os deuses (suprassensivel) e os homens (sensivel)
(Engler, 2011, p. 102-103). Ménon ao cair em aporia, reconhece sua ignorancia. SOcrates
considerava uma forma de sabedoria reconhecer um tipo de ignorincia* em si mesmo
(Matthews, 2010, p. 163).

Diante de um impasse, Ménon apresenta a aporia sofistica de que ndo ha possibilidade
de adquirir conhecimento. Como se procura aquilo que nao se sabe absolutamente o que ¢?
Procura entre as coisas as coisas que nao conhece? Mesmo que a encontre como sabera que ¢

aquilo que ndo conhecia? Sécrates assim explica o argumento de Ménon:

pelo visto, ndo é possivel ao homem procurar nem o que conhece nem o que nao
conhece? Pois nem procuraria aquilo precisamente que conhece - pois conhece, € nao
¢ de modo algum preciso para um tal homem a procura - nem o que ndo conhece -pois
nem sequer sabe o que deve procurar (M. 80e).

A resposta de Socrates para esse paradoxo de Ménon da investigacdo ¢ a teoria da
anamnese ou reminiscéncia (avapvnoig), apresentada pela primeira vez no Ménon (Kahn, 2010,
p. 187). Platdo apresenta uma teoria do conhecimento de acordo com a qual a alma humana
nasce com a capacidade de relembrar o que um dia ela aprendeu em uma existéncia anterior
(Kraut, 2013, p. 27).

A pedido de Ménon, Socrates apresenta sua teoria. Para tal, chama um escravo que
acompanha Ménon para fazer sua demonstragdo. Ele propde um problema de geometria,
duplicar a area de um quadrado, desenha as figuras e faz perguntas apropriadas para buscar a
solucdo. De maneira diferente da tentativa de definigdo de virtude, Socrates nao se apresenta
como alguém que ignora a resposta. Escolheu algo que tanto ele quanto Ménon conhecem.

Sécrates mostra a figura de um quadrado desenhada por ele, dividida ao meio. No inicio
0 escravo responde corretamente as primeiras perguntas e acredita que conhece a solugdo do
problema que lhe ¢ proposto (1° estagio da reminiscéncia), dobra o tamanho dos lados para se
chegar ao dobro da area. Mas sua estratégia cai em erro na figura seguinte, ao dobrar o tamanho
dos lados a 4rea quadruplica ao invés de dobrar (2x2=4, mas 4x4=16). Ménon reconhece o erro
sem precisar de explicagdes, demonstrando que possui conhecimento de geometria. Sécrates
demonstra o erro ao escravo € o leva a aporia ao perceber que sua crenca ¢ falsa e reconhecer a
sua ignorancia (M. 83e - 84a). Ao contrario de Ménon, o escravo ndo demonstra irritagdo por

1SS0.

4 Falta de Conhecimento.



14

A aporia se mostra um ponto importante do método de Socrates: € uma etapa necessaria
para se chegar ao conhecimento. Ele julga que ¢ melhor reconhecer sua ignorancia do que
acreditar estar certo quando se estd errado (2° estagio da reminiscéncia). Socrates pergunta a
Meénon: "Tendo-o entdo feito cair em aporia e entorpecer-se como <faria> uma raia, serd que
lhe causamos algum dano?" (M. 84b). Ménon reponde que ndo. Sécrates acredita que o
reconhecimento da ignorancia leva a buscar o conhecimento: "Pois agora, ciente de que nao
sabe, terd, quem sabe, prazer em, de fato, procurar" (M. 84b), e faz um complemento que parece
servir mais a Ménon do que ao escravo: "ao passo que, antes, era facilmente que acreditava,
tanto diante de muitas pessoas quanto em muitas ocasides, estar falando com propriedade [...]"
(M. 84b-c).

Na sequéncia Socrates leva o escravo a rememorar a solu¢do do problema, mas antes
diz: "Examina pois a partir dessa aporia o que ele vai certamente descobrir, procurando comigo,
que nada <estarei fazendo> sendo perguntando, e ndo ensinando" (M. 84c-d). Para Socrates,
aprender ¢ recordar, ndo se ensina o outro, o que se faz ¢ conduzir o outro a lembrar o que ja
sabia: "Recuperar alguém a ciéncia, ele mesmo em si mesmo, [sem que ninguém lhe tenha
ensinado, mas sim interrogado] ¢ rememorar" (M. 85d). O escravo conduzido pelas perguntas
de Socrates, que desenha um quadrado formado pelas diagonais dos quadrados de lado de
tamanho 2, chega a resposta, e agora tem a crenga verdadeira (3° estdgio da reminiscéncia). O
que fica evidente ¢ que ele se deixa conduzir e ¢ docil ao método de Sécrates. Enquanto Ménon
parecia se esquivar, ele adiava a sua definicao de virtude e esperava que Socrates lhe desse a
resposta, evitando assim descobrir sua propria ignorancia. Socrates propde um método para
chegar ao conhecimento mais abrangente, o qual consiste em apresentar as mesmas questoes de
varias maneiras (4° estdgio da reminiscéncia): "se alguém lhe puser essas mesmas questdes
frequentemente e de diversas maneiras, bem sabes que ele acabard por ter ciéncia sobre estas
coisas ndo menos exatamente que ninguém” (M. 85c-d). Assim os principais estagios da
reminiscéncia iniciam com a crenca falsa, seguida do reconhecimento da ignorancia, depois
chega-se a crenca verdadeira e, se a busca ¢ levada inteiramente a termo, chega-se ao
conhecimento mais amplo (Kahn, 2010, p. 188).

Na sequéncia ¢ apresentado por Sdocrates um argumento em favor da imortalidade da
alma: "se a verdade das coisas que sdo estd sempre na nossa alma, a alma deve ser imortal" (M.
86b). Platdo, no Fédon, apresentara mais exaustivamente sua tese em favor da imortalidade da

alma. A alma adquire a ciéncia e ¢ preciso rememorar o que esté nela.



15

Ménon pede a Socrates para voltar ao exame da questdo se a virtude € coisa que se
ensina, se advém por natureza, ou como que advém e quando que advém. Sécrates examina a
questdo por meio de uma hipotese: "a maneira como os gedmetras frequentemente conduzem
suas investigacdes" (M. 86e). Se a virtude € uma ciéncia, entdo € coisa que se ensina, se nao &,
entdo nao ¢ ensinada, "nada se ensina ao homem a ndo ser a ciéncia" (M. 87¢). A primeira
evidéncia apresentada por Sécrates é a de que a virtude € um bem e a ciéncia € a unica coisa
que sempre ¢ um bem, portanto deve ser ciéncia (M. 87b-89a). O segundo argumento ¢ de que
se os bons se tornassem bons por natureza a cidade os guardaria para que ninguém os
corrompesse, mas isso nao acontece (M. 89b). Entdo ndo € por natureza que os bons se tornam
bons. E apresentado um contra-argumento de que se uma coisa qualquer é coisa que se ensina
¢ necessario que haja dela mestre e discipulos; inversamente aquilo de que ndo haja nem mestre
nem discipulos nao € coisa que se ensina (M. 89d-e). Socrates diz "tendo eu frequentemente
procurado se haveria mestres de virtude, fazendo de tudo, ndo consigo encontrar” (M. §9e).

Neste momento Anito assenta-se junto a eles e é convidado a participar da pesquisa (M.
89e). Estao procurando quem sdo os mestres que ensinam as virtudes. Sdcrates diz que "aqueles
que professam ser mestres de virtude e se apresentam como disponiveis para ensinar a quem
dos gregos deseje aprender, tendo fixado um salario para isso, e recebendo-o, [...] s20 os que os
homens chamam sofistas" (M. 91b). Anito rejeita enfaticamente que os sofistas sejam mestres
de virtude, pois considera que "eles sdo uma manifesta ignominia e uma ruina para os que
frequentam" (M. 91c). Socrates pergunta a Anito se ele tem experiéncia com os sofistas para
dizer essas coisas, e ele responde que ndo. Faz outra pergunta questionando quem sdo aos que
se deve dirigir para se aprender as virtudes (M. 91e). Anito responde que sio os cidadios
virtuosos. Como eles se tornam virtuosos se nio aprenderam de ninguém? Para Anito eles
aprenderam de outros homens bons que os precederam. Mas Socrates contra-argumenta
afirmando que os bons nao parecem ser capazes de ensinar a virtude. Cita exemplos de cidadaos
considerados bons: Temistocles, Aristides e Tucidides. Mas nenhum deles foi capaz de ensinar
a virtude a seus filhos. Em relacao a Tucidides, que “era de uma ilustre familia quanto era muito
poderoso nesta cidade e no resto da Grécia” (M. 94d), Socrates diz: “se a virtude fosse coisa
que se ensina, encontraria alguém [...] que se poderia esperar que fizesse de seus filhos bons
homens, se ele proprio nao tivesse tempo para isso devido aos cuidados com a cidade” (M. 94d-
e). Se aqueles que sdo considerados virtuosos ndo conseguem ensinar aos filhos a virtude, entao

a virtude ndo pode ser coisa que se ensina.



16

Anito se mostra claramente irritado com Socrates ao lhe responder, ao que parece,
fazendo uma ameaca:

Em realidade, eu te aconselharia, se te dispdes a dar-me ouvidos, que tenhas cuidado.
Pois talvez em qualquer outra cidade também ¢ mais facil fazer mal aos homens do
que bem, mas nesta aqui, decididamente <¢ assim>. E creio que tu mesmo também
<0> sabes (M. 94e-95a).

Neste momento Anito se retira do didlogo, o que se pode interpretar ¢ que fica a uma
distancia que ndo pode ouvir mais o que ¢ dito. Socrates diz: “parece-me que Anito esta irritado,
[...] cré que eu, em primeiro lugar, estou denegrindo esses homens, em segundo lugar, julga que
também ele ¢ um deles.” (M. 95a). Ele sera um dos acusadores de Sécrates no processo que €
relatado na Apologia (18b), em que o filésofo ¢ condenado a morte por envenenamento. Esse
episodio deve ter contribuido para que agisse dessa maneira.

Socrates, ao interpelar Ménon verifica que também na Tessalia os homens de bem nao
sdo capazes de transmitir a virtude, concluindo que os bons homens nao podem ensinar a virtude.
Em sua resposta Ménon diz: “deles ouvirias ora que ¢ coisa que se ensina, ora que nao ¢” (M.
95b). Questiona também se os sofistas podem ser mestres de virtude e recebe a resposta de
Ménon: “de Goérgias, o que mais admiro ¢ que jamais o ouvirias professando isso, mas ri-se
mesmo dos outros quando os ouve professando <isso>. Antes, sim acredita que ¢ em falar que
¢ preciso fazer habeis os homens” (M. 95c). Ménon a principio ndo tem certeza se os sofistas
sdo mestres ou ndo de virtude: “Ora me parecem <ser>, ora ndo” (M. 95¢). Socrates sintetiza a
Ménon:

Podes entdo mencionar qualquer outra coisa <tal que> aqueles que afirmam ser
mestres dela ndo somente ndo sdo reconhecidos como mestres de outros mas
tampouco <sao reconhecidos> como pessoas que conhecem <essa coisa> € sim como
sendo ruins sobre aquela coisa mesma da qual afirmam ser mestres, ao passo que
outros, que sdo reconhecidos eles mesmos como sendo homens de bem, ora afirmam
que isso se ensina, ora que ndo? Pessoas tdo confusas acerca do que quer que seja,
afirmarias a rigor que disso sdo mestres? (M. 96a-b)

Por fim chegam a conclusdo de que tanto os sofistas quanto os homens de bem ou
quaisquer outros ndo podem ensinar a virtude. Sendo assim a virtude ndo pode ser coisa que se
ensina.

Continuando com a busca, Socrates diz: “mais que tudo € preciso prestar atencao a nos
mesmos, € procurar quem nos fara melhores, de uma maneira ou de outra” (M. 96d-e). Expde a
teoria de a opinido correta dirigir a agdo correta usando a imagem do Caminho para Larissa (M.
97a-c). Alguém, tendo uma opinido correta sobre qual ¢ o caminho, mesmo se nunca o tiver
percorrido, nem tiver ciéncia dele, pode guiar corretamente. Dessa maneira “enquanto tiver a

opinido correta sobre as coisas de que outro tem a ciéncia, acreditando com verdade embora



17

nao compreendendo, ndo serd em nada um guia inferior aquele que compreende isso” (M. 97b).
E conclui: “Logo a opinido verdadeira, em relagdo a correcao da agdo, ndo ¢ em nada um guia
inferior a compreensao” (M. 97b). Entdo revé sua afirmagao de que apenas a ciéncia pode dirigir
a agdo correta: “dizendo que somente a compreensado dirige o agir corretamente, ao passo que,
vejo agora, também a opinido verdadeira era <assim>" (M. 97b-c). Para Platdo, o problema do
saber surge e s6 tem sentido a partir do conjunto da sua investigacao ética (Jaeger, 2013 p. 703-
704)

E feita uma recapitulacio. Sendo o homem virtuoso por ciéncia ou por opinido
verdadeira, ndo pode ser por natureza, pois nenhuma das duas ¢ por natureza. Como parece que
ndo ha mestres de virtude, ndo € coisa que se ensina e, portanto, a virtude ndo ¢ ciéncia. Mas
como a virtude ¢ um bem, e somente a ciéncia e a opinido verdadeira podem guiar corretamente,
entdo a virtude € uma correta opiniao, ja que nao ¢ ciéncia.

Sécrates conclui que, de acordo com o raciocinio que seguiram, a virtude ¢ uma
concessdao divina: "Mas se nds, agora em toda essa discussdo, pesquisamos e discorremos
acertadamente, a virtude ndo seria nem por natureza nem coisa que s€ ensina, mas sim por
concessao divina, que advém sem inteligéncia aqueles aos quais advenha" (M. 99e).

O dialogo possui um fim aporético. Sécrates ndo da como certo o conhecimento que
apresentaram. Coloca como necessario o principio da defini¢ao de virtude para se poder chegar
ao conhecimento sobre ela: "Mas o que € certo sobre isso saberemos quando, antes de
<empreendermos saber> de que maneira a virtude advém aos homens, primeiro empreendermos

pesquisar o que ¢ afinal a virtude em si e por si mesma' (M. 100b).



Capitulo

PERSONAGENS DO DIALOGO

3.1 ESCRAVO DE MENON

Platdio em seus didlogos menciona e¢ descreve uma ampla variedade de tipos de
personagens, entre os quais muitos sdo dramatizados. Os escravos sdo um dos tipos que
aparecem com frequéncia, mas na maior parte das vezes sdo invisiveis ou caracterizados apenas
por sua fun¢@o na obra em questdo (Blondell, 2002, p. 66).

A sociedade grega da antiguidade classica ¢ considerada uma sociedade escravista, na
qual a escravidao constituia uma instituicao dominante nos ambitos econdmico, social e politico,
€ 0s escravos representavam uma propor¢ao substancial da populagdo (Finley, 1979, p. 9). O
sistema ndo era igual em todas as regides. Um primeiro grupo que compreendia Esparta e Creta,
sociedades agricolas voltadas para a producdo e o consumo locais, que possuiam um
envolvimento limitado com o Mediterraneo. Os escravos eram o grupo majoritario e sua
reposicdo era baseada na reproducdo natural. O segundo grupo, do qual fazia parte Atenas,
considerada um centro imperial, e principalmente comunidades insulares e costeiras como
Quios, Corfu e Egina, possuia uma profunda conectividade mediterranea, eram cidades
relativamente ricas com economias altamente diversificadas. Quios tinha mais escravos do que
qualquer cidade grega em propor¢@o a populagdo. Estima-se que Atenas possuia entre 20% e
50% da populacdo composta por escravos. Esse grupo dependia do comércio para a reposicao
de suas populacdes escravizadas. O terceiro grupo era semelhante ao segundo, compreendia a
maioria das cidades gregas, as quais tinham menos recursos € menor conectividade com o
Mediterraneo, por isso possuiam menos escravos que consistiam em 20% ou menos da
populagdo (Vlassopoulos, 2023, p. 69-70).

Um escravo comum era vendido por trés minas e meia no século IV a.C.; o suprimento
era abundante e regular, o preco era considerado barato (Burckhardt, 2024, p. 162-163). Nao
eram considerados cidaddos em Atenas (Rostovtzeff, 1977, p. 111). O escravo possuido era
considerado um bem e conservado como um animal (Burckhardt, 2024, p. 163). Xenofonte,
citando Socrates sobre amigos e escravos, diz que “Estando doentes, escravos e amigos, havia

quem mandasse vir médicos para os escravos e providenciasse, com cuidado, outros meios de



19

lhes restituir a saude; agora dos amigos faziam pouco caso, [...] consideravam a [...] morte [do
escravo] um castigo” (Xen. Mem. 2.4.3). No entanto, esse cuidado era muito mais uma
preocupacao com um bem do que com uma pessoa proxima (Burckhardt, 2024, p. 163).

O escravo ndo era considerado um ser humano em sentido pleno (Duhot, 2004, p. 39).
Na Odisseia, Eumeu, em resposta a Odisseu, diz que “Zeus que vé ao longe retira a0 homem
metade do seu valor [exceléncia] quando chega para ele o dia da sua escravizacdo” (Hom. Od.
17.322). Mais tarde isso viria a ser visto como leve demais (Burckhardt, 2024, p. 169). Platao,
na voz de Calicles diz no Gorgias que “[ndo] ¢ condicdo normal do homem sofrer injustica,
mas apenas de escravo, a quem fora melhor morrer do que viver, pois, ofendido e espezinhado,
ndo ¢ capaz de defender-se nem de amparar os que lhe sdo caros” (G. 483b).

Sobre os escravos Platao dira nas Leis VI, na voz do Ateniense:

Nessa questdo de virtude, muitos escravos ja provaram melhor do que os irmaos e os
proprios filhos, em oportunidades de salvar os senhores, seus bens e toda sua familia.
Temos certeza de que contam isso dos escravos. [...]

Mas também falam o contrario: ndo ha nada sd3o na alma do escravo, e que nessa
gente ndo se pode absolutamente confiar. [...]

Nesse particular, cada pessoa pensa de um jeito: uns nao confiam absolutamente na
raga dos escravos, ¢ como se¢ todos tivessem natureza de animais, tratam-nos a
aguilhdo e chicote, com o que deixam suas almas ndo trés vezes apenas, porém dez
vezes mais servis; outros fazem precisamente o contrario disso. [...]

S6 ha dois caminhos: para ter escravaria docil, € preciso que nao seja gente do mesmo
pais e, tanto quanto possivel, de lingua diferente; e também: dar-lhes bom tratamento,
nao tanto por eles, como no interesse proprio. A maneira certa de lidar com escravos
consiste em nao trata-los com brutalidade e, se possivel, ser menos injusto com eles
do que com seus iguais. [...] Todavia, é preciso castigar os escravos, mas sempre com
motivo justo, sem estragd-los com repreensdes que sO vao bem entre homens livres.
Toda palavra dirigida a escravos deve consistir numa ordem, nao sendo aconselhavel
gracejar em nenhuma ocasido, ou se trate de homens ou de mulheres, como muitos
soem fazer; com esse exagero complicam estultamente a vida, deixando mais dificil
para o escravo a obediéncia e para eles a autoridade. (Laws 776e a 778a)

Em 82a, Socrates pede a Ménon para chamar um dos seus servidores (escravo) para que
faca com ecle a demonstragdo da teoria da reminiscéncia (avauvnoic - anamnese). Nao ¢
mencionado seu nome; ¢ um personagem andnimo, escolhido por ser “qualquer um” (Burnet,
2001, p. 14).

O escravo de Ménon ¢ um dos personagens de Platdo menos individualizado. O fato de
nao ter nome ¢ significativo, pois nomear ¢ um meio fundamental de individuagdo social. Ser
sem nome significa ser indiferenciado e, consequentemente, em termos tradicionais gregos, ndo
heroico. A maioria dos nomes dos gregos antigos possuia um significado semantico
transparente. Isso foi explorado por Platdo por meio de trocadilhos e jogos de palavras, e

limitado pelo amplo significado dos nomes gregos antigos e pelos personagens historicos por



20

ndo ser possivel escolher seus nomes. Nao nomear o escravo mostra uma escolha de Platdo,
apesar de que quase todos os personagens escravos sao andnimos. Uma excec¢do ¢ Satiros, o
unico escravo nomeado nos didlogos de Platdo, que € mencionado no Protagoras em 310c
(Blondell, 2002, p. 66 ¢ 68).

No didlogo a palavra usada por Sdcrates para se referir ao escravo € maig (M. 82b).
Alguns comentadores, como Burnet e Jaeger, se referem a ele como sendo jovem. Ser chamado
de moic ndo indica necessariamente a sua idade, pois ele seria chamado de maig de qualquer
5

forma por S€r um €scravo

p. 128).

; no entanto, talvez possamos imagina-lo como jovem (Bluck, 1961,

Em 85¢, Ménon diz que ninguém jamais ensinou geometria ao escravo. E um homem
que jamais passou por um ensinamento sistemdtico, sem nenhuma cultura, embora nao
desprovido de talento (Jaeger, 2013, p. 713). Nao era comum receberem algum tipo de educacao.
Um escravo inteligente era considerado incomodo e perigoso; era melhor quando nao pensavam
em nada além da sua comida (Burckhardt, 2024, p. 168).

Na Antiguidade, as pessoas eram definidas socialmente e ndo biologicamente, o que
explica que se pudesse enjeitar os recém-nascidos indesejados. (Duhot, 2004, p. 39). O escravo
de Ménon além de ndo ser nomeado, nada se diz da sua ascendéncia. De Ménon se diz que ¢
filho de Alexidemo (M. 76¢) e de Anito que ¢ filho de Antémion (M. 90a).

Meénon ao ser interpelado por Socrates sobre a origem e a lingua do escravo, responde
que ele fala grego e é nascido em sua casa (M. 82b). Como “qualquer um”, ele fala uma lingua
(no caso, grego), instrumento da dialética (Burnet, 2001, p. 14). Os barbaros que se tornavam
escravos em geral aprendiam rapidamente o grego, a lingua nao era um obstaculo que impedia
a comunicagao (Burckhardt, 2024, p. 172). O escravo de Ménon nao deve ter nascido livre e ter
sido feito escravo depois, ja que nasceu na casa de seu senhor. Nascido na Grécia deve ter
aprendido e falado o grego desde os primeiros anos de vida.

Um outro argumento que contribui para a hipotese de que o escravo de Ménon nasceu
escravo € que um grego nao se tornaria escravo em sua casa de origem, onde jamais seria
considerado inimigo ou uma mercadoria. Nos tempos classicos at¢ mesmo um grego livre e
altamente educado poderia vir a se tornar um escravo de outro grego, ao cair nas maos de
poderosos inimigos ou de piratas. A forga dos algozes se sobreporia sobre o fato de ter nascido
livre e possuir direitos (Burckhardt, 2024, p. 162). E possivel que Platio, durante a sua viagem

de volta de Siracusa, quando ja era um célebre filosofo, tenha sido feito prisioneiro e vendido

5 A palavra grega moic pode significar "crianga", "menino", "menina", ou até mesmo "servo" ou "escravo",
dependendo do contexto. Na Grécia Antiga, o termo era usado para referir-se a jovens ou aqueles em posic¢do
subordinada. (Malhadas, 2009).



21

como escravo em Egina, cidade que na época estava em guerra com Atenas. Depois foi
resgatado por Aniqueris de Cirene (Stenzel, 2021, p. 116). Platdo ndo foi o unico célebre a
passar por esse infortinio. Esopo o fabulista foi escravo de Jddmon da ilha de Samos (Hdt,
2.134.3-4).

Por ser escravo e ter nascido na casa de seu senhor, seus pais, ao que tudo indica,
também eram escravos. Se eram livres e depois foram feitos escravos, € provavel que nao eram
gregos. Era dificil e perigoso manter em casa um escravo grego adulto capturado na guerra, em
geral os escravos domésticos eram de procedéncia barbara (Burckhardt, 2024, p. 161). E
possivel que os pais ndo eram de mesma origem. Ja que os compradores de escravos cautelosos
compravam individuos de nac¢des diferentes (Burckhardt, 2024, p. 163). Talvez tenham vivido
juntos em um tipo de casamento e os amos os deviam considerar entre os melhores escravos.
Os amos toleravam algo que era pouco mais do que um concubinato na medida em que se
acreditava que os melhores escravos, por meio dos filhos, se tornavam mais ligados a casa e ao
bem-estar (Burckhardt, 2024, p. 163). Por melhores escravos podemos entender que eram
doéceis, realizavam bem as suas tarefas e ndo causavam problemas, caracteristicas que o filho
aparentemente herdou ao analisar seu comportamento no dialogo.

Ser filho de escravos era pior do que ser livre e ter sido feito escravo. Nao se esperava
grande coisa dos filhos de escravos (Burckhardt, 2024, p. 163). Ter sido feito escravo era
considerado um infortinio ¢ diminuia a sua humanidade, mas nunca ter conhecido a liberdade
era considerado pior.

O escravo de Ménon era um escravo doméstico, nasceu na casa do seu senhor e o
acompanhava em viagem, pelo mesmo motivo era urbano, ndo era um escravo rural ou das
minas. O escravo doméstico era membro de uma grande familia. O trabalho era feito em casa
por todos. Os escravos e servos sem lar, empregados, faziam parte da familia como unidade
social e produtiva (Rostovtzeff, 1977, p. 64 e 222). Ao contrario da condi¢do, que devia ser
terrivel, dos escravos que trabalhavam nas minas, os escravos urbanos nao eram particularmente
maltratados, € na rua nao era possivel distingui-los dos homens livres (Duhot, 2004, p. 38) e
estrangeiros porque todas as classes se vestiam de maneira semelhante (Rostovtzeff, 1977, p.
179 e 182).

O que podemos deduzir das informacgdes do dialogo ¢ que o escravo convive com seu
senhor em sua casa e possui a sua confianga ao acompanha-lo em viagem. Quando ¢ interpelado
por Socrates procura responder da melhor maneira, ndo se sabe se por interesse proprio ou para

obedecer a0 amo. Demonstra possuir capacidade para encontrar as respostas mediante as



22

perguntas feitas por Socrates. Sem Socrates guid-lo, ele jamais teria seguido o caminho que o
levou ao conhecimento daquela realidade matematica (Jaeger, 2013, p. 713). A escolha de
Platao pelo personagem para demonstrar a Teoria da Reminiscéncia pode ter sido feita devido
ser alguém sem nenhuma instrugdo e por isso serve melhor para demonstrar que aprender ¢é
recordar o que se aprendeu em uma outra realidade ou em uma outra vida. Como alguém poderia
saber geometria sem nunca ter aprendido nada sobre ela? O saber geométrico ndo ¢ derivado
da experiéncia dos sentidos, por tanto nao pode ser refutado por ela (Nunes, 1980, p. 24). Outro
motivo seria demonstrar que o conhecimento ¢ acessivel a qualquer um que possua capacidade
de aprender, ndo ¢ acessivel apenas a uma elite social. O escravo, ao contrario de Ménon e
Anito, se dispde a ser conduzido por Socrates ao conhecimento; ele ndo tenta esconder quando
esta errado, nao procura mudar o curso dos questionamentos, nem se ofende com o que lhe
perguntam ou quando demonstram seus erros. O escravo, se ndo era realmente jovem, a0 menos
¢ uma “crian¢a hipotética” que teve menos exposi¢do a experiéncias formativas, por isso ¢
menos confiante em seu conhecimento prévio e mais aberto a influéncia de Sécrates. Por isso,
quando Socrates faz perguntas a ele, as refutacdes elénticas, testes filosoéficos e ironia ficam
limitados. Isso faz com que o personagem seja caracterizado de forma menos marcante
(Blondell, 2002, p. 119). A condicdo de inferioridade social do escravo faz com que ele nao
seja arrogante. Por ndo ser um aristocrata, um politico importante, nem mesmo um modesto
cidaddo, o escravo ndo possui uma imagem social a ser “preservada”. Ele ndo se vé rebaixado
quando lhe sdo apontados seus erros, ele ndo pressupde saber o que ndo sabe. Sua humildade

faz com que se deixe moldar, ele se torna aberto a ser guiado por Sécrates ao conhecimento.

3.2 MENON

Ménon ¢ um jovem aristocrata da Tessalia, regido que era formada por um grupo de
cidades dispersas governadas por aristocratas que se reuniam em conselho para tomarem
decisdes em conjunto sobre politica externa. Ele estava em visita a Atenas, hospedado na casa
de Anito, acompanhado por varios axoérovBot (seguidores) (M. 82a). Provavelmente o motivo
dessa visita ¢ que havia sido enviado em missao pelos aristocratas de Farsalos, que integrava a
Tessalia. Em 404 a.C., Licofron, tirano de Feras, queria governar a Tessélia e combateu aqueles
que resistiram. Sua vitdria colocou em xeque os aristocratas de Farsalos que enviaram a Atenas
um membro da familia que possuia fortes lacos de amizade com os atenienses (Bluck, 1961, p.

120-122).



23

O retrato de Ménon apresentado por Xenofonte ¢ bastante negativo. Diz que possuia
grande desejo por riquezas, € sO por isso que comandava as tropas. Buscava honras para obter
beneficios. Procurava a amizade dos poderosos para ficar impune por seus ultrajes e satisfazer
seus desejos; via como o caminho mais curto o perjirio, a mentira € o engano; via como tolice
uma conduta simples e reta. Nao tinha afei¢do por ninguém e tudo que fazia era planejado.
Preferia se apoderar das riquezas dos amigos ¢ nao da dos inimigos, porque os primeiros nao
estavam preparados, enquanto os segundos estavam de guarda. Vangloriava-se de saber enganar,
de inventar mentiras ¢ de zombar de seus amigos. Considerava rustico e ignorante quem nao
fosse um patife. Para conseguir a amizade de alguém, caluniava quem ocupava essa posi¢ao.
Buscava a obediéncia dos soldados sendo cumplice dos seus excessos; queria que o honrassem
e servissem, e se mostrava capaz de fazer mais mal do que qualquer (Xen. Anab. 2.6.21-27). A
opinido de Xenofonte foi influenciada pela experiéncia do convivio que teve com Ménon.
Proxeno da Bedcia, discipulo de Gorgias, convidou seu amigo Xenofonte a se juntar a ele na
corte persa de Ciro, com quem fez amizade. Nesse periodo se criou uma inimizade entre
Xenofonte e Ménon que era comandante do exército mercenario na €poca da expedi¢ao (D.L.
2.6.50). Quando as tropas estavam em Carmanda, uma cidade grande e opulenta, os soldados
compraram comida e vinho feito do fruto de palmeira, e houve uma briga entre dois soldados,
um de Ménon e o outro do espartano Clearco. Julgando o soldado de Ménon culpado, Clearco
o golpeou. Mais tarde um dos soldados de Ménon que estava cortando lenha, ao ver Clearco
passar, jogou seu machado nele e errou; em seguida outros comecaram a lhe jogar pedras.
Clearco fugiu e reuniu alguns soldados, entdo marchou contra os de Ménon. Estes ¢ Ménon
fizeram o mesmo. O confronto foi impedido pela chegada de Proxeno com uma companhia de
hoplitas e depois de Ciro. (Xen. Anab. 1.5.10-17). Xenofonte era amigo de Clearco e o tinha
por her6i, o que pode explicar seu 6dio por Ménon. Essa inimizade indica que ¢ provavel que
Xenofonte tenha exagerado na sua descricdo, mas sua avaliagdo pode ser em esséncia correta.
No didlogo as caracteristicas de Ménon que sdao apresentadas nao sdo tao ruins, mas a sua
reputagao posterior deveria ser conhecida pela maioria dos leitores; dessa maneira ndo havia
necessidade de enfatizar isso. Além do mais, isso dava certa ironia ao dialogo. (Bluck, 1961,
pag 123-124).

No didlogo, em 76e Sdcrates se refere a Ménon como “filho de Alexidemo” e em 78d
“o hospede, por heranga paterna, do grande rei”. Como ja apresentado anteriormente, ele era
um aristocrata de Farsalos, alguém de importancia dentro da hierarquia social. Também possui

(P4

bela aparéncia e era desejado, sobre isso ¢ dito “és belo” (M. 76b) e que tem épactai, erastai



24

(amantes) (M. 70b e 76b). Apds Ménon compara-lo a uma raia elétrica, Socrates diz: “Pois uma
coisa eu sei sobre todos os belos: que se regozijam em comparacdes que se fazem com eles - ¢
que isso lhes ¢ vantajoso, pois que também sdo belas, creio, as imagens dos belos” (M. 80c).
Ménon vé a areté (4peti) como obter riquezas, honras e poder (M. 78c). E um tipico aristocrata,
e sua concepcio de areté é sociopolitica e ndo moral, assim como a dos sofistas (Bluck, 1961,
p. 126). Ele aprendeu com Gorgias as técnicas da sofistica. Sdcrates, quando o interpela,
menciona isso: "Mas talvez ele, Gorgias, saiba, e tu <saibas> o que ele dizia” (M. 71c-d); "tenta
reavivar a lembranga e dizer o que Gorgias, e tu com ele, diz que ela " (M. 73c); "de que a ti
Gorgias ndo tenha educado suficientemente" (M. 96d); Ménon fala que "de Gorgias, o que mais
admiro ¢ que jamais o ouvirias professando isso" (M. 95¢c). Conhece versos dos poetas: "como
diz o poeta, ‘regozijar-se com as coisas belas e poder <alcanga-las>’" (M. 77b). Mostra que
sabe de geometria para entender o que Socrates demonstra ao questionar o escravo (M. 82c-
85b). E alguém que teve acesso a uma “boa” educagio, mas acabou se tornando uma pessoa
corrupta (Bluck, 1961, p. 126). Se sente preparado para discutir sobre varios temas, mas s6 sabe
repetir esquemas prontos, trechos decorados (Engler, 2011, p. 83). Ja fez discursos sobre dpetn
(M. 80b), mas agora nao consegue apresentar uma defini¢dao dela. Em geral consegue apenas se
valer da educagdo que recebeu de maneira superficial.

Meénon ndo ¢ docil ao método de Sdcrates. Mesmo apos perceber sua ignorancia, quer
propor o caminho para se chegar ao conhecimento. Quer guiar ao invés de ser guiado, ainda
que Socrates ja tenha demonstrado que ¢ mais capaz de fazer isso: “Ora, Ménon, se eu
comandasse ndo somente a mim mas também a ti, ndo examinariamos antecipadamente se a
virtude € coisa que se ensina ou que nao se ensina, antes de primeiro ter procurado o que ela &,
em si mesma” (M. 86d). Socrates diz que Ménon nao ¢ livre por ndo comandar a si mesmo:
“Mas, ja que tu ndo tratas de comandar-te a ti mesmo, para que sejas livre, enquanto a mim
tratas de comandar e comandas ceder-te-ei - pois que se pode fazer?” (M. 86d). Ménon ¢ um
cidadao grego, e nao ha divida que ¢ um homem livre e ndo um escravo no sentido social. Mas,
segundo Socrates, a liberdade ndo estd somente no corpo: nao ha somente a liberdade de ir e
vir, de fazer escolhas exteriores, etc., ha também a liberdade da alma, mais importante, que ¢
conquistada ao comandar a si mesmo. Talvez aqui Platdo queira mostrar que ¢ necessario a
virtude para se chegar ao conhecimento. Nesse sentido o escravo de Ménon pode ser
considerado livre por se deixar conduzir ao conhecimento, enquanto seu senhor nao € livre,
porque mesmo diante de alguém muito mais capaz do que ele, Socrates, ndo se faz docil e nao

aceita ser guiado.



25

O que se apresenta sdao duas figuras opostas. Ménon possui tudo aquilo que o senso
comum aponta como a eudaimonia, ou seja, saude, riqueza, juventude, beleza e posicao social,
uma boa educacao. Socrates, ao contrario, ¢ velho, feio, pobre, de origem modesta, ¢ estranho,
mas certamente possui a apetn, enquanto Ménon, ndo. (Bluck, 1961, p. 124).

Apesar de serem opostos, Socrates mostra certa simpatia por Ménon, e em 75d diz que
sdo amigos. Apresenta a investigacdo como uma atividade conjunta, na qual ele e Ménon
ocupam teoricamente uma posi¢ao de igualdade.

No método eléntico de indagagdo que Socrates utiliza para analisar a areté, Ménon
recebe um tratamento semelhante ao que utiliza com "especialistas", em que se destacam os
sofistas e jovens promissores. Ironicamente SoOcrates o trata com respeito a sua suposta
"sabedoria", ao mesmo tempo que deprecia as suas proprias habilidades intelectuais. Sua ironia
tem intencdo de estimular o engajamento, promover a humildade intelectual e possibilitar o
progresso filosofico. Socrates o atrai pela vaidade e tenta desinflar suas pretensdes para torna-
lo mais receptivo. Ménon ¢ jovem e relativamente amigéavel e por isso ¢ tratado com mais
suavidade se comparado com um Trasimaco (Blondell, 2002, p. 119).

Socrates tenta fazer com que Ménon deixe sua postura de competi¢ao para que fagam a
pesquisa em comum e cheguem ao conhecimento. Nesse ponto, diferencia a agonistica ou a
eristica, que ¢ uma caracteristica dos sofistas, da dialética. Socrates ¢ um bom mestre, procura
as palavras e exemplos que sdo comuns ao seu interlocutor e o ajudardo compreender, se coloca
no mesmo nivel. Nao busca como os sofistas ser grandiloquente e magnetizar seus ouvintes.
Seu objetivo ¢é buscar a verdade e ndo fascinar. Ele desce até a caverna e usa da pouca luz que
¢ habitual ao seu interlocutor e entdo da seu choque elétrico causando a aporia ¢ admiragao.
Isso faz com que a ordenagao interior seja sacudida e precise ser novamente rearranjada em um
novo ordenamento, mudando o modo de pensar. Na aporia de Ménon a temdtica do
conhecimento chega ao ponto culminante do ponto de vista pedagdgico. Ao se defrontar com
Socrates ele sente-se desorientado e ignorante, o que lhe produz uma mudanga ao ver o seu
saber desmoronar. Essa reviravolta psiquica segue a admiracao que se entrelaga com a aporia.
A aporia precede ligeiramente a admiragdo, primeiro se fica perplexo, sem saber o que fazer,
sem recursos. Esse estdgio ¢ comparado por Ménon a magia de um feiticeiro, um
entorpecimento quimico-venenoso € ao choque elétrico, ocasides em que alguém ¢ vitima de
algo que ndo consegue controlar. Esses fenomenos sao indicativos da admiragdo, de uma
alteracdo da consciéncia que inicia a “vitima” nos mistérios da filosofia. Ménon teve sua

compreensdo alterada, ja ndo sabia mais o que antes sabia, ou melhor, acreditava saber. Diante



26

dessa sua modificacao se vé diante de algo novo, desconhecido, o qual ndo domina, por isso
nao sabe mais o que fazer, se torna passivo, precisa ser guiado por Sécrates, deve substituir a
sua excessiva autoconfianga em saber algo pela admiragdo. Menon primeiro s6 conhece a aporia,
somente depois, quando presencia seu escravo chegando ao conhecimento e entende o que ¢ a
reminiscéncia, sentird algo de positivo (Engler, 2011, p. 83-97).

Ménon ndo parece ter sido totalmente modificado pela experiéncia: ele aceita os
argumentos de Sdécrates, mas nao parece estar necessariamente convencido a abandonar as suas
crengas prévias (Blondell, 2002, p. 126). Podemos tomar isso como verdadeiro, ao verificarmos
que morreu, pouco tempo depois, lutando como mercendrio em busca de riqueza e poder, ¢

sendo feito prisioneiro, foi executado, apos ser duramente torturado (Xen. Anab. 2.6.29).

3.3 ANITO

Era filho de Antemion, que conquistou fortuna como comerciante de curtume,
considerado um bom cidadao (90a-b). Até a guerra do Peloponeso sua familia ndo fazia parte
da aristocracia que dominava a politica de Atenas (Burnet, 2001, p. 16). Em 409 a.C. comandou
as tropas que foram em ajuda aos messénios, entdo sitiados pelos espartanos. Nao conseguiu
dobrar o cabo de Malea devido ao mar tempestuoso e por isso regressou a Atenas (D.S. 13.64.6).
Na época havia um ditado que dizia “Mas, quando vocé cruzar Malea esquega a sua casa’ (Strab.
8.6.20) indicando que era um local de dificil travessia. Seu desastre irritou o povo, que o acusou
de trai¢do, e foi entdo levado a julgamento (D.S. 13.64.6). Subornou o tribunal para conseguir
a absolvicdo (Arist. Const. Ath. 27.5); mais tarde, isso fez com que uma nova lei fosse criada
para evitar que outros fizessem o mesmo (Dem. 46.26). Era um dos democratas que, em 404
a.C., ndo faziam parte das hetairai, mas que nao eram inferiores a nenhum dos cidadaos, e
pugnavam pela “constituicdo ancestral”. Os outros eram Arquino, Clitofonte e Formisio, todos
os quais tinham como lider Terdmenes. (Arist. Const. Ath. 34.3). Anito se opds 4 tirania dos
Trinta e foi exilado junto com Alcibiades e Trasibulo (Xen. Hell. 2.3.42). Em 403 a.C. foi um
dos protagonistas na restauracdo da democracia e era um dos principais democratas atenienses
na época em que ocorreu o didlogo (Duhot, 2004, pag 67).

Anito ¢é considerado como o idealizador do processo que levou Sécrates a ser condenado
a morte (D.L. 2.5.38). Na sua defesa descrita por Platdo, Socrates se refere ao grupo de
acusadores como “Anito e seus comparsas” (4pol. 18b). No Ménon, Platio apresenta o episodio
que pode ter sido uma das causas do sentimento de rancor do acusador. Anito se retira

abruptamente (M. 95a), sem nada dizer, demonstrando irritagdo com Sécrates por considerar



27

que ele menosprezou Temistocles, Aristides e Tucidides, considerados bons cidadaos, e deve
ter se incluido entre eles, pois provavelmente se via como alguém que possuia a areté. Outro
motivo é que Socrates em vio tentou aconselhar o filho de Anito a adquirir uma verdadeira
educagdo ao invés de seguir com os negdcios da familia (Duhot, 2004, p. 67). Ainda pode-se
somar a esses motivos a possibilidade de Anito ver em Sécrates uma ameaga ao novo regime
politico (Bluck, 1961, p. 127)

Aristofanes, que ¢ citado na Apologia em 18d entre os “primeiros acusadores” como um
“certo fazedor de comédias”, teria escrito As Nuvens que ridiculariza Socrates instigado por
Anito. Este também teria influenciado Meleto a fazer a acusagio de impiedade e de corrupgao
da juventude. (D.L. 2.5.38)

Apos a morte de Socrates quando sua condenagao ja era vista como injusta, Antistenes
levou alguns jovens que foram a Atenas atraidos pela fama Socrates & presencga de Anito e disse
ironicamente que ele era mais sdbio do que Socrates. As pessoas que estavam presentes se
revoltaram e expulsaram Anito da cidade (D.L. 6.1.6). Apos chegar em Heracléia ele foi
expulso por seus cidaddos (D.L. 2.5.43). Xenofonte em sua Apologia, relata que Socrates disse
sobre o filho de Anito que pareceu ndo carecer de energia de carater, mas predisse que por falta
de um guia esclarecido cairia na perversidade. Depois relata que Anito ndo lhe deu uma
educagdo adequada e que o rapaz acabou incapacitado pela bebida de ser Util a patria, aos
amigos e a si mesmo (Xen. Apol. 30-31).

Socrates faz uma longa descri¢ao de Anito no Ménon:

Pois Anito, que aqui estd, em primeiro lugar é <filho> de um pai rico e sabio,
Antemion, que se tornou rico ndo por acaso, nem por ter-lhe alguém feito uma doagao,
como esse Isménias de Tebas, que recentemente recebeu a fortuna de Policrates, mas
sim <tornou-se rico> adquirindo <fortuna> por sua propria sabedoria e esfor¢co; em
seguida, no que respeita a suas outras caracteristicas, <¢ alguém que> ndo parece ser
um cidaddo arrogante nem cheio de empafia e execravel, mas um homem afavel e de
boas maneiras; além disso, criou e educou bem este aqui, segundo o parecer do povo
ateniense; pelo menos, elegem-no para as mais importantes magistraturas (M. 90a-b).

Anito ¢ filho de um “bom” pai que fez de tudo o que pdde por seu filho e, no entanto, o
minimo que se pode dizer ¢ que era intolerante e obtuso. Ele diz saber como sdo os sofistas,
mas nunca teve experiéncia com eles (M. 92¢). Também nao parece fazer distingdo entre eles e
Socrates, possivelmente porque ndo tinha paciéncia para o tipo de discussdo que Socrates
promovia. Sua chegada repentina e sua saida igualmente subita mostram que nao era alguém
que permaneceria em uma longa discussao (Bluck, 1961, p. 126-128). Talvez o principal motivo
seja que parte da velha guarda, da qual Anito fazia parte, apresentava hostilidade contra a

cultura sofistica (Jaeger, 2013, p. 669). Ele ¢ convencional, tendencioso, extremamente sensivel



28

a qualquer comentdrio que pare¢a uma critica a politicos famoso, ¢ incapaz de diferenciar um
comentario justo ¢ bem-intencionado de um ataque malicioso. E um politico democratico, sua
concepcio de areté é sociopolitica em vez de moral. Nisso ele se equipara aos sofistas, aos
quais rejeita. Ele iguala a areté e a xalokdyodia que é a virtude de quem ¢ belo fisica e
moralmente®, ou seja, um kalds kagathés (kahdg kéya0dg). E acredita que qualquer um que a
tenha pode transmiti-la (M. 92¢) (Bluck, 1961, p. 126-128).

Nesse ponto do didlogo, 89e a 94e, sdo confrontadas trés concepgdes de educagdao. Uma
delas era a educacdo antiga ateniense, que tinha o ideal de ordem ética da kalokagathia
(kaAokdyobia), “o fato de ser um homem belo e bom”. Bom, aya0d¢ (agathos), € o aspecto
moral e belo, kahd¢ (kalos), € a beleza fisica. Essa educagdo tem como objetivo formar o carater
e tanto ou mais o corpo. Era “mais artistica que literaria e mais esportiva que intelectual”, uma
educagdo mais de nivel fundamental. E voltada para a vida nobre e seus dcios, mas nio prepara
os aristocratas para suas atividades de grandes latifundiarios e politicos. Os jovens na busca de
ser belos e fortes exauriam toda a sua energia e toda a sua vontade. Mais tarde, quando deixavam
de ser jovens, viviam das lembrancas de seus sucessos e beleza de sua juventude (Marrou, 1973,
p. 77-79).

Havia outras duas novas concepgoes: a Sofistica era uma delas. Essa atividade comegou
a se desenvolver na segunda metade do quinto século. Entre os seus representantes temos
Protagoras de Abdera, Gorgias de Leontinos e Hipias de Elis. Todos passaram algum tempo em
Atenas, porque era o local de mistura dos diferentes elementos da cultura grega. As informagdes
que temos sobre eles sdo em sua maioria os retratos satiricos feitos por Platdo. Foram os
primeiros a propor um ensino superior, ou seja uma continua¢do da educacdo. Nao tinham
escolas, eram itinerantes. Reuniam os jovens que lhes eram enviados para serem educados e
procediam com a sua formacgao por trés ou quatro anos. Eram remunerados por seu trabalho, e
alguns chegaram a cobrar dez mil dracmas (o saldrio diario de um operario era de um dracma)
como Protagoras, mas com o tempo houve aqueles que aceitaram receber “apenas” trezentos
dracmas. Para persuadir o publico a recorrer aos seus servigcos, que representavam uma
novidade, recorreram a varios artificios publicitarios onde mostravam um pouco das
habilidades que poderiam ser aprendidas. O objetivo do seu ensino era formar uma
personalidade forte para a luta politica, que sabia impor-se como chefe da cidade. Protagoras,
por exemplo, tinha como programa formar bons cidadaos, que sabiam bem administrar a propria

casa e serem extremamente eficientes em gerirem os negocios do Estado. Sua pedagogia tinha

¢ De acordo com a traducdo de Maria Lacerda de Souza



29

dois aspectos de igual importancia, persuadir e saber falar por meio de uma técnica apropriada:
em geral a retdrica. Havia também outras técnicas como a eristica e a mnemotécnica. Os
Sofistas fizeram uma revolugdo na educagdo grega, extremamente cerebral, sem énfase ao
elemento esportivo, que perdeu espaco, mas nao desapareceu (Marrou, 1973, p. 84-95).

O aparecimento dos sofistas pode ser entendido como uma consequéncia da mudanga
da sociedade aristocratica anterior para a nova sociedade democratica (Kerferd, 1981, p. 10).
Essa reestruturagao da sociedade expandiu o desejo por novas habilidades que permitissem o
sucesso nas agoes dentro dela, a virtude politica. Os sofistas causaram uma grande agitagao
entre os jovens; que viam na busca por se tornar inteligente (deinos), por meio dos seus
ensinamentos, um meio de se tornarem conhecidos e influentes. Era o caminho para se tornarem
famosos. Enquanto os jovens enxergavam os sofistas como aqueles que poderiam torna-los
sabios (sophos), integrantes das geracdes anteriores temiam que os jovens fossem corrompidos
por eles. Provocaram uma revolugdo cultural na sociedade ateniense. Mas com o tempo sua
influéncia decaiu; ja ndo havia grandes sofistas na época da fundacdo da Academia de Platao
(380). Marcaram junto com Sdcrates um periodo de intenso debate e investigacdo da realidade
(Engler, 2021, p. 31-34).

Por fim ha a concepgdo que Socrates apresenta da educacao. Ele era critico e rival dos
Sofistas, mas como estes tinham ideias diversas e alguns assumiram atitudes tao diferentes, a
sua oposi¢do ndo era a mesma com cada um. A sua oposi¢do pode ser resumida em dois
principios. Primeiro se opde a preocupagao exclusiva com a virtu politica, com a agdo, a eficécia,
que ameaga cair em um amoralismo cinico. Ele traz o elemento ético da virtude (areté) para o
primeiro plano. Segundo, como utilitarismo da sofistica vé todo o ensino como um meio de
dotar o espirito de eficacia e de poder, Socrates manteve a transcendéncia da exigéncia da
verdade. Quer formar seu aluno na areté (dpett|), na perfeicio espiritual, pela verdade e nio
pela técnica de poder (Marrou, 1973, p. 98-100).

Diante desses trés tipos de educagao, vemos que no didlogo cada personagem ¢ um
representante de cada tipo. Sdcrates, obviamente, representa a sua concep¢ao. Ménon foi
discipulo de Gorgias, um sofista, portanto, representa a sofistica. Nao ¢ uma das figuras
proeminentes desse tipo de ensino, mas é um tipico jovem aristocrata formado nele. Anito
representa a educacao antiga, que antes era privilégio de uma aristocracia, e agora alguns dos
seus representantes se mostram ressentidos pelas mudancas. Isso parece se agravar quando nao

consegue dialogar com Socrates.



30

Anito apresenta um descontentamento e talvez uma vergonha consigo mesmo ao
descobrir suas contradigdes, que lhe davam a ilusdo de sabedoria e que deturpavam a sua alma
e dificultavam que os verdadeiros conhecimentos que ela ja possuia desde antes fossem trazidos
ao nivel da consciéncia. Anito permanece no seu descontentamento, nao demonstra um desejo
de melhora, o que lhe traz grande insatisfacao e vexame, e consequentemente uma ojeriza pela
pessoa de Socrates (Engler, 2011, p. 121-122).

O siléncio, a que Anito ¢ reduzido, na tradicdo grega, ¢ associado a subordinagao,
passividade e deferéncia. O homem livre e, de modo particular o ateniense democratico, ¢
caracterizado por possuir a capacidade de falar livremente, a parrhesia. No método eléntico
quem da a ultima palavra é o vencedor. No Ménon a tltima fala é de Socrates. O siléncio indica
derrota e humilhagdo. Esse ¢ o estado em que geralmente Socrates deixa seus interlocutores.
Ménon quando ¢ reduzido a aporia, reclama que Sécrates entorpeceu sua lingua até o siléncio
(M. 80a-b). Socrates raramente fica em siléncio, quando o faz ¢ por sua propria escolha. Aquele
que ¢ derrotado por Socrates, se aceitar os seus principios argumentativos, se vé obrigado a
reconstruir sua identidade nos termos socraticos. Mas para os que ndo compartilham de seus
valores, essa reconstrugao pode ser vista como um ataque pessoal. Muitas “vitimas” de Sdcrates
ndo sdo guiadas para um aprofundamento filosofico, mas ao ressentimento ou hostilidade,
culpando-o e ndo a si mesmos pela confusdo. O grau de desconforto ou de raiva do interlocutor
depende da abordagem, da sua sensibilidade e se a refutagdo socratica atinge suas convicg¢des
mais profundas e seu modo de vida. Os que reagem com furia sdo homens adultos fortemente
arraigados no status quo e sem intengdo de mudar suas vidas. Esse é o caso de Anito, que reage
com hostilidade, desiste, se retira irritado e certamente nao pretende mudar a sua vida. Isso pode

ser visto como um fracasso de Sécrates (Blondell, 2002, p. 122-126).

3.4 SOCRATES

Torna-se muito dificil dizer quem foi o Socrates historico, apesar de varios fatos
importantes de sua vida estarem registrados. Mas os testemunhos deixados por escrito o
transformaram, idealizaram e deformaram (Hadot, 2006, p. 21). Sabemos que Socrates viveu
como filoésofo e nada deixou por escrito. O que sabemos em grande parte sobre ele foi escrito
por alguns de seus discipulos. Praticava, sobretudo com os jovens, um método de

questionamento que inspirou os chamados “dialogos socraticos”, que o usam como personagem



31

principal. Os mais famosos foram os escritos por Platdo. Nos seus didlogos ¢ dificil delimitar o
que € e 0 que ndo ¢ socratico, ja que Platdo ndo aparece e em quase todos usa Socrates como
personagem principal. A maioria dos intérpretes aceitam que os primeiros didlogos de Platdo
apresentam fielmente o método socratico de questionamento e certas teses que constituem a
“@tica socratica”. O Ménon ¢ considerado posterior a esta primeira fase; nele o personagem
Sécrates comeca a se afastar do Socrates historico e ser um porta-voz do pensamento de Platao
(Burnet, 2001, p. 14).

Platdo muitas vezes usa seus personagens para mostrar Socrates como uma figura
virtuosa: ele ¢ considerado o mais sabio e o mais justo de todos os homens (Phd 116a); sao
elogiadas sua moderagdo (Smp 217a-219a), resisténcia ao frio e a fome, sua restricdo ao excesso
de bebida (Smp 219e-220b), e sua coragem no campo de batalha (Smp 220c-221c). Alguns dos
seus interlocutores se referem a ele como dropos, que possui o significado de ‘fora de lugar’,
que quer dizer extravagante, absurdo, inclassificavel, desconcertante. (Hadot, 2006, p. 55).
Nietzsche tinha a opinido de que Sdcrates era feio e que “tudo nele é exagerado, buffo (burlesco),
caricatura” (Nietzsche, 2006, p. 18-19). Nao possuia origem aristocratica ou politica, era filho
do escultor Sofronisco, e da parteira Fenareta. O seu método dialético, simbolicamente debitado
a profissao da mae, a maiéutica ou “parto das ideias”, faz com o que o interlocutor chegue ao
conhecimento. Casou-se com Xantipa que tinha reputacdo de rabugenta (Harvey, 1987, p. 466).
Nao ocupou grandes cargos politicos e se considerava pobre, assim se descreve: “Com uma
ocupagao tao absorvente, nunca me sobrou tempo para realizar nada de importancia, nem com
relacdo aos negocios da cidade nem com meus assuntos particulares, vivendo, isso sim, em
extrema pobreza, por encontrar-me ao servigo do deus™ (Apo. 23b-c). Ndo era belo, era
estranho, ndo era rico e nem de familia da elite social. Por fim foi condenado a morte.

Em 399 a.C., Socrates, quando estava com 70 anos, foi julgado sob a acusagdo de nao
cultuar os deuses da cidade, tentar introduzir novas divindades e corromper a juventude. Seus
acusadores foram Meleto, Licdo ¢ Anito que é personagem no Ménon. Em sua defesa,
apresentada no didlogo Apologia de Socrates, conta que Querofonte, seu amigo exilado junto
com o partido democratico, foi ao templo de Delfos e perguntou ao Oraculo se havia alguém
mais sabio do que Socrates. A profetiza Pitonisa respondeu que ndo havia ninguém mais sabio
(21a). Socrates, ao ouvir isso ficou intrigado e disse: “Que querera dizer a divindade e que

pretende insinuar? Tenho plena consciéncia de ndo ser nem muito sabio nem pouco. Qual o

7 todas as cita¢des sdo da tradugdo de Carlos Alberto Nunes.



32

motivo, entdo, de haver ela afirmado que eu sou 0 mais sabio dos homens? Mentira, ndo pode
ser; nao condiz isso com sua natureza” (4po. 21b).

Para investigar o significado disso comegou a procurar os que eram considerados sabios,
com o intuito de tentar encontrar alguém que era mais sabio do que ele e entdo refutar o Oraculo
e responder: “Este homem ¢ mais sabio do que eu; no entanto, afirmaste que eu era o mais sabio
dos homens” (4po. 21b). O primeiro que procurou foi um dos politicos e aconteceu que “no
decurso de nossa conversagao, quis parecer-me que ele passava por sabio para muita gente, mas
principalmente para ele mesmo, quando, em verdade, estava longe de sé-10” (4po. 21c-d). Desse
modo concluiu que era mais sabio do que o politico, pois nenhum sabia nada de belo e bom,
mas o politico acreditava saber, enquanto Socrates ndo. Procurou outros politicos considerados
mais sabios e viu que eram todos iguais nesse sentido. Sua pesquisa trouxe o o0dio deles e de
muitos outros. Se viu “obrigado a por o servigo divino acima de tudo mais” (4po. 21e) e

continuou a procurar entre os que “pareciam saber alguma coisa” (4po. 21e) e percebeu que:

com rarissimas excegdes, os individuos tidos na mais alta conta foram os que me
pareceram mais deficientes, quando examinados de acordo com o preceito da
divindade, enquanto outros, considerados em geral como inferiores, se me afiguraram
de mais claro entendimento (4po. 22a).

A continuagdo da sua busca se deu assim: depois dos politicos foi aos poetas e os
interrogou sobre o sentido dos seus melhores poemas e o que percebeu ¢ que “falam muitas
coisas bonitas, mas sem saberem o que dizem [...], pelo fato de fazerem suas composi¢des, em
todos os assuntos eles se consideravam os mais sabios dos homens, o que, evidentemente, ndo
eram” (4po. 22c). Fazem o que fazem por dom natural ¢ em estado de inspiragdo e ndo por
sabedoria.

Por ultimo procurou os artesaos e viu que “conheciam, realmente, muitas coisas que eu
ignorava, sendo nisso, precisamente, mais sabios do que eu” (4po. 22d), mas incorriam no
mesmo problema dos poetas, por “conhecer a fundo determinada profissdo, julgavam-se
também proficientes nas questdes mais abstrusas, donde estragar esse defeito fundamental de
todos a sabedoria de cada um” (4po. 22d).

Sécrates interpreta que “s6 deus € sabio” (4po. 23a) e que a profetizagdo do Oraculo
queria dizer: “Homens, o mais sabio dentre vds ¢ como Socrates, que reconhece ndo valer,
realmente, nada no terreno da sabedoria” (4Apo. 23b). Viu como uma intimag¢ao divina examinar
e questionar aqueles que acreditavam ser sabios, mas que ndo eram, para revelar a sua

ignorancia.



33

Sobre seus acusadores diz: “a verdade, segundo penso, nenhum se atreve a confessar:
que todos eles se revelam simuladores de sabedoria, quando, de fato, nada sabem.” (4po. 23d-
e). Socrates afirma entdo que ¢ odiado por dizer a verdade. A morte de Socrates ¢ a prova
definitiva de que a picada da raia elétrica, metafora usada por Ménon para a sua aporia, pode
ser para poucos o melhor professor. Nao foi capaz de transformar os diversos interlocutores de
Sécrates em modelos de virtude e sabedoria. O proprio Socrates parece concordar com isso ao
argumentar que o exilio de Cimom e Temistocles prova a falha em melhorar seus concidadaos
(G. 516d-¢). Mas isso esconde o sucesso do Socrates historico com Platdo que foi seu discipulo.
Platao ndo deseja mostrar essa transformagao em seus didlogos, pois isso colaria em jogo a
afirmacdo de que Socrates era o homem mais sabio e isso concluiria a sua procura (Blondell,
2002, p. 127). Alguns comentadores concordam de que a morte de Socrates causou um choque
em Platdo e provocou o surgimento e direcionamento de todo o seu pensamento, essa
experiéncia de maravilhamento, t0 thaumazein, foi a experiéncia primordial que deu inicio a
sua filosofia. (Engler, 2011, p. 4)

Do relato feito na Apologia de Socrates se extrai que a necessidade de revelar a
ignorancia daquilo que ndo se reconhece ignorar, de levar alguém a aporia € visto como uma
missao divina por Sdcrates e uma primeira etapa no método apresentado por Platdao. Essa missao
lhe legou influéncia sobre alguns cidadaos, sobretudo jovens, mas lhe trouxe muitos dissabores:
inimizades, difamagdes e restrigdes financeiras, as quais jamais deixou que o dominassem.
Sécrates era estranho, ndo buscava se encaixar na sociedade em que vivia, ao contrario, buscava
apontar os erros daquela estrutura cheia de jogos de aparéncia. Ele ndo buscou o que muitos
julgavam ser um bem, como a riqueza e o poder, buscou sua liberdade interior e a verdade, e
tentou levar isso aos que estivessem dispostos a escuta-lo. Socrates era estranho porque nao se
encaixava no senso comum, que ¢ a marca do filésofo, diferente daqueles que somente vao
vivendo ®.

A eudaimonia, ou felicidade, era o que Socrates procurava atingir. Seu pensamento
aprofunda a mensagem dos filésofos anteriores. "Heraclito disse que, se a felicidade estivesse
nas delicias do corpo, chamariamos os bois de felizes quando encontrassem ervilhaca para
comer." ? (Alberto Magno, De Vegetabilibus, 6.2.14.401), de maneira que podemos entender
que a felicidade ¢ bem diferente dos prazeres do corpo. Segundo Dembcrito “a felicidade

(eudaimonia) nio habita em rebanhos ou em ouro; a alma é a morada da divindade (daimon)”'°

8 “Sera que ndo haveria nenhuma diferenca entre aqueles que filosofam as deveras e aqueles que, tio-somente, vo
existindo vida afora?” (Engler, 2011, pag 1)

9 “Heraclitus dixit quod si felicitas esset in delectationibus corporis, boves felices diceremus cum inveniant orobum
ad comedendum”

10 “enSanpovin ovk &v BookNuacty oikel, 00dE &v ypuodi- Yoyt oikntipov daipovos” — “Seligkeit wohnt nicht in
herden oder gold: die Seele ist seligen wesens wohnsitz.”.



34

(DK 68 B171). Para Socrates a felicidade ndo poder vir das coisas materiais, ela s6 pode vir
daquilo que ¢ a nossa esséncia, da nossa alma quando ¢ saudavel, ou seja, estd em harmonia, ¢
ordenada espiritualmente, ¢ virtuosa. (Reale e Antiseri, 2007, p. 97). Contrariamente o
pensamento popular que via como eudaimonia a saude, riqueza, beleza e posic¢ao social (Bluck,
1961, p. 124). Mas a esséncia do ser humano nao pode estar na matéria que compde 0 nosso
corpo, pois esta ¢ mutavel e um ser vivo nao pode ser definido por um nao vivo. A vida ¢é a
razao, a psyche, que nao pode ser outra coisa além da alma (Duhot, 2004 p. 126). Por isso a
esséncia do ser humano estd na alma. A alma ¢ imortal como apresentado no argumento em
Ménon e de maneira mais aprofundada no Fédon.

A virtude do ser humano, a areté, é o conhecimento que faz com que a alma seja tal
como sua natureza determina, boa e perfeita, ao contrario o vicio ¢ a privagao do conhecimento,
ou seja, a ignorancia. Socrates faz uma inversao nos valores comumente aceitos que sao ligados
aos elementos exteriores (riqueza, poder, fama), ao passo que para ele os valores estdo no
interior, na alma. (Reale e Antiseri, 2007, p. 95).

No Teeteto Socrates traga o perfil do filésofo e o mostra indiferente ao que as pessoas
dao mais valor, o poder e a riqueza. Nao da importancia para a fortuna ou para a altivez dos
aristocratas. Socrates fazia pouco caso desses valores, ndo faz diferenca entre posicdes sociais
das pessoas, possui desdém pelas distingdes de nascenca (Duhot, 2004, p. 141). Um exemplo
foi quando lhe apontaram que Antistenes tinha uma mae tracia, indicando uma origem servil,
ao que ele respondeu “Pensavas que um homem tido nobre podia ter nascido de pai e mae
atenienses?” (D.L. 2.5.31). Sua resposta mostra que para ele ndo ha diferenga entre escravos e
homens livres ou entre atenienses e estrangeiros (Duhot, 2004, p. 142). No Ménon encontramos
esses tipos entre os interlocutores de Sdcrates, o escravo de Ménon nao ¢ livre, enquanto sao
livres Anito que ¢ ateniense e Ménon que é um estrangeiro (grego néo ateniense).

Na época havia o preconceito, mas que ndo era geral, que ndo considerava o escravo
como ser humano. A liberdade para os gregos era uma realidade social: o estado do homem
livre em oposicao ao escravo. Socrates, diferente da maioria, ndo concordava com essa ideia,
ele muda esse ponto de vista, para ele a liberdade ¢ uma conquista interior, o desprezo das
riquezas e o triunfo da vontade sobre o medo e as paixdes. Essa moral da liberdade estabelece
que o ser humano precisa se libertar dos seus desejos se ndo quiser ser seu escravo. Nao
interessa a posicao na hierarquia social, isso nao tem importancia para ele. Mesmo quem esta
no topo pode ser um escravo de seus medos, desejos e paixdes (Duhot, 2004, p. 39, 182 e 183).

Para se conquistar essa liberdade ¢ preciso de autodominio, a enkrateia, que ¢ a mais



35

significativa manifestagio da psyche. A enkrdteia é a base da areté, por isso cada ser humano
deve buscar ter esse dominio da propria razao sobre a propria animalidade, a alma deve se tornar
senhora do corpo e dos seus instintos. Sébio ¢ aquele que vence os instintos e se desfaz do que
¢ supérfluo, se aproximando de Deus que ndo necessita de nada. A razdo basta para ser feliz.
Esse ¢ o novo hero6i, aquele vence os inimigos interiores alojados na alma (Reale e Antiseri,
2007, p. 96-97). Aqui vemos um contraste entre Sécrates ¢ Ménon que diz em 78c de que ¢
virtude “obter ouro e prata, ¢ honras e postos de comando na cidade”. Sdcrates nao vé valor
nessas coisas. Em 86d Sécrates diz que Ménon nao comanda a si mesmo, ou seja, nao possui
autodominio. Ménon mostra que ndo possui a enkrdteia e consequentemente a areté; é escravo
de seus instintos, por isso nao ¢ um sabio.

O platonismo exige uma conversao da alma para se chegar a sabedoria. Toda a vida da
pessoa deve mudar para que possa viver sabiamente e compreender os ensinamentos filosoficos.
Platao coloca Sécrates como o médico da alma, que por meio de seu farmaco, faz com que a
pessoa chegue a aporia e a admiragdo e seja iniciada na filosofia (Engler, 2011, p. 93-94). Para
se chegar a esse ponto, SOcrates usa o elenchos ou método eléntico de perguntas e respostas
onde um dos objetivos € levar o interlocutor a aporia, que ¢ tanto o final de um estagio e o inicio
de outro, deixar a falsidade de acreditar saber, para depois ir em busca do saber verdadeiro. A
aporia limpa os conceitos falhos e estimula a busca do conhecimento, agdo importante para uma
melhor compreensdo. A pessoa se torna mais docil, filosoficamente mais cooperativa (Blondell,
2002, p. 117-118). Entrelagada a aporia, caminha junto a admira¢do ou maravilhamento.
Sécrates propositalmente causa a admira¢do na alma do interlocutor, induz um conflito de
sensagoes, sua agao ¢ essencial para que ocorra o maravilhamento. Essa nao ¢ uma admiragao
comum como a que se sente por uma pessoa, objeto ou evento. Ela tem algo de especial, vai
além, extravasa a naturalidade de uma admiragcdo qualquer. As coisas a que estavamos
acostumados e nem davamos atencdo sdo modificadas, se tornam esquisitas e maravilhosas,
como que sua natureza tivesse sido alterada e se tornam algo desconhecido, diferentes do modo
que se apresentavam antes. E a admiragdo das coisas serem como sdo. E um evento que acontece
na alma de alguém. Quando se admira entra em aporia e reconhece sua ignorancia e procura
sair dela buscando o proprio conhecer sem um fim pratico (Engler, 2011, p. 34-37).

Socrates parece acreditar que seu método levara a um saber de como ‘viver bem’. De
certa forma ele também participa da aporia, também faz um autoexame. Ele adapta seu método
a cada interlocutor, trata jovens promissores amigaveis com suavidade, critica duramente os

hostis e arrogantes. Usa de sua irdnica para conduzir os interlocutores a armadilhas logicas com



36

0 objetivo de fazé-los perceber a propria confusdo. Atribui a maioria dos argumentos a eles que
apenas validam o que julgam verdadeiro. Raramente ele se compromete com os argumentos.
Geralmente faz as perguntas, mas como Ménon que o questiona sobre a areté, também pode
ocorrer a inversdo de papéis. Com frequéncia apresenta a investigagdo como uma atividade
conjunta, onde os participantes possuem uma posi¢do de igualdade. Prefere o diadlogo
cooperativo ao agonismo dos sofistas, insiste na importancia da amizade e da cordialidade. Mas
se mostra combativo quando seu interlocutor o vé como oponente. Nesse caso o objetivo
também pode ser expor publicamente as falhas de raciocinio do interlocutor (Blondell, 2002, p.
119-122).

No Ménon também ¢ apresentado por meio do didlogo de Soécrates com o escravo o
emprego da maiéutica (maieutiké techné, a arte da parteira); em que a anamnese parece ser um
pressuposto. Esse método pedagogico consiste em auxiliar o interlocutor, por meio de perguntas
e respostas, a parir um saber que ja possuia em si, mas que estava oculto e era insciente. Socrates
ndo gera o saber (7eet. 150c), assim como as parteiras ndo engravidam nem dao a luz (7eet.
149b). Ele apenas auxilia o nascimento do conhecimento. Para que o parto ocorra € preciso que
o interlocutor esteja gravido de saber, que passe pelas dores de parto e descubra por si mesmo
o conhecimento. Aqueles que sdo considerados inférteis sdo enviados aos sofistas. Socrates nao
ensina o escravo, ndo lhe da respostas prontas, mas apenas o questiona até que o conhecimento

surja (Erler, 2012, p. 208).



w
~

Capitulo

CONCLUSAO

No dialogo, nenhum dos personagens esta a altura de Socrates; sua inferioridade, do
ponto de vista filoséfico, ¢ latente. Nenhum deles oferece qualquer dificuldade intelectual que
exija um grande esforco epistémico do filésofo. Isso ndo quer dizer que tenha obtido o éxito
desejado com os trés. Certamente, Socrates gostaria que todos, por meio da sua intervencao,
revissem suas crengas e buscassem fundamentar seu saber e suas vidas na filosofia. Ele € o guia,
que tem por missdo divina, levar aos seus interlocutores a descobrirem a sua ignorancia, a
perceberem que quase tudo o que sabem, na verdade sdo crengas falsas, e que suas vidas sao
fundamentadas em conhecimentos erroneos, e que isso os faga buscar a verdade.

Cada um dos trés interlocutores, ao participar do método de Socrates, chegara a um
estagio diferente de transformacgdo da alma. O escravo de Ménon chega a aporia e a admiragao.
Ele reconhece a sua ignorancia e se esfor¢a para fugir dela com o tinico objetivo de conhecer.
Devido a sua condicao, pode ser que ndo tivesse escolha, ao ser chamado por seu senhor restava
obedecé-lo ou ser castigado. Mas nao havia necessidade de se esforcar, e poderia ndo se
empenhar para responder corretamente. No entanto ele se manifesta interessado em conhecer.
Também ndo opde resisténcia ao método de Socrates: deixa-se guiar, ¢ docil, ¢ como barro na
mao do oleiro, que o molda e lhe da forma. Ele aceita ser guiado para fora da caverna por
alguém que sabe o caminho e ndo lhe causa estranheza por isso. Para Socrates, o escravo nao ¢é
apenas um corpo € uma pessoa social: ele também possui uma alma imortal. Ele ¢ retratado
como anonimo, ndo possui a liberdade do seu corpo, mas sua alma ainda ¢ livre para recordar
o que aprendeu. Ao contrario, Ménon e Anito sdo livres do ponto de vista social, mas sio
escravos dos seus desejos, dos seus apegos a suas imagens publicas. Nao possuem a liberdade
da alma.

Ménon claramente chega a aporia, vai ficar sem palavras e comparar Socrates a uma
raia elétrica. Reconhece afinal que niio sabe o que é a areté, admite a sua ignorancia. Mas a
admiragdo lhe trara apenas consequéncias parciais, ele ndo ¢ totalmente transformado. Seu
interesse em se afastar da ignorancia nao parece genuino. Ele continua querendo determinar o

modo de condug¢do da pesquisa. Socrates diz que € primeiro necessario saber o que € a areté,mas



38

Ménon quer ir diretamente para analise de se a areté é coisa que se ensina. Ele ndo almeja o
conhecimento por ele mesmo, ele quer saber a sua aplicagdo pratica. Apesar de Sdcrates ser
amigavel, Ménon ¢ de certa forma agonistico. No inicio do didlogo ele se coloca como um sébio,
se dispde a ensinar a Socrates sobre a areté. Mesmo apds ter a sua suposta sabedoria
desmascarada, continua querendo dominar o debate, segue a regra dos sofistas de que € preciso
sempre vencer a discussdo. Talvez tenha entendido que “ndo pode vencer” e que para nao ser
“derrotado” impede que Socrates determine as regras e quer que se chegue a uma resposta nos
seus termos. Ménon nao consegue de afastar do método sofista e aceitar o método de Sdcrates.
Ele reconhece que existe uma sabedoria em Sdcrates, mas ndo quer realmente se esforgar, tem
ma vontade em aprender. Ao lhe ser mostrado que existe algo mais na realidade, ele percebe
que ha luz fora a caverna, mas ndo esta disposto a sair de dentro dela, prefere ficar no lugar que
esta habituado, onde aprendeu e dominou o jogo de aparéncias. Ménon € um tipico aristocrata,
de longa linhagem de homens importantes, ambicioso, com formag¢ao superficial e com uma
estreiteza de visdo, para ele o conhecimento deve ter utilidade pratica, deve ser posto a seu
servico para atingir seus interesses de riqueza e poder. O método sofistico lhe ¢ mais
interessante, pois se preocupa em vencer debates, em se impor, em ter razao. Nao quer procurar
a verdade, quer satisfazer os seus desejos.

Anito ndio parece chegar & aporia, muito menos a admiragio. Ménon e o seu escravo
reconhecem sua ignorancia, mas ele ndo. Socrates considerava uma forma de sabedoria
reconhecer a sua ignorancia. Ele prefere sair de maneira brusca, se mostrando ofendido ao invés
de tentar entender a argumentagdo de Socrates. Anito ndo quer sair para fora da caverna, a luz
lhe ofusca os olhos, para ele o que realmente existe sdo as sombras projetadas 1a dentro, as quais
lhe s3o mais nitidas do que os proprios objetos que estdo 14 fora. Socrates, para ele, ao ter subido
ao mundo superior estragou a vista, e por isso ndo lhe trard beneficios tentar sair. E por tentar
arrasta-lo para fora, Anito quer mata-lo. Ele esta acostumado com o jogo daqueles que estio na
caverna, ¢ um politico democrata, os atenienses costumam elegé-lo para as mais importantes
magistraturas, ele possui prestigio e riqueza, tem boa ascendéncia, ¢ um dos mais importantes
cidaddos. Além do mais, vé com estranheza esses homens que trazem novas ideias, os sofistas
com sua retorica e SdOcrates com sua dialética, os quais julga serem todos iguais. Para ele a
sociedade ateniense deveria permanecer como era, afinal, se ele estd no topo qualquer mudanca
lhe pode ser prejudicial.

Socrates ¢ o mestre, mesmo que ndo se reconheca como um, que usa de estratégias

diferentes, adaptadas a cada um com quem dialoga. Sabe qual ¢ o seu objetivo, isso faz com



39

que os seus argumentos e suas falas direcionem ou corrijam a rota quando seu ouvinte se afasta
do curso. Nao segue a esmo, divagando numa exposicao grandiloquente do seu conhecimento,
motivado por mera vaidade ou deleite. Esta aberto a qualquer um que se disponha a ouvi-lo,
ndo estipula nenhum valor a quem quiser ser guiado por ele, ndo ¢ como os sofistas que cobram
somas exorbitantes, ou como a antiga aristocracia que limitava o acesso a educacio a apenas
uma elite social. Sécrates vé que a posse da sabedoria ¢ inversa a ordem social: os politicos,
poetas e artifices sdo considerados sabios e grandes homens, mas nao o sdo, possuem outras
habilidades, mas ndo a sabedoria. Aqueles que sao considerados inferiores, sao os mais capazes
quanto a sabedoria. O Socrates de Platao ¢ o verdadeiro democrata, o acesso a sua educagdo ¢
para todos que tem uma alma para recordar, o éxito dependera da capacidade e da disposicao
de cada um. Pois ndo basta apenas estar diante do homem mais sabio, € preciso ser docil como

um “servo” ao seu método para ser levado a verdade.



40

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Alt, Karin. Imortalidade. In: Schéfer, Christian. Léxico de Platdo. Trad: Milton Camargo Mota,
1* ed. Sao Paulo — SP: Edi¢des Loyola, 2012.

Aristoteles. Constituicdo dos atenienses. Trad. Delfim Ferreira Ledo. 4* ed. Fundagao

Calouste Gulbenkian, 2015

Benson, Hugh H. Platao. Trad: Vera Porto Carrero. 1* ed., Rio de Janeiro-RJ: Editora Penso,
2010.

Blondell, Ruby. The play of character in Plato’s dialogues. 1* ed. Inglaterra - Cambridge.
Cambridge University Press, 2002.

Bluck, R. S. Plato’s Meno. 1* ed., USA — New York. Cambridge University Press, 1961.

Brisson, Luc; Pradeau, Jean-Francois. Vocabulario de Platao. Trad. Claudia Berliner, 1* ed.

Sao Paulo-Sp: Editora WMF Martins Fontes, 2010.

Burckhardt, Jacob. Historia da cultura grega. Vol. I. Trad. Paulo Bonafina. 1* ed. Campinas-

SP: Kirion, 2024.

Burnet, John. Notas sobre a composicio dramatica do dialogo. In: Platdo. Ménon. Trad.

Maura Iglésias. Rio de Janeiro-RJ; Ed. PUC-Rio; Loyola, 2001.

Canto-Sperber, Monique (org.). Les paradoxes de la connaissance: essais sur la Ménon de

Platon. Paris, Odile Jacob, 1991.

Demostenes. Discursos Privados II. Trad. José Manuel Colubi Falcé. 1? ed. Editorial Gredos,

1983.

Diels, Hermann; Kranz, Walther. Die fragmente der vorsokratiker. 6. ed. Berlin: Weidmann,

1952. v. 1L

Dubhot, Jean-Joél. Socrates ou o despertar da consciéncia. Trad. Paulo Menezes, Sao Paulo,

Loyola, 2004.



41

Engler, M. Reus. To Thaumazein: A experiéncia de maravilhamento e o principio da filosofia
em Platdo. 2011. Dissertagdo (Mestrado em Filosofia) — Universidade Federal de Santa Catarina,

Floriandpolis.

Engler, M. R. The sophistic movement and the frenzy of a new education. In: A history of
western philosophy of education in antiquity, V.1, Ed: Avi . Mintz. 1* ed. Londres: Bloomsbury
Academic, 2021

Erler, Michael. Maiéutica. In: Schifer, Christian. Léxico de Platdo. Trad: Milton Camargo

Mota, 1* ed. Sao Paulo — SP: Edi¢des Loyola, 2012.

Estrabao. Geografia. Disponivel em: http//:www.anarkis.net/estrabon-geografia/index.htm.

Acesso em: 13/06/2025.
Finley, Moses 1. Ancient slavery and modern ideology. Nova York: The Viking Press, 1970.

Frye, Northrop. The great code: the Bible and the literature. 1* ed., New York and London:

Harcourt Brace Jovanovich, Publishers, 1981.

Gobry, Ivan. O vocabulario grego da filosofia. Trad. Ivone C. Benedetti, 1* ed., Sdo Paulo-Sp:
Editora WMF Martins Fontes, 2007.

Goldsmith, Victor. Os didlogos de Platio: estrutura e método dialético. Sao Paulo, Loyola,

2002.

Hadot, P. Elogio de Socrates. Trad. Raul Falco. 1* ed. México, Editorial Me Cay¢ el Veintte.
2006.

Harvey, Paul. Dicionario Oxford de literatura classica. Rio de Janeiro: Zahar, 1987.
Herodoto. Histéria. Trad. J. Brito Broca. 1* ed. eBooks Brasil. 2006.
Homero. Odisseia. Trad. Frederico Lourengo. 1? ed. Portugal. Quetzal Editores, 2018.

Jaeger, Werner Wilhelm. Paidéia: a formagao do homem grego. Trad. Artur M. Parreira. 6.* ed.

Sao Paulo-SP. Editora WMF Martins Fontes, 2013.



42

Kahn, Charles. Platao e a reminiscéncia. In: In: Benson, Hugh H. Platdo. Trad: Vera Porto

Carrero. 1 ed., Rio de Janeiro-RJ: Editora Penso, 2010.
Kerferd, G. B. The sophistic movement. Cambridge: Cambridge University Press, 1981.

Laértios, Didgenes. Vidas e doutrinas dos filésofos ilustres. Trad. Mario da Gama Kury. 2°

ed. Brasilia: Editora Universidade de Brasilia, 2008.
Kraut, Richard. Platdo. Trad. Saulo Krieger, 3% imp., Sdo Paulo-SP: Ideias & Letras, 2013.
Magno, Alberto. De vegetabilibus livro VII, Ed. E. Meyer / C. Jessen. Berlin, 1867.

Malhadas, Daisi; Dewtti, Maria Celeste Consolin; Neves, Maria Helena de Moura. Dicionario

grego-portugués. Vol 3 .1% ed.,Cotia, SP: Ateli¢ Editorial, 2008.

Malhadas, Daisi; Dewtti, Maria Celeste Consolin; Neves, Maria Helena de Moura. Dicionario

grego-portugueés. Vol 4 .1% ed.,Cotia, SP: Ateli¢ Editorial, 2009.

Marrou, Henri-Irénée. Historia da educac¢ao na antiguidade. Trad. Mario Lednidas Casanova.

1*ed. Sao Paulo: EPU, Ed. da Universidade de Sao Paulo, 1973.

Matthews, Gareth B. A ignorancia socratica. In: Benson, Hugh H. Platdo. Trad: Vera Porto

Carrero. 1? ed., Rio de Janeiro-RJ: Editora Penso, 2010.

Morrison, J. S. Meno of Pharsalus, Polycrates, and Ismenias. In: The Classical Quarterly, Vol.
36, No. 1/2 (Jan. - Apr., 1942), pp. 57-78 (22 paginas). Cambridge University Press em nome
da The Classical Association, 1942,

Nails, Debra. A vida de Platio de Atenas. In: Benson, Hugh H. Platao. Trad: Vera Porto
Carrero. 1* ed., Rio de Janeiro-RJ: Editora Penso, 2010.

Nietzsche, Friedrich. Crepusculo dos idolos; ou, Como se filosofa com o martelo. Trad. Paulo

César de Souza. 1? ed. Sao Paulo. Companhia das Letras, 2006.

Nunes, Carlos Alberto. Comentarios aos dialogos de Platdo. In: Platdo. Didlogos, Vol 11l e

IV.. Parana - Curitiba. Editora Universidade Federal do Parana, 1980.



43

Platdo. A republica. Trad. e notas Maria Helena da Rocha Pereira. 15? ed. Portugal - Lisboa.
Fundagao Caloustre Gulbenkian, 2017.

Platao. Dialogos, Vol III e IV. Trad. Carlos Alberto Nunes. Parand - Curitiba. Editora
Universidade Federal do Parana, 1980.

Platao. Didlogos, Vol XII e XIII. Trad. Carlos Alberto Nunes. Parana - Curitiba. Editora
Universidade Federal do Parana, 1980.

Platao. Ménon. texto estabelecido e anotado por John Burnet. Trad. Maura Iglésias. 1? ed. Rio

de Janeiro. Editora PUC-Rio; Loyola, 2001.

Reale, Giovanni; ANTISERI, Dario. Historia da Filosofia: Filosofia paga antiga, v. 1. Trad.
Ivo Storniolo, 3% ed., Sdo Paulo - SP: Paulus, 2007.

Rostovtzeff, M. Historia da Grécia. Trad. Edmond Jorge, 2° ed., Rio de Janeiro — RJ. Zahar
Editores, 1977.

Siculo, Diodoro. Biblioteca storica. 1* ed. Rusconi, 1992.
Stenzel, Julius. Platao educador. Trad. Alfred J. Keller, 1? ed., Campinas-SP: Kirion, 2021.

Vlassopoulos, Kostas. Slavery in ancient Greece. In: The Palgrave Handbook of global slavery
throughout history. Ed:Damian A. Pargas; Juliane Schiel. 1* ed. Sui¢a: Palgrave Macmillan,
2023.

White, Nicholas P. A epistemologia metafisica de Platao. In: Kraut, Richard. Platdo. Trad.
Saulo Krieger, 3* imp., Sao Paulo - SP: Ideias & Letras, 2013.

Xenofonte. Anabasis. Trad. Diego Gracian Alderete. Epublibre, 2018

. Apologia de Socrates. In: Socrates — Col. Os Pensadores Trad. Libero Rangel de
Andrade. 4* ed. Sao Paulo: Nova Cultural, 1987.

. Helénicas. Trad. Orlando Guntifias Tufién. 1* ed. Editorial Gredos, 1977.

. Memoraveis. Trad. Ana Elias Pinheiro, 1* ed., Portugal — Coimbra: Imprensa da

Universidade de Coimbra, 2009.



