
 
 

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ 

 

FERNANDO TEIXEIRA DA CRUZ 

 

 

 

 

 

 

 

PHRÓNĒSIS (SABEDORIA PRÁTICA): PRINCÍPIO DE VIDA E EDUCAÇÃO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CURITIBA 

2025 



 
 

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ 

 

FERNANDO TEIXEIRA DA CRUZ 

 

 

 

 

 

 

 

PHRÓNĒSIS (SABEDORIA PRÁTICA): PRINCÍPIO DE VIDA E EDUCAÇÃO 

 

 

Monografia apresentada para obtenção do 
Título de Especialista em Filosofia da 
Educação – Setor de Educação da 
Universidade Federal do Paraná. 

Orientador: Prof. Dr. Maicon Reus Engler 

 

 

 

 

CURITIBA 

2025 

 



 
 

 
 

FOLHA/TERMO DE APROVAÇÃO 

 

FERNANDO TEIXEIRA DA CRUZ 

 

 

PHRÓNĒSIS (SABEDORIA PRÁTICA): PRINCÍPIO DE VIDA E EDUCAÇÃO 

 

Monografia aprovada como requisito à obtenção do título de Especialista, Curso 

de Especialização em Filosofia da Educação – Setor de Educação da Universidade 

Federal do Paraná, pela seguinte banca examinadora: 

 

 

___________________________________  

Prof. Dr. Maicon Reus Engler  

Setor de Educação – UFPR  

 

 

___________________________________  

Matheus Maciel Paiva 

Doutorando – UFPR 

 

 

___________________________________  

Gilberto Caldat 

Doutor - UFPR 

 

 

 

Curitiba, 04 de julho de 2025. 
 

 

 



 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À Silvana, minha esposa e às minhas filhas, Maria Clara, Maria Cecília e Maria 
Celina, dedico este estudo, bem como, ao meu orientador, Prof. Dr. Maicon Reus 
Engler, sem seus direcionamentos não seria possível chegar às conclusões 
apresentadas, a ele minha profunda gratidão e respeito. 

 

 



 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A virtude filosófica da phrónēsis 
(φρόνησις1) é aquela única e vasta virtude 
que Sócrates investigou ao longo da vida 
toda. Está adstrita à parte mais divina do 
Homem, que sempre está presente nele, 
mas cujo desenvolvimento depende da 
atuação correta da alma e da sua essencial 
conversão ao Bem.  

Jaeger, Werner (1995, p. 889). 

 
1  PEREIRA, p. 619. 



 
 

 
 

RESUMO 

 

A sabedoria prática (phrónēsis) em sua dimensão integrativa é o cerne desta 

monografia, isto é, apresentaremos como ela integra o saber e, ao mesmo tempo, as 

buscas filosóficas mais profundas. Nosso estudo contempla os diálogos platônicos A 

República (375 a.C) e Górgias (380 a.C). O primeiro não se trata tão somente de um 

tratado de justiça política, como poderíamos supor em um primeiro aceno, pois pode 

ser lida, sobretudo, com a justiça no espectro da alma, isto é, desenvolve uma 

perspectiva elevada e que naturalmente conecta-se com a maturidade do homem. 

Trata-se de uma discussão singular inerente ao texto e que encontra seu ápice na 

conclusão do livro VII, direcionando o filósofo maduro à ilha dos Bem-aventurados (R. 

540 b). Assim, é fundamental ponderarmos que adotamos a leitura ética do texto, a 

exemplo de Julia Annas em sua obra: Platão – Uma breve introdução, ao revés da 

costumeira visão política. O segundo, por sua vez, com um enredo emblemático e que 

chamaremos de drama filosófico, discute as potencialidades da linguagem e, 

decisivamente, qual é a postura do indivíduo perante a existência. As obras 

apresentam uma interessante concordância em forma de crítica aos filósofos, abrindo 

caminho para Platão compor uma relevante refutação baseada no conjunto dos 

saberes. Ambos os labores platônicos concebem, ao fim e ao cabo, um tratado em 

nome da verdadeira filosofia, do conhecimento e da virtude, assim, são 

complementares e integram o conjunto da visão do autor a respeito do tema do saber. 

Palavras-chave: phrónēsis, sabedoria prática, virtude, educação. 

 

  



 
 

 
 

ABSTRACT 

Practical wisdom (phrónēsis) in it integrative dimension is the core of this monograph, 

that is, we will present how it integrates knowledge and, at the same time, the most 

profound philosophical searches. Our study contemplates the platonic dialogues The 

Republic (375 BC) and Gorgias (380 BC). The first is not just a treaty on political justice, 

as we might assume at first glance, because it can be read, with justice in the spectrum 

of the soul, that is, it develops an elevated perspective that naturally connects with the 

maturity of man. This is a unique discussion inherent to the text and that reaches its 

peak in the conclusion of book VII, directing the mature philosopher to the island of the 

Blessed (R. 540 b). So, is essential considering that we have adopted the ethical 

reading of the text, following the example of Julia Annas in her work: Plato – A very 

Short Introduction, contrary to the usual political view. The second, in turn, with an 

emblematic plot and which we will call philosophical drama, discusses the potentialities 

of language and, decisively, what is the individual's stance towards existence. The 

works present an interesting agreement in the form of criticism of philosophers, paving 

the way for Plato to compose a relevant refutation based on the whole of knowledge. 

Both Platonic works conceive, in the end, a treatise in the name of true philosophy, 

knowledge and virtue, thus, they are complementary and integrate the author's vision 

on the subject of knowledge. 

Keywords: phrónēsis, practical wisdom, virtue, education. 

  



 
 

 
 

SIGLAS 

 

República: R.       

Górgias: Grg.        

Mênon: Mn.        

 

  



 
 

 
 

SUMÁRIO 

 

1.       INTRODUÇÃO ........................................................................................ ....... 09  

1.1     O FILÓSOFO E SUA RELAÇÃO COM O CONHECIMENTO ........................ 09  

2.       ENTRE O SABER E O PRAZER ................................................................... 13  

2.1     CRÍTICA AOS FILÓSOFOS ........................................................................... 19  

2.2     A REFUTAÇÃO SOCRÁTICA ......................................................................... 21  

3.       CONSIDERAÇÕES FINAIS ........................................................................... 26  

REFERÊNCIAS ........................................................................................................ 27  



9 
 

 
 

1. INTRODUÇÃO 
 

1.1 . O FILÓSOFO E SUA RELAÇÃO COM O CONHECIMENTO 
 

Parece-nos conveniente conceber a ideia de um movimento paulatino, 

orgânico e de constante melhoramento quando pensamos na ideia da maturidade 

filosófica proposta por Platão. A filosofia não é apenas uma teoria da justiça em sua 

essência, mas um modo de vida concreto. Neste sentido, o sistema educativo é um 

elemento relevante da comunidade, pois cumpre ao longo do tempo o mesmo 

percurso do homem filosófico, ou seja, estamos diante de um símile importante: 

homem filosófico maduro e cidade utópica platônica. 

A pólis é por excelência um experimento educacional, ao invés do que 

poderíamos presumir lendo o princípio da República platônica, cujo enredo pode 

encaminhar o leitor a questões puramente políticas, sobretudo, nos quatro primeiros 

livros. Entretanto, o diálogo é muitas coisas e possui um modelo estético-literário 

próprio e seu autor faz uso dele para encaminhar o leitor nos estudos filosóficos. Julia 

Annas no capítulo III de seus apontamentos acerca de Platão menciona: 

 
As obras de Platão levantam questões sérias com as quais o leitor 

deverá se envolver; o objetivo das obras é trazer o leitor para a prática da 
filosofia, e não somente que o leitor desfrute do drama. Portanto, Platão não 
apresenta todos os personagens como igualmente merecedores de nosso 
tempo e atenção. Alguns são desagradáveis ou ridículos, outros insípidos.2 

 
No fundo, cabe ao leitor imputar autoridade aos elementos que vão ao encontro de 

suas convicções ou, além disso, formar sua opinião a partir do itinerário platônico.  

O filósofo na utopia platônica é o mais habilitado ao governo da cidade por 

conta da natureza de suas decisões, que teriam por finalidade, dado o seu preparo, 

buscar melhores condições para todos os integrantes da pólis, isto é, tais decisões 

visam a felicidade mútua (R. 462 c-d). O cerne desta discussão é propriamente 

abordado na República e, da mesma forma, no Górgias, o qual questiona a 

potencialidade da linguagem como instrumento de poder ou de esclarecimento da 

verdade. Em uma esteira análoga, o diálogo também indaga se o poder do governante 

serve para seu próprio deleite ou como instrumento para o bem-estar coletivo (Grg. 

 
2 ANNAS, 2024, p. 44. 



10 
 

 
 

527 b-c). Em ambos os casos, na verdade, discute-se uma postura de vida, ou seja, 

como se deve viver (R. 353 d-354a). Na segunda parte do seu estudo da República o 

filólogo alemão Werner Wilhelm Jaeger, autor de magistral obra acerca da paidéia 

grega, na qual nos apoiaremos repetidas vezes neste estudo, comenta essa 

perspectiva de preparação para o governante: 

 
A cultura musical e gímnica dos “guardiões” era a Paidéia da velha 

Grécia, filosoficamente reformada, cuja parte espiritual assentava totalmente 
sobre os usos e os costumes. Platão fundamenta-a a respeito do que é bom 
e justo, ideias a que ele não se demora a provar, mas pressupõe como 
válidas. O seu fim é produzir a euritmia e a harmonia da alma, e não descobrir 
a razão em virtude da qual é bom esse tipo de ritmo e de harmonia. A razão 
não pode descortinar-se nesta fase da educação; mas naqueles que estão 
chamados a estruturar e a vigiar a educação, os governantes, deve existir 
este conhecimento antes de realizarem a sua obra. É a meta a sua formação 
especial, que deve ser, portanto, uma formação filosófica.3 

 
Assim, dimana do governante a sua formação filosófica, seu equilíbrio e 

sensatez que são frutos da preparação do espírito. Essa educação visa lograr ao 

aprendiz a maior lição, como é chamada, isto é, o conhecimento mais excelso e difícil 

de atingir: o conhecimento do Bem (R. 507b-509d). A respeito desta meta comenta 

Jaeger um pouco mais a frente em seu estudo: 

 
A norma suprema ou a “imagem modelo”, à luz da qual delineia a 

Paidéia dos “guardiões”, ele a denomina a maior lição (μέγιστον μάθημα), por 
ser o conhecimento mais difícil de compreender e ao mesmo tempo a mais 
importante aquisição do “governante” do Estado. No termo máthema reside o 
que de decisivamente novo na cultura filosófica em face de todas as 
anteriores fases da Paidéia: o fato de o seu conteúdo paradigmático não estar 
contido numa série de diversas formas e preceitos poéticos, mas sim num 
conhecimento universal, que é o conhecimento de um objeto único.4 

 
A busca por este conhecimento elevado vem ao encontro do tema da nossa 

monografia, pois a phrónēsis é parte integrante das virtudes que forjam o caráter 

(ᾔθος5) do homem e devem ser trabalhadas conjuntamente para aquisição da maior 

lição. O termo normalmente é traduzido como temperança ou sabedoria prática, no 

entanto, na República relaciona-se mais com a própria ideia do Nous (νοῦς)6 (R. 509d-

511e). Ambos os conceitos, portanto, encontram-se imbricados em vários aspectos. 

De forma especial, para atingimento do Bem, meta entre os saberes, é necessário um 

 
3 JAEGER, 1995, p. 864. 
4 Idem. 
5 PEREIRA, p. 256. 
6 PEREIRA, p. 391. 



11 
 

 
 

desvio. Este movimento é consciente e primordial para a formação humanística 

integral, conforme aponta o mesmo estudo que estamos cotejando: 

 
Aparentemente, o caminho natural é aquele que conduz diretamente à meta. 
Mas às vezes separa-o desta um profundo abismo, oculto talvez à vista de 
quem o contempla ou colocam-se diante dela outros obstáculos que impedem 
de a atingir diretamente. A superação destes obstáculos por meio de um 
desvio consciente que torna a meta acessível, ainda que não raras vezes por 
grandes dificuldades, constitui a essência de toda a investigação metódica, e 
especialmente do pensamento filosófico.7 

 
Dessa maneira, quanto mais alto o posto mais estruturado deve ser o 

conhecimento, isto é, mais acentuado o desvio na formação intelectual e espiritual do 

indivíduo, a fim de que seja capaz de decidir pelo mais adequado ao bem coletivo. 

Neste sentido, reproduzimos a seguir o próprio texto de A República acerca da 

extensão do desvio necessário aos governantes, ou seja, ao verdadeiro filósofo – 

neste trecho os interlocutores são Sócrates e Adimanto. Cabe dizer que o Livro VI da 

República liga-se ao V na concordância de que o filósofo é o governante mais 

apropriado para a pólis, por conta de sua alma superior, isto é, detentora da ordem 

perante as leis e costumes, contrária à mentira, justa, moderada e bondosa: 

 
Sócrates. Nesse caso, companheiro, terá este de fazer o desvio 

grande, esforçar-se nos estudos e nos exercícios de Ginástica; do contrário, 
como dissemos, nunca chegará a adquirir o conhecimento mais alto e mais 
apropriado para suas funções. 

Adimanto. Como? Perguntou; este não é o mais alto conhecimento? 
Ou haverá algum maior do que a justiça e as outras virtudes de que tratamos 
há pouco? 

S. Sim, há maior, respondi; e a respeito dessas virtudes não devemos 
limitar-nos, como até agora fizemos, a contemplar-lhes apenas o esboço; só 
nos servirá de pintura do mais perfeito acabamento. Não será ridículo 
esforçarmo-nos ao máximo nas pequeninas coisas, para obtê-las com a 
maior exatidão e nitidez possíveis, e não compreendermos que as mais 
importantes precisam também ser estudadas com igual exatidão? 

A. Sem dúvida, respondi; a ideia é muito boa. Porém, acreditas, 
continuou, que deixarão de perguntar-se o que seja esse conhecimento 
superior e o objeto que se lhe relaciona? 

S. Sei disso, respondi; então, pergunta. Aliás, mais de uma vez já me 
ouviste tratar dessa questão; ou o esqueceste, ou agora só pretendes 
atrapalhar-me com tuas objeções, que é o que me parece mais certo. Já me 
ouviste, em várias ocasiões, dizer que a ideia do bem constitui o mais elevado 
conhecimento, e que na medida em que dela participam são úteis e 
vantajosas a justiça e as demais virtudes. (R. 504d-505a). 

 
 Este desvio, por seu turno, gera um descompasso com a realidade e faz com 

que o filósofo seja incompreendido ou desprezado, mesmo que prepare o espírito para 

 
7 JAEGER, 1995, p. 866. 



12 
 

 
 

a centralidade do saber. Assim, visamos apontar a concordância existente entre o 

Górgias e o livro VI da República, isto é, a crítica feita por Cálicles a respeito dos 

filósofos e igualmente os apontamentos de Adimanto. Por um lado, as impressões 

negativas advêm da incompreensão geral acerca das premissas do pensamento 

filosófico, que é também praticante das virtudes inerentes ao estudo avançado da 

filosofia. Por outro, advêm da concepção de saber veiculada pelo grupo dos sofistas, 

que não atinge essa dimensão transcendente e permanece interessada no que a 

plateia busca ouvir, em um território ausente de clareza. 

Deste modo, o que se encontra realmente em jogo na busca pelo 

conhecimento filosófico? Tão somente o deleite temporal a partir de um discurso 

retórico que visa agradar, como propunham os sofistas, ou um saber que eleva o 

espírito a outra concepção de vida? A projeção paulatina e orgânica que cultiva a ideia 

de um melhoramento perene do ser humano vai ao encontro da epígrafe desta 

monografia, na qual as virtudes, especialmente a phrónēsis, são de vital importância 

para a maturação do saber filosófico. Em suma, Platão compõe, por assim dizer, um 

manifesto a favor da verdadeira filosofia.  

  



13 
 

 
 

2. ENTRE O SABER E O PRAZER 
 

Este estudo monográfico perscruta aquela perene ambivalência inerente a 

todo e qualquer projeto humano de larga escala, como por exemplo, a vida de estudos, 

as buscas filosóficas, um sistema educativo, o governo de uma cidade etc. Além disso, 

perscruta temas inerentes a tais projetos, como a existência da sombra e da 

aparência, da forma e da ideia. Diálogos como A República e o Górgias operam com 

essa perspectiva e singram por mares filosóficos de larga envergadura. Inicialmente, 

comentaremos aspectos relevantes dos textos a fim de lançar as linhas deste trabalho.  

O conceito de justiça, em nossa discussão, vincula-se ao modo de vida do 

indivíduo, modo que não prescinde da phrónēsis, cuja vastidão supera a de prudência 

ou sensatez. Em A República as personagens são bem desenhadas e determinadas 

a discutir política, educação, epistemologia, filosofia, a essência do bem, a conversão 

da alma, a razão de ser destes elementos. Céfalo, um próspero comerciante 

ateniense, no primeiro dos dez livros abre as investigações ao ser questionado por 

Sócrates a respeito de como está enfrentando a velhice. Este, por sua vez, aponta 

que, dados os percalços óbvios da longevidade, um fator deveras importante é a sua 

libertação das paixões imediatas, dos vícios, do desejo lascivo que o oprimia. Sendo 

assim, está tendo a oportunidade de direcionar seus esforços para uma morte pautada 

na justiça. Entende, portanto, como um período positivo de sua vida em que opta pela 

reparação de comportamentos reprováveis, seja por conta da sabedoria lograda pelos 

anos ou por medo da própria morte. Dessa maneira, o diálogo recebe contornos 

existenciais e essa aspiração de Céfalo se volta para a justiça enquanto virtude, ou 

seja, trata-se de uma busca pública e privada alicerçada em um modo de vida.  

A ideia do rei-filósofo representa a maturação do pensamento platônico 

calcado na importância da filosofia durante toda a vida. Este modo de vida torna-se 

metáfora da utopia platônica, ou seja, da cidade ideal governada pelo filósofo. 

Christian Schäfer, em seu léxico platônico comenta essa relação entre justiça e 

virtude: 

 
A República amplia o pensamento político de Platão por meio da 

questão da justiça, que deve ser o princípio estrutural da comunidade, isto é, 
deve ser novamente seu objetivo, que ao mesmo tempo fornece sua definição 



14 
 

 
 

e, com isso, desvela uma polis ideal. A justiça é a virtude, isto é, a “melhor 
forma” da pólis [Rep. 432b].8 
 

Neste sentido, o diálogo parte do concreto, isto é, da vida de Céfalo para chegar 

ao abstrato. Este é o princípio do mito na maior parte das vezes, modelos ou 

arquétipos de histórias que levam o interlocutor a compreender o que é mais 

importante. A dialética platônica abrange a compreensão do estudo das formas 

sensíveis (R. 508c) e inteligíveis (R. 509a), a primeira imagem apresenta o filho do 

bem, o sol, e sua importância está para o sensível, assim como, na segunda imagem 

o bem para o inteligível 

A vida madura de estudos gera no filósofo uma visão imanente de si e da 

coletividade, bem como a busca perene pela maior lição norteia suas ações. Assim, é 

sincero, visa o bem de todos, e transformou toda a sua vida exterior e interior, ou seja, 

corpo e alma, educados em sua capacidade concupiscível, irascível e pela razão – 

desejo, coragem e conhecimento, respectivamente. A soma destes domínios da alma 

compõe a claridade própria do olhar filosófico, a exemplo da imagem do sol, cuja 

referência acabamos de apontar: 

 
A alma do homem é semelhante ao olhar. Se não olhamos para a 

região de onde irradia com brilhantes cores a luz do dia, mas sim para as 
trevas da noite debilmente iluminada pelas estrelas, o olhar pouco vê e 
parece cego, como se carecesse de todo poder visual. Quando Hélios, 
porém, ilumina o mundo, é clara a sua visão e plena a sua capacidade visual. 
Acontece o mesmo com a alma: quando fita o mundo que brilha claramente 
com a luz da verdade e do Ser, a alma conhece e pensa que está dotada de 
razão. Quando, porém, é o que está envolto nas sombras, o que nasce e 
morre, que contempla, então gera só simples opiniões, a sua visão é fraca, 
move-se por tateamentos e assemelha-se a algo carente de razão. É a ideia 
do Bem que ao conhecido confere caráter de verdade e ao conhecente força 
para a conhecer.9 

 

Esta capacidade de entendimento do cognoscível ratifica que o saber é 

indubitavelmente superior ao prazer, pois assume uma perspectiva teológica para o 

universo clássico e torna seu autor, por assim dizer, fundador deste pensamento. O 

homem não é o centro das coisas, como poderíamos presumir dos pressupostos 

sofísticos. Então, a medida maior das coisas está na sua proximidade com o divino: 

 

 
8 SCHÄFER, 2012, p. 261. 
9 JAEGER, 1995, p. 871. 



15 
 

 
 

[...] não é o homem, no seu ser fortuito individual, a norma última, como quer 
a Paidéia dos sofistas, que faz do Homem a medida de todas as coisas. A 
humanidade plena só pode existir ali onde o Homem aspira a assemelhar-se 
ao divino, quer dizer, à medida eterna.10 
 

Nossos apontamentos albergam tão somente uma rede introdutória e 

discutem a imagem da linha, ou seja, o mundo visível e o inteligível, do ser e da alma, 

das sombras e da luz, das convicções e do conhecimento, respectivamente. A meta 

objetivada pela alma é o bem (R. 507b-509c). Entretanto, a relação não é puramente 

metafísica, trata-se também de uma paidéia cultural, pois o primeiro segmento da linha 

compreende o universo das opiniões (δόξα11) passíveis de tornarem-se convicções 

(Πίστις12) – este segmento compreende o ser.  

A progressão para a essência do conhecimento choca-se com a crítica aos 

filósofos. O mais importante, sincero e relevante momento para o estudo filosófico 

encontra-se justamente neste período e é um dos pontos-chave para responder quem 

são os verdadeiros filósofos (R. 484a) e aqueles a quem por direito caberia a 

administração da cidade. No entanto, este preparo perfaz um treinamento para a alma: 
 

A verdadeira educação consiste em despertar os dotes que dormitam na 
alma. Põe em funcionamento o órgão por meio do qual se aprende e se 
compreende; e conversando a metáfora do olhar e da capacidade visual 
poderíamos dizer que a cultura do Homem consiste em orientar 
acertadamente a alma para a fonte da luz, do conhecimento.13 
 

Se, por um lado, a paidéia entendida deste modo leva a constância da virtude 

e aprimoramento do saber, por outro, o conceito pode compreender um entendimento 

mais amplo, de excelência, por assim dizer, a chamada areté (ἀρετή14). Neste caso 

não se trata apenas de uma progressão ética, intelectual e espiritual no sentido do 

saber, mas uma perfeição ainda mais alta. É uma progressão ausente de qualquer 

espécie de comparação individual e, conseguinte, realização do Bem por ele mesmo.  

Até o momento nos ocupamos com o texto da República e alguns dos 

conceitos por ela suscitados, mas igualmente gostaríamos de comentar o diálogo 

Górgias, de modo que nossos objetivos posteriores estejam claros. Se, na República, 

 
10 JAEGER, 1995, p. 878. 
11 PEREIRA, p. 149. 
12 PEREIRA, p. 460. 
13 JAEGER, 1995, p. 888. 
14 PEREIRA, p. 81. 



16 
 

 
 

o modelo estético-literário é fator preponderante para o leitor, aqui estamos diante de 

um drama filosófico de igual teor. As personagens o desenvolvem com senso teatral 

e evidente progressão para desfecho dos impasses e preconizando questões 

singulares ao pensamento e postura do filósofo. O texto se ocupa da retórica, a arte 

dos discursos, porém, em sua camada profunda pergunta-se como se deve viver, a 

saber:  na moderação ou no excesso do prazer. O primeiro aspecto opera na busca 

pela verdade, isto é, almeja o melhoramento da alma. O professor Schäffer, cujo 

Léxico platônico estamos utilizando, faz menção ao termo retórica nesta acepção: 

 
Essa retórica do sucesso e do poder, que além do mais é moralmente 
indiferente, seria simplesmente um cosmético verbal no âmbito da aparência 
eficaz. Ela, como prática sem consciência metodológica, continuaria a ser 
“sucedâneo e sombra de uma arte genuína”. Como pseudoarte da bajulação, 
seu efeito na alma é meramente de um bem-estar aparente, tal como o faz a 
arte da culinária e dos adornos em relação ao corpo. Sócrates desacredita 
essa retórica convencional como “assim chamada” e desassocia de uma 
retórica hipotética “verdadeira”, isto é, preocupada com a melhoria autêntica 
da alma.15 

 

A retórica compreende, dessa maneira, o anverso da dialética, isto é, envolve 

raciocínio análogo por meio da argumentação, porém com a adução de provas 

persuasivas tão somente para discernimento da opinião, em uma espécie de fase 

propedêutica do método filosófico e, dessa forma, naturalmente, pode compreender 

uso bem ou mal-intencionado.  O desenvolvimento do texto acontece efetivamente 

por meio de atos e suas personagens são o próprio Górgias, seus confrades Polo e 

Cálicles, cabendo a cada um deles um ato sempre com a interlocução de Sócrates. A 

casa de Cálicles é palco da narrativa, pois Górgias encontra-se hospedado com ele. 

O diálogo inicia com a chegada dos amigos Sócrates e Querefonte em uma manhã 

pedindo para falar com Górgias. Tão logo se encontram Sócrates o indaga a respeito 

de sua arte (Grg. 447c), isto é, pede que ele fale acerca do exercício do discurso; ele, 

por sua vez, ouve-o com atenção e respeito antes de iniciar seu posicionamento. 

Destacamos anteriormente o comentário de Schäffer acerca da má retórica, contudo, 

Górgias parte do princípio da necessidade da educação retórica no sentido da 

habilidade de convencimento para o bem comum, ou seja, da essência do retor para 

a cidade na estimulação da execução de grandes obras. Segundo Werner Jaeger, 

colocando sofística e retórica lado a lado, o ponto de partida de Górgias é: 

 
15 SCHÄFER, 2012, p. 280. 



17 
 

 
 

 
Ao lado da sofística, que é um fenômeno meramente pedagógico, a retórica 
representa o aspecto que na nova cultura se orienta praticamente para o 
Estado. Rhetor continua ainda na época clássica a ser o nome para designar 
o estadista, que num regime democrático precisa sobretudo ser orador. A 
retórica de Górgias propõe-se formar retóricos neste sentido da palavra.16 

 

Com efeito, a transmissão de tal conhecimento ou habilidade é pressuposta 

por Górgias visando extrair dela seu bom uso e orientá-la para os grandes feitos (Grg. 

456e-457c) e a perversão dela não é responsabilidade do mestre, tão pouco sua 

intenção. No mesmo estudo acima elencado podemos conferir um pouco mais adiante 

essa perspectiva: 

 

Não foram os arquitetos e engenheiros navais, cujo saber Sócrates enaltece 
como modelo quem levantou as fortificações e os portões de Atenas, mas sim 
Temístocles e Péricles, que, apoiados no poder da retórica, convenceram o 
povo da necessidade de realizar estas obras.17 

 

Cabe mencionar que o diálogo foi concebido em um período em que Atenas 

passava por uma crise em sua democracia, sobretudo, no âmbito econômico e político 

após a guerra do Peloponeso. Em 403 a.C. a democracia é restituída, mas ainda muito 

fragilizada e se recuperando; o presente diálogo foi provavelmente escrito por Platão 

em 380 a.C. Todavia, no desenvolvimento dos atos do diálogo temos essa ideia de 

progressão que dimana poder pela força das habilidades retóricas. Se percebemos 

em Górgias uma certa ingenuidade ou sinceridade do mestre na formação do retórico, 

no melhor dos sentidos que a posição pode suscitar, esse brilho vai esmaecendo em 

Polo e chega a termo com Cálicles. Ao longo de sua fala Górgias não se demora em 

contradição (Grg. 460d), pois a arte defendida por ele, mesmo não sendo uma regra 

pode resultar em abusos com vistas ao benefício do próprio autor, ou seja, abuso 

moral. Posteriormente, Polo, discípulo de Górgias, desnuda parcialmente a percepção 

acerca da arte retórica pelas gerações mais novas: 

 
... a retórica é indiferente as questões morais. E diz também a Sócrates, com 
o necessário vigor, que é de mau gosto colocar um velho mestre como 
Górgias naquela situação de perplexidade. Sendo esta concepção realista, a 
retórica pressupõe tacitamente que a chamada moral da sociedade humana 
é uma questão puramente convencional, que evidentemente se tem de 

 
16 JAEGER, 1995, p. 649. 
17 JAEGER, 1995, p. 651. 



18 
 

 
 

observar, sem se deixar arrastar, nos casos sérios, ao emprego sem 
escrúpulos dos recursos de poder da arte retórica.18 

 

Em outras palavras, essa gradação que comentamos acima vai recebendo 

contornos cada vez mais distantes da moral da prudência ou temperança, ou seja, do 

cultivo de um melhoramento da alma. Assim, a habilidade do retórico está conectada 

ao condicionamento e ao hábito, não ao domínio de conhecimento. Essa retórica 

política é desmascarada por Sócrates ao afirmar o objetivo da retórica, longe de ser 

nobre, é produzir prazer e satisfação aos homens (Grg. 462 b-c) e, por conseguinte, 

aceitação e poder ao emissor: 

 
Sócrates nega que a retórica política seja uma arte rigorosa de um tipo 
qualquer e a define como mera rotina e simples capacidade, baseadas na 
experiência e dirigidas a obter o aplauso das massas e a despertar nelas 
emoções de prazer. Mas em que se distingue então da “arte” culinária, que 
também procura conseguir o aplauso das pessoas, através do incitamento ao 
prazer? Sócrates declara ao atônito Polo que ambas são, na realidade, 
ramificações da mesma atividade. A própria “arte” culinária nem sequer é, a 
rigor, uma arte, mas apenas uma capacidade baseada no hábito.19 

 

Dessa maneira, a atividade retórica integra o talento da lisonja. O saber 

prático, a phrónēsis, ao contrário, não prescinde do conjunto dos demais saberes. 

Busca congregá-los harmoniosamente sem relativizações, que tenderiam para 

aplausos e interesses. A sabedoria prática não concentra suas ferramentas avaliativas 

em apenas um aspecto da discussão, mas na capacidade de integrar diferentes 

pontos de vista e optar pela decisão mais razoável e íntegra, de maior inteligência, 

por assim dizer: 

 
A palavra “inteligência” se estabeleceu como designação para o saber 
prático, que proporciona uma competência de ação apropriada à situação em 
questão. O conceito foi marcado especialmente pelo tratamento de 
Aristóteles no Livro VI da Ética a Nicômaco. Em Platão, o uso de phrónēsis 
não foi fixado dessa forma: embora Platão conheça phrónēsis como 
designação para uma determinada virtude, essa palavra, frequentemente 
sinônima de outros conceitos (nus, epistêmê, sophia), é empregada nele, em 
linhas gerais, para o conhecimento intelectual. Por essa razão, em muitas 
passagens não há uma clara distinção possível entre conhecimento teórico e 
conhecimento prático, nem entre inteligência e competência na ação 
concreta, razão como princípio definidor da moralidade da ação em geral e 

 
18 Idem. 
19 JAEGER, 1995, p. 654. 



19 
 

 
 

um saber prático que reflete de maneira teórica sobre o modo da ação 
correta.20 
 

Assim, percebemos que existem muitos conceitos entrelaçados e nesta 

perspectiva da sabedoria prática associada ao Nous (νοῦς)21 a ambivalência dos 

projetos é evidente. República e Górgias perscrutam interesses análogos, isto é, o 

encontro do filósofo com a verdade a partir do desvio próprio da maior lição.  

 

2.1. CRÍTICA AOS FILÓSOFOS 

 

Expusemos alguns aspectos dos diálogos estudados que, de certa forma, 

preparam o terreno do nosso raciocínio para reconhecer e comentar a interessante 

concordância entre eles. De um lado Adimanto e do outro Cálicles apresentam 

argumentos contrários ao cultivo da filosofia no processo formativo e os malefícios 

que o desenvolvimento da prática filosófica pode causar.  Adimanto qualifica o filósofo 

como portador de contradição, de desvio da verdade e até mesmo inclinado à 

maldade: 

 
Adimanto. Expresso-me desta maneira com vista ao presente. Alguém 
poderia dizer que no decorrer da argumentação não tem o que objetar a cada 
uma de tuas perguntas, isoladamente consideradas, mas que na prática 
verifica-se o seguinte: as pessoas que se dedicam ao estudo da Filosofia, não 
como simples complemento da educação, na mocidade, para abandoná-la 
mais adiante, porém, continuam a cultivá-la na idade adulta, em sua grande 
maioria tornam-se maçantes, para não dizer perversos de todo, sendo que 
nem os mais razoáveis conseguem melhor resultado com o estudo que tanto 
preconizas, a não ser tornarem-se inúteis para a vida da cidade. (R. 487c-d). 

 

Do outro lado e com rigor Cálicles critica igualmente o aprofundamento nos 

estudos filosóficos. A própria lógica interna da narrativa concede a irrefragável fúria de 

Cálices, uma vez que Górgias e Polo, segundo sua análise, receberam um tratamento 

inadequado. Percebemos isto quando Cálicles confirma com Sócrates se realmente 

fala sério, pois desse modo a sociedade estaria ao avesso (Grg. 481c). Atos e atores 

do diálogo contribuem para o efeito gradativo deste momento com Cálices. Sócrates, 

antes da crítica que será tecida por Cálices, personifica a própria filosofia, que não é 

 
20 SCHÄFER, 2012, p. 184. 
21 Cf. nota 6. 



20 
 

 
 

volúvel, mas fiel (Grg. 482a).  Pondera que ela mesma é autora das suas falas e que 

para vencê-lo, na verdade, ela que deve ser refutada.  

Sócrates, em seu discurso, recupera os atos anteriores, a saber, a contradição 

de Górgias acerca da finalidade da retórica: o cerne dela é zelar pela justiça, mas ela 

mesma pode cometer injustiça, assim, como o orador que encarnou a justiça pode ao 

mesmo tempo cometê-la por meio da retórica?  No caso de Polo a longa discussão 

termina de maneira análoga, isto é, com um paradoxo, se por um lado a retórica 

oferece poder àqueles que a dominam, por outro cometer uma injustiça é 

sobremaneira um infortúnio, que a despeito de qualquer contexto deve levar ao 

praticante à punição que a lei prescreve e, portanto, sair impune não é correto. O erro 

dos antecessores, segundo Cálicles, foi a intimidação em revelar seu pensamento 

(Grg. 482e). Ele, ao contrário, defende o poder do mais forte e afirma que as leis foram 

instituídas pelos mais fracos cônscios de sua inferioridade com a intenção de limitar 

os mais fortes (Grg. 483c) e, sendo assim, se conformam com a igualdade de seus 

pares. O mais forte, segundo o raciocínio de Cálicles, a despeito de qualquer premissa 

ética, não deve sofrer nenhum limite. Assim, dispara sua feroz crítica aos filósofos, 

que a exemplo de Adimanto transcrevemos integralmente: 

 
Cálicles. A filosofia, Sócrates, é de fato, muito atraente para quem a estuda 
com moderação na mocidade, porém acaba por arruinar quem a ela se dedica 
mais tempo do que fora razoável. Por bem-dotada que seja uma pessoa, se 
prosseguir filosofando até uma idade avançada, forçosamente ficará 
ignorando tudo o que importa conhecer o cidadão prestante e bem-nascido 
que ambicionar distinguir-se. De fato, não somente desconhecerá as leis da 
cidade, como a linguagem que será preciso usar no trato público ou particular, 
bem como carecerá de experiência com relação aos prazeres e às paixões e 
ao caráter geral dos homens. (Grg. 484c-d). 

 

A convergência neste ponto entre os diálogos é imperativa; o saber oriundo 

da filosofia é questionado e desprezado. A sabedoria prática, a phrónēsis, integra o 

exercício filosófico e melhoramento da alma. Apresentaremos o mesmo 

posicionamento socrático por meio da metáfora do timoneiro (R. 488a-489a). Jaeger 

também formulou a questão em termos semelhantes ao pensar nas mesmas obras 

que vislumbramos: 

 
Mas por mais fundamental que seja para um Estado ideal o 

conhecimento da norma suprema, o corolário de Platão, que diz que só os 
representantes deste conhecimento são chamados a governar o Estado, 
tropeça com um obstáculo: a experiência da incapacidade prática dos 



21 
 

 
 

filósofos. Ao chegar na República a este ponto, Platão debate-se 
principalmente com a objeção que já Cálicles lhe pusera no Górgias, a saber: 
que a filosofia é indubitavelmente boa “para a Paidéia”, sempre que for 
praticada durante alguns anos de juventude; se ao contrário, porém, for 
encarada como ocupação permanente, tem um efeito enervante e forma o 
homem inapto para a vida.22 

 

Sendo assim, a supracitada alegoria perfaz a resposta socrática e nos 

ocuparemos dela na próxima subseção. Platão emprega um raciocínio que presta 

esclarecimentos acerca do conhecimento prático. A sabedoria prática encontra-se em 

alta conta, bem como eleva as buscas socráticas para outro patamar, entre os quais, 

o domínio de si, que é parte integrante da phrónēsis. Concomitantemente, nega as 

acusações de Adimanto e Cálicles e segue exaltando o pressuposto ético da utopia 

platônica.  

 

 

2.2. A REFUTAÇÃO SOCRÁTICA 

 

O governo de uma nau cabe ao capitão, a segurança dos tripulantes encontra-

se no manejo do leme por suas mãos. Aparentemente, uma atividade simples, que 

por força da observação e repetição formam um hábito, ou seja, não exige grande 

preparo. Em contrapartida, Platão faz uso da imagem do navio (R. 488a-489a) para 

mostrar diametralmente o contrário.  

Este símile trata de uma perspectiva que estamos discutindo desde o princípio 

do nosso estudo, isto é, quem são e como atuam os filósofos. Por ora, uma breve 

descrição: o capitão é imponente, forte e alto, a despeito disso escuta mal e sua visão 

é limitada; ele não conhece a arte da navegação e, sendo assim, sua tripulação julga-

se apta para assumir o timão a qualquer momento. Além disso, o pressionam para 

que ceda o leme, pois desejam o poder inerente ao comando da embarcação. Essa 

tripulação representa a maioria na organização social, no entanto, não compreendem 

que a arte de navegar pelos mares pressupõe conhecimentos mais elaborados que o 

simples hábito. Faz-se necessário entender a respeito das condições do tempo, levar 

 
22 JAEGER, 1995, p. 844. 



22 
 

 
 

em conta as estações do ano, as correntes marítimas, os ventos, prever os obstáculos 

ao longo do percurso para, desse modo, tomar as decisões mais adequadas nas 

diversas situações.  

A tripulação não enxerga estes elementos como exigências para o ofício de 

comandante. Ao contrário, cada um acredita-se pronto para trocar de lugar com o 

capitão e de maneira proficiente seguir singrando mar adentro, alegrando-se 

mutuamente, embriagando-se e alimentando-se exageradamente. Assim, vislumbram 

diante de si apenas prazeres, ao passo que a necessidade do saber é suprimida ou 

escamoteada, de modo que o verdadeiro timoneiro permanecerá oculto. Neste viés, 

tal tripulação fará uso da violência para mantê-lo neste ostracismo e será desprezado 

como um idealizador romântico e sonhador ou até mesmo um impostor preguiçoso. A 

possibilidade de que estes conhecimentos possam ser dominados com a combinação 

do estudo e da prática (R. 488e) não será levada em conta.  

Há na imagem interesses de múltiplos lados, desde o condutor da 

embarcação até os marujos, pois essas personagens não estão preocupadas com as 

adversidades que a maré pode trazer, ao contrário, suas preocupações residem na 

manutenção das suas necessidades imediatas. Gabriele Cornelli, produz um brilhante 

estudo que apresenta a metáfora do navio com uma proeminência similar às outras 

grandes imagens da República, sobretudo, as contidas nos capítulos VI e VII, além de 

recuperar mitos anteriores e autores que fizeram uso de comparações semelhantes. 

Ao interpretar na terceira seção a imagem platônica oferece um interessante 

comentário acerca do comandante que caracterizamos acima:  

 
A primeira personagem que Sócrates introduz na imagem é o 

ναύκληρος, isto é, o armador. Para efeito de leitura, o navio da imagem 
platônica em questão pode ser aproximado a um veleiro comercial, como os 
muitos que deviam atravessar o Mediterrâneo, provavelmente desde os 
tempos fenícios. O comércio marítimo no mediterrâneo antigo previa, a bem 
ver, uma série de figuras e papéis, desde aquele do importador ou exportador 
de mercadorias até o atacadista final. Normalmente, o exportador, que 
desejava vender a mercadoria além-mar, alugava um navio (ou parte dele) 
de seu proprietário, o armador. Por sua vez, ao armador pertence o navio, 
mas não a carga que este transporta. Ele contrata os oficiais de marinha, 
desde o capitão até o último dos marinheiros que irão compor a tripulação.23 

 

 
23 CORNELLI, 2014, p. 15. 



23 
 

 
 

Por conseguinte, não há apreço pelo conhecimento e pela segurança geral da 

embarcação, ao revés disso, um verdadeiro timoneiro, detentor do conhecimento 

teórico e da experiência prática seria evidentemente descartado ou até mesmo morto. 

A nau, portanto, é uma alusão ao estado político em que a pólis se encontra em 

Atenas. Da mesma forma, o desprezo ainda maior é pela própria Filosofia, isto é, pelo 

desvio que ela exige. Cornelli ratifica essa compreensão da alegoria:    

 
O círculo hermenêutico da imagem, portanto, está aqui concluído: 

estamos falando das cidades, e de maneira especial de uma cidade que não 
tem em qualquer consideração os filósofos, como foi o caso de Sócrates e os 
seus. Estamos falando de Atenas, ora. Não deve surpreender, portanto, a 
expressão Οὐ δή οἶμαι δεῖσθαί σε ἐξεταζομένην τὴν εἰκόνα, que traduzi por 
«Não creio que você precise examinar detalhadamente a imagem». Pois a 
alegoria do navio é a representação da realidade política de Atenas em sua 
nudez mais crua, a mesma que está diante dos olhos de Adimanto. Daí a 
observação de Sócrates sobre a não-necessidade de um escrutínio muito 
complicado do sentido da imagem: a imagem representa o avesso da utopia 
que é obviamente a própria realidade histórica de Atenas, como Platão quer 
continuamente indicar com as referências nem tão veladas à sorte de 
Sócrates e dos seus. O que a imagem ensina é que com atores políticos, 
como aqueles representados na imagem do navio, é impossível para os 
filósofos terem o lugar que lhes caberia. Não é preciso imaginar isso nos 
detalhes — parece sugerir Platão: basta olhar para a história recente e a 
atualidade de Atenas! 24 

 

O reconhecimento deste cenário evidencia a hostilidade em relação aos 

filósofos e limita a formação filosófica como um todo, pois rejeita um processo 

pedagógico mais profundo, que abarca toda a vida. Modifica, inclusive, o modo de 

entendimento do próprio saber. Neste sentido, o estudo baseado na maior lição logra 

conhecimento teórico e, concomitantemente, sabedoria prática (phrónēsis) instituindo 

uma formação humanística integral. Ao contrário, a paidéia sofística instaura uma 

formação instrumental voltada para a cultura geral e ofuscamento dos filósofos 

potenciais. Além disso, desorienta as almas verdadeiramente filosóficas: 

 
As almas mais bem-dotadas degeneram mais profundamente 

que as comuns, quando uma má pedagogia as corrompe. Um 
temperamento filosófico, que em terreno propício é chamado a 
florescer maravilhosamente, produz como fruto o contrário dos seus 
magníficos dotes, se for semeado ou plantado no solo de uma má 
educação, a não ser que o venha salvar uma “tyche divina”.25 

 

 
24 Idem. 
25 JAEGER, 1995, p. 849.  



24 
 

 
 

Parece que Cálicles personifica essa possibilidade, aparenta um Platão ao 

avesso, ou seja, a suplantação do preparo da maior lição pelo prazer imediato que, 

por seu turno, entende que a filosofia platônica carece da sabedoria prática, pois logra 

resultados apenas quando se insere na formação juvenil. Assim, dissocia o 

conhecimento teórico do prático, cuja imbricação só é obtida quando os estudos 

filosóficos avançam para a maturidade. Imprimem, dessa maneira, uma marca 

indelével na alma do indivíduo, ou seja, tais estudos alcançam um patamar mais 

elevado:  

 
A “formação pessoal”, a que de momento efetivamente se reduz a 

Paidéia filosófica, ganha o seu sentido social mais alto, ao ser referida ao 
Estado ideal, cujo caminho prepara. Não é à maneira de um “como se”, de 
uma simples ficção, que Platão concebe esta referência; afirma 
expressamente, aqui também, que o Estado ideal é um Estado possível, 
embora de difícil realização. Deste modo, protege o conceito de “porvir”, para 
o qual o filósofo se forma, do perigo de escorregar para o imaginário; e, com 
a possibilidade de a todo o momento ganhar corpo na prática, dá à “vida 
teórica” do filósofo uma tensão maravilhosa de que a ciência 
fundamentalmente “pura” carece. É esta posição intermediária – que ele 
ocupa entre a pura investigação, desligada de todo o fim ético e prático, e a 
cultura meramente pragmática, política, dos sofistas – que faz o humanismo 
platônico ser realmente superior a ambas.26 

 

Portanto, no Górgias e em A República reconhecemos um tratado acerca da 

verdadeira filosofia e esta, por sua vez, não prescinde da sabedoria prática, pelo 

contrário, eleva seu patamar que se confunde com a própria existência e integra 

ambos os saberes. Já no diálogo Mênon, provavelmente escrito por volta de 385 a.C., 

que se ocupa da virtude, Platão apresenta o sentido comum da sabedoria prática 

(phrónēsis), cujo valor também é reconhecido pelos sofistas. Porém, só assume 

sentido completo se passar pelo desvio teórico, a maior lição, que conduz ao Nous 

(νοῦς)27. Percebemos, portanto, na seguinte passagem este reconhecimento no 

Mênon:  

 
Sócrates. O mesmo se verifica com tudo o mais a que há pouco nos 

referimos: a riqueza e coisas semelhantes, que ora podem ser boas, ora 
prejudiciais, como no caso anterior, em que as coisas da alma beneficiam 
quando dirigidas pelo discernimento, ou prejudicam, quando é a loucura que 
as dirige; da mesma forma, quando a alma dirige e usa com acerto todas 
essas coisas, elas se tornam úteis, e, no caso de fazê-lo erradamente, 
prejudiciais? 

Mênon. Perfeitamente. 

 
26 JAEGER, 1995, p. 862. 
27 Cf. nota 6. 



25 
 

 
 

S. A alma prudente dirige bem, e mal a insensata? 
M. Isso mesmo. (Mn. 88e). 

 

Discernimento nesta tradução ou compreensão prática, mais 

especificamente, refere-se a phrónēsis. Esta dimensão integrante que fazemos 

menção; complementar, por assim dizer. No Górgias há esta convergência e 

reconhecimento acerca da importância da phrónēsis. Citamos um excerto do diálogo 

em que Sócrates solicita clareza nas respostas de Górgias: 

 
Sócrates. Isso é que preciso, Górgias; dá-me uma amostra desse seu 

talento, a breviloqüência, e deixemos para outra ocasião os discursos 
estirados. 

Górgias. Assim farei, para que venhas a confessar que nunca ouviste 
ninguém falar com maior precisão. 

S. Então, comecemos. Há que te apresentas como entendido na arte 
da retórica e também como capaz de formar oradores: em que consiste 
particularmente a arte da retórica? Assim, por exemplo, a arte do tecelão se 
ocupa com o preparo das roupas, não é verdade? 

G. Sim. 
S. E a música, com a composição do canto? 
G. Sim. 
S. Por Hera, Górgias! Tuas respostas me agradam; mais concisas 

não poderiam ser. 
G. Eu também, Sócrates, acho que estou respondendo como é 

preciso. 
S. Dizes bem. Então, responde-me da mesma forma a respeito da 

retórica: qual é o objeto particular do seu conhecimento? 
G. Os discursos. 
S. De que discursos, Górgias? Porventura os que indicam aos 

doentes o regime a ser seguido para sararem? 
G. Não. 
S. Logo, a retórica não diz respeito a todos os discursos. 
G. É claro que não. 
S. No entanto, ela ensina a falar. 
G. Sim. 
S. E, por conseguinte, também a compreender os assuntos sobre que 

ensina a falar. 
G. Como não? (Grg. 449c-449e). 
 

Assim, para o sofista este alcance é suficiente e a razão teórica prejudica o 

modo de ser no mundo. A sabedoria prática permanece na caverna. Platão reconhece 

sua importância, mas necessita da maior lição para integrar o grande desvio ao Nous 

(νοῦς)28. O grupo sofista trabalha de antemão com o que as pessoas querem ouvir, a 

crença (δόξα)29, que não é a verdade, pode até almejá-la, mas não é a mesma coisa, 

pois reside no cume do ser e não da alma. O verdadeiro filósofo munido da sabedoria 

prática (phrónēsis) concentra em si a capacidade de síntese necessária para acessar 

 
28 Idem. 
29 Cf. nota 11. 



26 
 

 
 

o estreito da filosofia e orientar sua vida, que o encaminha para a verdade que está 

no espírito, na alma. Para tanto, se faz mister humildade, coragem e compreensão 

para sua obtenção, isto é, o ápice do desvio por meio da razão teórica: o alcance do 

bem supremo por meio da filosofia. 

 

 

3. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A sabedoria prática (phrónēsis) lida com o caráter do homem e por isso se 

relaciona com a ideia do Nous (νοῦς)30, ou seja, orienta o modo ético da condução de 

sua vida. Uma vez que este aspecto se encontra claro, sua atuação amplia-se e 

confunde-se com a própria inteligência humana. Assim, as buscas socráticas 

anunciadas desde a epígrafe deste estudo sustentam justamente um cultivo perene e 

orgânico da alma individual, que floresce com o desvio que eleva o homem ao 

aprendizado da maior lição. 

Na imensidão das escolhas possíveis nas diversas situações, nem sempre 

um caminho deixado para trás será essencialmente ruim, mas a escolha é indubitável 

e, assim sendo, quanto mais apurada, sincera e verdadeira for a sabedoria prática 

mais prudente será a decisão nesta perspectiva transcendente do Bem.  Nesta esteira 

de pensamento, a formação filosófica na maturidade é preponderante e não apenas 

um artifício para os primeiros tempos formativos. Desse modo, a sabedoria prática 

(phrónēsis) integra o conhecimento e igualmente perfaz um verdadeiro tratado em 

favor dos estudos filosóficos. Assim, ilumina o conhecimento da verdade e transforma 

a realidade, bem como, a forma de vida efetiva do verdadeiro filósofo.  

 

  

 
30 Cf. nota 6. 



27 
 

 
 

REFERÊNCIAS 

 

ANNAS, Julia, Platão – Uma breve introdução, Porto Alegre, RS: L&PM, 2024. 

Tradução de Marcio de Paula S. Hack.  

 

COMUM, Instituto do bem Comum. Bernardo Brandão – Palestra “Política e Sabedoria 

Prática” – 1 vídeo (67:14 min). Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=5yFfs1TKhD0&t=35s. Acesso em: dez. 2024. 

 

CORNELLI, Gabriele, Studia Philologica Valentina – Universidade de Valência, 2014 

– número 16 – Platão contra a corrente. A imagem do navio na República. 

 

JAEGER, Werner Wilhelm, Paidéia: a formação do homem grego. 3ª ed. São Paulo: 

Martins Fontes, 1995. 

 

LINS, Bernardo. Política e virtude: a sabedoria – 1 vídeo (44:39 min). Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=7P4vGFB8_9A. Acesso em: out. 2024. 

 

MAIA, Rosane, Platão e o Comum. 1ª ed. Annablume, São Paulo, 2025 – 

Apresentação: Platão intempestivo – Maicon Reus Engler. 

 

PEREIRA, Isidro, S. J., Dicionário Grego-português, Livraria do Apostolado da 

Imprensa, Porto, 6ª edição. 

 

PLATÃO, A República (ou Da justiça) – tradução, textos complementares e notas 

Edson Bini – 2ª ed. – São Paulo: EDIPRO, 2014. 

 



28 
 

 
 

PLATÃO, A República (ou Da justiça) – tradução Carlos Alberto Nunes – 3ª ed. – 

Belém: EDUFPA, 2000. 

 

PLATÃO, Górgias – tradução Carlos Alberto Nunes – Belém: EDUFPA, 1980. 

 

PLATÃO, Mênon (ou Da virtude) – tradução Carlos Alberto Nunes – 3ª ed. – Belém: 

EDUFPA, 2020. 

 

SARAIVA, F. R. dos Santos, Novíssimo Diccionario: Latino-Portuguez, Livraria 

Garnier, Rio de Janeiro, 9ª edição. 

 

SCHÄFER, Christian – organização, Léxico de Platão; tradução Milton Camargo Mota 

– São Paulo: Ed. Loyola, 2012. 

 

VEGETTI, Mario, Um paradigma no céu: Platão político, de Aristóteles ao século XX, 

Annablume, São Paulo, 2010, 1ª edição – Capítulo 8. Platão sem política. 

 

 

 

 


