
EDUARDO TEIXEIRA DE CARVALHO JUNIOR

VERNEY E A QUESTÃO DO ILUMINISMO EM PORTUGAL

Dissertação apresentada como requisito parcial
à obtenção do grau de Mestre em História,
Curso de Pós-Graduação em História,
Setor de Ciências Humanas, Letras e Artes,
Universidade Federal do Paraná

Orientador: Prof. Renato Lopes Leite
Co-orientador:  Prof.Vinícius de Figueiredo

     

CURITIBA
AGOSTO DE 2005



ii



TERMO DE APROVAÇÃO

EDUARDO TEIXEIRA DE CARVALHO JUNIOR

VERNEY E A QUESTÃO DO ILUMINISMO EM PORTUGAL

Dissertação aprovada como requisito parcial para a obtenção do grau de Mestre no Curso de

Pós-Graduação em História, Setor de Ciências Humanas, letras e Artes da Universidade

Federal do Paraná, pela seguinte banca examinadora:

Orientador: Profº Drº Renato Lopes Leite
                   Departamento de História UFPr

     Prof.º Drº Vinícius de Figueiredo
                 Departamento de Filosofia UFPr

                 Profº Drº Estevão Chaves de Rezende Martins
                 Universidade de Brasília

                Profª Drª Helenice Rodrigues da Silva
                Departamento de História UFPr



ii

SUMÁRIO

LISTA DE ABREVIATURAS  ......................................................................................iii

RESUMO  ........................................................................................................................iv

ABSTRACT  .................................................................................................................... v

INTRODUÇÃO  .............................................................................................................. 9

1 ILUMINISMO: UM PROBLEMA CONCEITUAL  ............................................... 14

1.1  Iluminismo na Historiografia  ................................................................................... 14

1.1.2  Iluminismo nas Ciências Sociais  ........................................................................... 19

1.2 O AMBIENTE INTELECTUAL PORTUGUÊS  ...................................................... 23

1.2.1 As Tentativas de Construção de uma Esfera Pública Literária  ............................... 23

1.2.2  A Imprensa Portuguesa no Século XVII I  .............................................................. 26

1.2.3  Pombal e seu Projeto Político  ................................................................................ 30

2 O PENSAMENTO MODERNO DE VERNEY  ...................................................... 35

2.1 VERNEY: PORTUGUÊS OU COSMOPOLITA?  ................................................... 35

2.2 O SISTEMA VERNEYANO  ..................................................................................... 38

2.3 VERNEY E A QUESTÃO DE GÊNERO  ................................................................. 45

2.4 REFLEXÕES APOLOGÉTICAS  .............................................................................. 47

3 ARQUÉTIPOS DA MODERNIDADE PORTUGUESA  ........................................ 52

3.1 PARADOXO ENTRE ROMA E PORTUGAL  ......................................................... 52

3.1.1 A consciência italiana  ............................................................................................. 52

3.2 PORTUGAL E A CULTURA EUROPÉIA  .............................................................. 55

3.2.1 A Lenda Negra  ........................................................................................................ 55

3.2.2 A Herança Negra  ..................................................................................................... 59

CONCLUSÃO  ................................................................................................................ 63

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  ......................................................................... 72

FONTES  .......................................................................................................................... 76



iii

LISTA DE ABREVIATURAS

VM - Verdadeiro Método de Estudar



iv

RESUMO

Representações do espírito iluminista em Portugal no século XVII I não correspondem aos

parâmetros de uma esfera pública habermasiana, mas esforços isolados na tentativa de

constituí-la. Verney, o iluminista português estrangeirado, o crítico da cultura portuguesa

setecentista, passou a maior parte de sua vida em Roma, de onde assistia ao atraso das idéias

na comunidade letrada portuguesa. O espírito crítico não criou raízes em Portugal. Nenhum

dos fenômenos associados ao Iluminismo teve expressividade em terras lusitanas, fenômenos

estes representados pela suposta descoberta do homem mediante a razão e a expansão da

comunidade de críticos através de clubes, salões, folhetos e jornais. Essa relação entre cultura

e sociedade, abstrato e concreto, constitui uma articulação tensa, á qual Habermas atribui uma

mudança estrutural da esfera pública. As idéias modernas chegaram a Portugal, porém não se

desdobraram em debates e discussões públicas, ficando restritas a alguns focos isolados.

Focos ilustrados pelos representantes deste movimento. Representantes como Verney, cujo

projeto era tirar Portugal de seu atraso, ou seja, iluminá-lo.

Palavras-chave: Iluminismo; Verney;  Portugal.



v

ABSTRACT

Representations of the Enlightenment spirit in Portugal during the XVII I century do not

correspond to the parameters of a public "Habermasian" sphere, but isolated efforts in an

attempt to get it constituted. Verney, the Portuguese enlightenment thinker, criti c of the

Portuguese culture during the eigliteenth-century, spent most of his li fe in Rome. Where he

watched the delay of the ideas in the Portuguese literate community. The criti c spirit did not

create roots in Portugal. The Enlightenment associated phenomenon had irrelevant effect in

Portuguese lands. Such phenomenon, represented then by the discovery of man by reasoning

and the community expansion of criti cs by clubs, parlors, magazines and journals. This

relation between culture and society, the abstract and theconcrete, constitute a tense

articulation, to which Habermas attribute a structural change in the public sphere. Modern

ideas arrived in Portugal. However, they  did not unfold debates and public arguments,

restricted to a few isolated spots. These  spots are  ill ustrated by the representatives of this

movement. Representatives as Verney, whose project wass removing Portugal from its delay,

enlightening them.

Key-words : Enlightenment; Verney;  Portugal.



vi

          Dedico este trabalho a minha noiva e futura

          esposa Vanessa pelo apoio e incentivo.



vii

Agradeço a toda minha família e amigos, que sempre me

apoiaram nos momentos difíceis. Ao meu orientador,

Renato Lopes Leite,  pela dedicação e pela ética na

orientação das pesquisas, e a Vinícius de Figueiredo,

pela co-orientação.



INTRODUÇÃO

Saem à luz, Reverendíssimos Padres, as cartas de um autor moderno, as quais até agora
correram manuscritas por algumas mãos; mas, chegando às minhas, e conhecendo eu que
podiam utili zar a muitos, me resolvi imprimi-las. O argumento delas é este : Certo Religioso
da Universidade de Coimbra, homem mui douto, como mostra nas suas cartas, pediu a um
Religioso Italiano, seu amigo, que vivia em Lisboa, que lhe desse algumas instruções, em todo
o gênero de estudos, o que dito Barbadinho executa em algumas cartas, explicando-lhe, em
cada uma, o que lhe parece, e acomodando tudo ao estilo de Portugal. Este autor escreveu-as
sem ao menos suspeitar que se poderiam imprimir, como consta de alguns períodos destas, que
não imprimi, e de outras que conservo, em que declara com mais individuação o motivo desta
correspondência, e explica várias coisas que aqui não se acham. Onde, para consolar o dito
autor, que não sei se ainda vive, e fazer o que desejava, não imprimi senão as que me
pareceram necessárias; e ainda nestas ocultei os nomes dos correspondentes e de algumas
pessoas, que nelas se nomeavam, parecendo-me justo e devido não revelar os segredos das
correspondências particulares, principalmente quando podia conseguir o fim de utili zar o
Público sem prejuízo de terceiro. As cartas encadeiam tão bem umas com outras, que se
podem chamar um método completo de estudos.1

A idéia central do presente trabalho é observar a possibili dade de uso do conceito de

“esfera pública literária”2 para  Portugal do século XVII I, e dessa forma, analisar a inserção da

cultura portuguesa no processo de mudanças do século XVII I. Nesse sentido, buscamos

relacionar alguns aspectos centrais do Iluminismo dos grandes centros europeus, enfocando o

caso português, tanto no que se refere ao pensamento quanto à dimensão social do

movimento. Para refletir sobre essa questão, é apresentado Luís Antônio Verney, que,

conforme a historiografia, teve um papel central nesse processo em Portugal e sua obra o

                                                          
1 Carta de apresentação do impressor António Balle da obra Verdadeiro Método de Estudar, de Luis

Antonio Verney, publicada em 1746 em Portugal.. Estudos Linguísticos, v. 1, p.2.
2 Procuramos entender o Iluminismo associado ao conceito desenvolvido por Habermas de “esfera

pública literária”.  Este posicionamento teórico, que será explorado no primeiro capítulo deste trabalho, parte do
princípio de que a instância das idéias possui estreita relação com as práticas sociais. A “esfera pública literária”
encontra as suas instituições nos cafés, nos salões e nas comunidades de comensais. De acordo com Habermas, é
condição sine qua non para o desenvolvimento de um espaço público de crítica. Provavelmente Habermas
utili zou o conceito de “República das Letras” , expressão comum entre os philosofes do século XVIII , para
refletir sobre a estrutura social que estava por traz do Iluminismo. Cf. HABERMAS, Jürgen. Mudança
estrutural da Esfera Pública: investigações quanto a uma categoria da sociedade burguesa. Rio de Janeiro:
Tempo Brasileiro, 2003. p.42-68. Habermas tem sido referenciado por historiadores que investigam a História do
Conhecimento. Peter Burke estende o conceito de “esfera pública” para outros momentos da História, como é o
caso da China, por exemplo, e para outras matrizes sociais do conhecimento, nos lembra sobre a ligação entre o
conhecimento e práticas sociais e a importância dos elementos que possibilit avam um elo entre idéias e
indivíduos. Cf. BURKE, Peter. Uma Histór ia social do Conhecimento. p. 59,  p. 51-52. BRIGGS, Asa;
BURKE, Peter. Uma histór ia social da mídia: de Gutemberg à internet. Rio de Janeiro : Jorge Zahar , 2004.
p. 81.



8

 Verdadeiro Método de Estudar, é contextualizada dentro do quadro geral do pensamento

europeu do século XVII I.3

A partir do século XV, inicia-se um processo de reformulação do pensamento em toda

a Europa. Acompanhado da Revolução Industrial e da Revolução Francesa, este conjunto de

transformações culminará com a “era da modernidade”. Da Renascença ao Iluminismo, a

grande multiplicidade de temas ampliou o horizonte de idéias sobre o mundo, os homens e

suas relações. Embora aparentemente dispersiva, essa multiplicidade de temas partia de um

elemento comum: a razão.4

No que se refere ao campo das idéias, esse processo, que culminaria com o movimento

denominado Iluminismo, tinha como característica principal a crítica da autoridade, da

tradição cultural e institucional, fazendo uso da razão para dirigir o progresso da vida em

todos os aspectos da sociedade. Essa definição genérica, que gera muita confusão,

procuraremos discutir no primeiro capítulo. Sobre este aspecto, Robert Darnton, especialista

do século XVII I, comenta sobre a percepção confusa do conceito de Iluminismo: “O

Iluminismo inflado pode ser identificado com toda a modernidade, com quase tudo o que se

agrupa sob o nome de civili zação ocidental, e assim pode ser responsabili zado por quase tudo

que causa descontentamento, especialmente nos campos dos pós-modernistas e

antiocidentalistas.5

 Na gênese desse processo, a península Ibérica possui uma especificidade cultural e

política, associada ao longo contato com o Islã e com a Contra-Reforma. Houve uma grande

resistência às idéias dos chamados modernos.

Essa particularidade levaria a uma estreita relação entre os domínios político e

religioso, de tal sorte que Espanha e Portugal teriam se fechado sobre si mesmos, negando a

modernidade que nascia. Em relação ao posicionamento de Portugal perante a cultura

européia do Renascimento, Dias compreende o problema da seguinte forma: “A cultura

portuguesa não ficou completamente à margem desta corrente de idéias e conhecimentos. O

que se tem dito em contrário é, quando menos exagerado. Ficou porém, à margem do

ambiente que a tornou possível e do espírito que a caracteriza.6

Pela sua importância e complexidade, esta questão tem suscitado interpretações várias,

até mesmo contraditórias. Na historiografia do assunto, é muito comum o uso do conceito de

                                                          
3 Para Silva Dias, o obra de Verney teve o mesmo papel do discurso cartesiano na França, que marcou a

oposição entre o  moderno e o novo no pensamento europeu. Cf. DIAS, José Sebastião da Silva. Por tugal e a
Cultura Européia. Coimbra Editora: Coimbra, 1952.  p. 204.

4CASSIRER, Ernst. Filosofia de la I lustracion. México : Fondo de Cultura Economica, 1963.   p.21.
5 DARNTON, Robert. Os dentes falsos de George Washington : um guia não convencional para o

século XVIII . São Paulo : Companhia das Letras, 2005.  p.25.



9

modernidade associado a Portugal do século XVII I, sobretudo contextualizado ao período

pombalino.7 A idéia de um projeto político conduzido por Pombal e seus colaboradores

levaria a historiografia a pensar Ilustração e governação pombalina como indissociáveis.8

Queria-se uma cultura moderna, sob a égide do Estado secular, sustentada por uma base

espiritual religiosa.9

Havia um conflito entre a autoridade epistemológica, sustentada na palavra de Deus

tutelada pela Igreja, e a autoridade baseada na razão, tutelada pela “República das Letras” . Ou

seja, um conflito entre fé e razão, reivindicando a noção de verdade. Na Idade Média, a

natureza era criação de Deus. Portanto, a lei divina, através das escrituras, era capaz de

restituir ao homem o verdadeiro conhecimento de si e das coisas. Através de um processo

histórico complexo, houve uma mudança desta ênfase em que o homem passou a ver Deus

como uma expressão da natureza.10 Essa transformação abriu um novo caminho para o

homem, através de um novo olhar sobre a natureza, passando a fazer uso da observação e de

instrumentos criados para esse fim. Isso permitiu conclusões inéditas, como o sistema

heliocêntrico de Copérnico, Idéias que, no entanto, estavam em desacordo com os

pressupostos de uma visão aristotélica do mundo. Esse novo posicionamento se tornou uma

ameaça constante à autoridade da Igreja. Mesmo assim, havia certa liberdade que possibilit ou

a proli feração e difusão dessa nova forma de conhecimento.

Estudos históricos e filosóficos têm destacado centros da Europa que promoveram as

obras mais notáveis desse período, lugares onde teria ocorrido maior liberdade. Roma, que

deveria servir como referência de autoridade, não se mostrou totalmente eficiente no controle

dessas idéias. Na capital da Igreja, o jesuíta Boscovisch produziu idéias muito originais a

partir do sistema newtoniano em 1748, em pleno século XVII I.11 O que aponta para outra

particularidade interessante deste problema: como o poder  a  Igreja,  no  seu próprio    centro,

permitiu a existência de idéias tão avançadas? Como explicar esse paradoxo? Poderíamos

afirmar que o debate iluminista aconteceu em toda a Europa?

                                                                                                                                                                                    
6 DIAS, op.cit., p.70.
7 Cf. GAUER, Ruth Maria Chittó. A modernidade Por tuguesa e a Reforma Pombalina de 1772.

Porto Alegre : Edipucrs, 1996.
8 Ibid. ,   p. 332. Sobre este aspecto ver também. MAXWELL, Kenneth. Marquês de Pombal :

paradoxo do iluminismo. Rio de Janeiro : Paz e Terra, 1996.
9 Ibid. ,  p.430.
10 HAWTHORN, Geofrey. I luminismo e Desespero: uma história da Sociologia. Rio de Janeiro : Paz e

terra, 1982. p.35.
11 CASINI, Paolo. Newton e a Consciência Européia. UNESP: São Paulo, 1995.



10

Verney, voz dissonante dentro da cultura letrada portuguesa do século XVIII , poderia

ser caracterizado como um iluminista estrangeirado. Sua obra, Verdadeiro Método, publicada

em 1746, influenciou a Reforma da Universidade de Coimbra e causou grande impacto na

comunidade letrada portuguesa. Trata-se de um conjunto de cartas endereçadas a uma pessoa

desconhecida pela História, provavelmente um funcionário da corte. Demonstrando profunda

inserção nas principais discussões da época, propõe uma reforma pedagógica de ensino, o que

fatalmente significaria uma crítica aos métodos escolásticos dos jesuítas:

Devo, porém, nesta primeira carta, fazer algumas protestas.
Primeira: Que eu não acuso ou condeno pessoa alguma deste Reino. Se às vezes não agradam
as opiniões, nem por isso estimo menos os sujeitos e autores. Distingo muito o merecimento
pessoal, do estilo de cada um ou método que observa; e posso fazer esta separação, sem
ofender pessoa alguma. Esta reflexão, para V.P., é supérflua, pois conhece mui bem o meu
ânimo, e sabe que eu só pego na pena para lhe dar gosto. Mas, porque poderá ler esta carta a
algum ignorante ou malévolo, que entenda que eu, dizendo o que me parece dos estudos, com
isto digo mal da Religião da Companhia de Jesus, que neste Reino é a que principalmente
ensina a Mocidade, devo declarar que não é esse meu ânimo. Eu venero esta Religião
doutíssima, por agradecimento e por justiça.12

Verney viveu a maior parte de sua vida em Roma, como representante português na

corte papal. Nas cartas, percebem-se o desejo de iluminar a cultura portuguesa, e a relação

tensa entre identidade e alteridade, mostrando-se um típico cosmopolita da época.

Possivelmente, as idéias defendidas por Verney representavam as de certo grupo de

pensadores reformadores portugueses.

A fonte utili zada para a análise foi a edição organizada pelo professor Antônio

Salgado Júnior, editada em 1950. Antes dessa data, havia apenas as edições de 1746 e 1747.13

A opção por esta edição justifica-se, tanto por questões de acesso, quanto por razões práticas.

A reedição do professor Salgado Júnior traz uma ortografia atualizada e é organizada em

grupos temáticos, com comentários sobre as referências utili zadas por Verney. A obra está

organizada da seguinte forma:

Vol. I −− Constituído pelas Cartas I - IV: Língua Portuguesa, Gramática Latina, Latinidade e

Língua Orientais. Intitulado: ESTUDOS LINGÜÍSTICOS.

                                                          
12

Esta é uma das primeiras observações colocadas na introdução das cartas, sobre os verdadeiros
propósitos de Verney: V.M. V I. Estudos L ingüísticos. p. 21. Segundo DIAS, não foi a hostili dade aos jesuítas
que motivou seus escritos, mas a adesão a um novo ideário cultural - admitido em Roma -, como repetidamente
observa nos seus escritos (Cf. VERNEY, Respostas às Reflexões, p.79; Parecer, p. 4-6), o que o levou a escrever
o Verdadeiro Método da maneira que o fez. Cf. DIAS, op.cit., Nota R, p.282.

13 V.M. V.I, p.X



11

Vol. II −− Constituído pelas Cartas V-VII: Retórica e Poesia. Intitulado: ESTUDOS

LITERÁRIOS.

Vol. III  − Constituído pelas Cartas VII I – XI: Lógica, Metafísica, Física e Ética. Intitulado:

ESTUDOS FILOSÓFICOS.

Vol. IV −− Constituído pelas Cartas XII – XIV : Medicina, Direito Civil e Teologia. Intitulado:

ESTUDOS MÉDICOS, JURÍDICOS E TEOLÓGICOS.

Vol. V − Constituído pelas Cartas XV – XVI: Direito Canônico e Regulamentação geral dos

Estudos. Intitulado:  ESTUDOS CANÓNICOS – REGULAMENTAÇÃO – SINOPSE.

Esta edição, de acordo com SALGADO JÚNIOR, reeditou as dezesseis cartas escritas

por Verney, de modo a torná-las mais acessíveis ao leitor, agrupando-as por critério de

assuntos. São cinco volumes que correspondem a cinco eixos temáticos. A edição é

rigorosamente documentada por notas explicativas que, como o próprio autor adverte, não

devem ser entendidas como denúncia de plágio, pois buscam avaliar a fidelidade ao sistema

de que Verney se serve.14

Acima de tudo, SALGADO JÚNIOR ressalta o caráter pedagógico da obra. Nos seus

comentários, procura investigar até que ponto Verney, como um pedagogista do século XVII I,

em nome de uma cultura a que adere, consegue manter uma unidade frente à grande

diversidade de aspectos que abrange sua obra. E, já que Verney se preocupa,

fundamentalmente, com os meios de transmissão de uma determinada orientação cultural, até

que ponto são eficientes, independentemente de serem originais ou não: “Queremos dizer com

isto que será errôneo entrar a ler o Verdadeiro Método na convicção de que o sistema cultural servido

por Verney é, por seu lado, duma originalidade surpreendente. Nada disso: Verney não tem sobre

lingüística, Literatura, Filosofia, medicina, direito, teologia etc., idéias inteiramente suas.”15

Verney, como muitas vezes transparece em suas Cartas, faz uso de autores como

Locke, Newton, o padre Bernardo Lamy, Fénelon e Rolli n,  dentre outros.  Dialogando com

as idéias modernas, Verney pode ser caracterizado como representante do Iluminismo em

Portugal? Nesse sentido, BANHA DE ANDRADE propõe uma definição que parece bastante

razoável:

                                                          
14 V.M. v.1.,  p. XL.
15 Ibid. ,   p. XIX.



12

Se o Iluminismo se caracteriza pelo interesse do homem e respectivo ambiente, como objeto
dominante de reflexão filosófica, repassada pelas diretrizes da razão crítica, infalível até certo
ponto e oposta frontalmente à metafísica, em favor da explicação empírica das causas e
fenômenos, de expressão matemática, Verney não pode deixar de ser tido como iluminista
convicto.16

A tese do professor Salgado Júnior é a de que a orientação filosófico-cultural a que

Verney adere é exatamente a “dum sistema que de Locke parte e em Locke se sustenta” 17. O

autor faz pensar que as contribuições da obra de Verney para a reforma da sociedade

portuguesa é muito superior ao seu valor para a comunidade letrada européia da época. No

entanto, é indubitável que Verney pertence a uma comunidade ilustrada européia. Mas até que

ponto pode-se afirmar que Verney é um iluminista?

Não pretendemos, aqui, avançar sobre as fili ações culturais de Verney.

Concentraremos esta pesquisa principalmente nas Cartas sobre Estudos Filosóficos, as quais

sofreram as maiores críticas pelo seu caráter moderno.

 As preocupações deste trabalho se concentraram mais na tentativa de uma síntese de

seu pensamento e na relação com as principais questões discutidas pelos filósofos iluministas.

Nesse sentido, enfocamos aspectos que até então não foram bem destacados no pensamento

de Verney, como, por exemplo, as suas considerações sobre a questão de gênero.

Para tanto, fazemos um recorte em relação à famosa “Polêmica do Verdadeiro

Método”.18 Utili zamos dois documentos encomendados à Biblioteca Nacional de Lisboa:

Reflexões Apologéticas a obra intitulada Verdadeiro Método de Estudar (1748) do Frei

Arsênio da Piedade e a Respostas às Reflexões de Verney (1758).19 O propósito é investigar o

conteúdo crítico das oposições e correções feitas à obra de Verney, com o objetivo de

focalizar como se representou este conflito de idéias entre o velho e o novo em Portugal.

Analisaremos os argumentos utili zados pelos autores  e qual o teor crítico do debate.

Houve um Iluminismo Ibérico? Se as idéias modernas não tiveram um desdobramento

em forma de obras originais em Portugal, como este reino se emancipou frente àquela pressão

que toda a Europa estava sentindo. E, se  entendemos  cultura também como um conjunto de

práticas, até que ponto a cultura portuguesa teria impedido o desenvolvimento de uma cena

                                                          
16 ANDRADE, António Alberto Banha de. Verney e a projeção de sua obra. Portugal : Instituto de

Cultura Portuguesa, 1980, p.18.
17 V.M. V.V , p. XIX e XLII . Nesse aspecto, tivemos a chance de constatar uma série de trechos

que são fielmente transcritos por Verney. A mesma tese é defendida por Dias, op.cit., p.194.
18 A polêmica em torno do Verdadeiro Método é considerada um dos maiores duelos da História das

Idéias em Portugal.



13

iluminista aos moldes da França e Inglaterra? A singularidade da cultura portuguesa teria

impedido o desenrolar de uma estrutura social que possibilit asse a emergência do

Iluminismo? Ou deveremos sugerir uma fragili zada “esfera pública literária”?

Na primeira parte da pesquisa, procuramos discutir sobre o Iluminismo, a sua

historiografia e as abordagens teóricas que o conceituaram. A partir de uma discussão prévia

conceitual, apontamos os pressupostos teóricos utili zados para analisar o caso específico de

Portugal.

Na segunda parte, propomos um novo olhar sobre a obra de Verney, buscando a linha-

mestra do pensamento verneyano. Depois, focalizamos alguns aspectos da polêmica em torno

de sua obra, analisando o teor crítico do debate. A tríade de documentos utili zados sugere uma

dialética: a obra de Verney, a crítica endereçada a ele, e as suas respostas a esta crítica.

Na terceira parte, analisamos o ambiente intelectual de Roma, região em que Verney

passou a maior parte de sua vida. Isso nos ajudará a estabelecer um comparativo entre

Portugal e o centro de poder da Igreja, e a compreender melhor as críticas de Verney. Em

seguida, analisamos como a historiografia portuguesa e brasileira tem apresentado o problema

do “ Iluminismo português” .

                                                                                                                                                                                    
19 SILVA DIAS considerou a data de publicação das Respostas as Reflexões de Verney em 1748, no

mesmo ano das Reflexões Apologéticas ao Método de Estudar. No entanto, no frontispício do documento que
consultamos, aparece o ano em  algarismo romano,  MDCCLVIII , 1758, ou seja, dez anos depois.



14

1 ILUMINISMO: UM PROBLEMA CONCEITUAL

1.1 ILUMINISMO NA HISTORIOGRAFIA

Um novo movimento de idéias emergiu na Europa, de meados do século XVII até fins

do século XVII I. A historiografia o identifica como Iluminismo. A História, de forma geral,

considera que esse período apresenta homogeneidade, na medida em que se constitui como

um projeto cultural para uma nova sociedade européia. Nesse sentido, o Iluminismo é um

paradigma: operou a transformação do homem de um mundo idealizado para outro

desencantado pela razão, o processo de racionalização das potências míticas da natureza que

desembocaria em uma racionalidade científica. Esse processo teria impregnado não apenas a

realidade social, mas as matrizes teóricas que buscavam torná-la inteligível.20 Esse processo

designa um momento de longa duração, que inseriu o homem na História Moderna.

Atualmente, o grande número de significados para o conceito de Iluminismo está

relacionado com a variedade de princípios metodológicos que procuraram conceituá-lo.21

Falar da multiplicidade de conteúdos e temas relacionados a este conceito remete diretamente

à pluralidade de escolas teóricas, instituições, historiadores, filósofos, sociólogos, que ao

longo do tempo, e a partir de pontos de vista mais variáveis, procuraram dar-lhe um

significado.22

                                                          
20 HORKHEIMER, Max e ADORNO, Theodor W. Dialética do esclarecimento: fragmentos

filosóficos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1985.
21 Este problema conceitual abordaremos adiante. Como considerações iniciais, veja-se, por exemplo, o

conceito de Aufklarung, traduzido para o português como Esclarecimento e não como Iluminismo ou Ilustração,
expressões utili zadas para designar aquilo que também se conhece como Época das Luzes. A partir dos teóricos
da Escola de Frankfurt, o conceito de Iluminismo assume outro sentido. Propõe-se a idéia de uma crise, e, para
isso um resgate crítico do conceito de Razão e do Legado da Ilustração. Rouanet, por exemplo, propõe uma
distinção entre Ilustração e Iluminismo. A primeira, enquanto corrente intelectual historicamente situada,
corresponde ao movimento de idéias do século XVIII , e Iluminismo, como uma tendência transepocal, não
situada, não limitada a uma época específica. ROUANET, Sérgio Paulo. As Razões do Iluminismo. São Paulo:
Companhia das Letras, 1987. _______Dilemas da Moral Iluminista. In: Ética. NOVAES, Adauto (org.). São
Paulo : Secretaria Municipal de Cultura : Companhia da Letras, 2002.  p. 153.

22 Relações do Iluminismo com a produção literária e das artes são muito comuns. Com relação a esse
aspecto, Jean STAROBINSK comenta: “Os filósofos de um lado, os historiadores de outro, estudaram segundo
suas expectativas e predileções a evolução das idéias ou a floração das obras” . A partir do Iluminismo, o autor
procura relacionar o pensamento e a produção artística no século XVIII . STAROBINSK, Jean. A invenção da
Liberdade, 1700-1789. São Paulo: UNESP, 1994. p.14-15. Para o caso português, com uma abordagem
relacionando Iluminismo com arquitetura, ver: FRANÇA, José Augusto. Lisboa Pombalina e o I luminismo.
Lisboa: Livraria Bertrand, 1977. A obra procura investigar as influências do espírito do Iluminismo na gestão
pombalina a partir da reconstrução de Lisboa. Procura captar, em termos de arquitetura e urbanismo, a
sensibili dade e o alastramento das idéias modernas na reconstrução da cidade. Seu estudo, como o próprio autor
coloca, é uma investigação em um campo disciplinar entre sociologia e arte.



15

O termo Iluminismo é geralmente apresentado pela História das idéias como um

processo de iluminação de concepções e idéias obscuras e arcaicas, escondendo a

complexidade do tema, que exige uma discussão muito mais ampla, sobretudo tendo-se em

vista que o Iluminismo é um termo largamente utili zado na historiografia, quase sempre de

forma vaga.23 Mister, portanto, discutir, refletir e indagar sobre a forma como tem sido

interpretado, pensado e aplicado na historiografia.

Procuraremos, dentro do possível, historicizar o conceito de Iluminismo, tarefa que

mereceria outra pesquisa, principalmente quando o conceito é muitas vezes utili zado para

caracterizar a época do século XVII I de forma geral.24 Ou seja, indicar, colocar, trazer à

discussão algumas interpretações, tomando por base o universo bibliográfico usado neste

estudo.

A densidade e a profundidade do problema, nos faz questionar a imprecisão desses

conceitos e a forma como são empregados na historiografia. Tome-se, por exemplo, os

questionamentos levantados por Falcon, sobre a ambigüidade do termo “ Idade Moderna” e

sobre a multiplicidade de tendências, sugerindo várias modernidades e não um moderno que

reflete o todo. Advertimos, porém, que o autor muitas vezes recorre a uma homogeneidade

quando afirma que Europa e Ilustração são inseparáveis de um mesmo todo.25

Outra banalização do conceito de Iluminismo é sua identificação com a razão.26

Partindo da complexidade deste termo, não seria possível dizer que a própria História da

Filosofia poderia ser também uma história da razão? Acrescente-se à discussão o fato de o

conceito de razão ser encontrado na Antiguidade, gerando um problema cronológico, uma vez

que o Iluminismo tem sido caracterizado como um movimento próprio do século XVII I.27

                                                          
23Iluminismo como um movimento de idéias, Iluminismo como uma época, Iluminismo como ações

políticas, Iluminismo e a crise do Antigo Regime, Iluminismo e a formação dos Estados Nacionais. São feitas
muitas relações entre Iluminismo x Estado, Iluminismo x Economia, Iluminismo x sociedade, Iluminismo x
Razão. A ele também são atribuídas os vários acontecimentos, onde se verifica uma relação de causa e efeito. A
Revolução Francesa já fora explicada desta forma, porem hoje uma nova historiografia contesta se as idéias
podem fazer uma Revolução, ou seja, até que ponto a ação popular foi inspirada pelas idéias dos iluministas. Cf.
CHARTIER, Roger. Sociedad y Escritura en la Edad Moderna: la cultura como aproproción. México:
Instituto Mora, 1995, p.93. Relações com a produção artística, ver nota 2. Para uma visão das principais
interpretações do Iluminismo, ver: ILUMINISMO. In BOBBIO, N. MATTEUCCI ; PASQUINO, G. Dicionár io
de Política.  4.Ed. Brasília: UnB, 1998. v.1, p.605-611

24 Sobre este aspecto, Cf. FALCON, Francisco José Calazans. A época pombalina: política econômica
e monarquia ilustrada. São Paulo: Ática, 1982.

25 Ibid. ,   p. 92.
26 A respeito da relação entre Razão e Iluminismo, Bento PRADO aponta para uma tensão entre estes

dois termos que tradicionalmente são identificados. Tal tensão nos impede de dizer, tranqüilamente, que Razão é
Iluminismo ou que Iluminismo é Razão. Cf. PRADO, Bento. Razão e Iluminismo, ou os Limites as
AFKLARUNG. Vozes Cultura, v.88, n.5, set.-out., 1994.

27 CHÂTELET, François. Uma Histór ia da Razão: entrevistas com Emile Noel. Rio de Janeiro: Jorge
Zahar, 1994. p. 52. Com relação ao período medieval. Cf. ZILLES, Urbano. Fé e Razão no Pensamento
Medieval. Porto Alegre: Edipucrs, 1993.



16

Devemos também pensar sobre aspectos que muitas vezes são encobertos pela idéia

universalizadora da razão, ou seja, quando a razão passa a legitimar determinadas práticas

culturais, deslocando o conteúdo filosófico a serviço de um poder, como aponta CHARTIER:

Embora aspirem à universalidade de um diagnóstico fundado na razão, as representações do
mundo social assim construídas, são sempre determinadas pelos interesses de grupo que os
forjam, não são de forma alguma discursos neutros. Estão sempre imersos em um campo de
concorrências e de competições cujos desafios se enunciam em termos de poder e de
dominação... Estes acabam por descrever a sociedade tal como pensam que ela é, ou como
gostariam que fosse.28

Não se pode negar é que houve uma mudança profunda no pensamento europeu desse

período, algo que sugere um despertar do homem, a sua emancipação como sujeito que pensa

e age sem a tutela de Deus. Primeiramente, o homem abandona a essência do absoluto –

explicação metafísico-teológica, da análise divina, dedução dos atributos de Deus – para

pesquisar sobre as energias constituintes, criadoras, que o eu contém em si, ou seja, o

processo de imanência, de emancipação do homem.  Essa idéia corresponde ao abandono da

condição de menoridade proposto por Kant, a incapacidade de servir-se do entendimento sem

a direção de outra pessoa. Esse percurso nos mostra a possibili dade de entender a mudança

operada pelo Iluminismo na problematização do próprio homem como sujeito e objeto de

conhecimento.

Esse processo, sem dúvida nenhuma, tem como pano de fundo a luta que a Igreja

travou contra a penetração da Filosofia. A História, de forma geral, tem transmitido esta

evolução através de uma suposta linha-mestra englobando um determinado número de obras.

Se o Iluminismo pode ser identificado por uma filosofia específica, recorremos à

Filosofia do Iluminismo de Ernest Cassirer, publicada em 1932, obra que continua sendo uma

referência para o tema do Iluminismo, pois consegue trazer à tona os principais problemas

propostos nesse momento tão rico da História das Idéias. Cassirer não procura dar conta da

totalidade dos problemas propostos, mas identificar o que seria, a seu ver, uma unidade de

fonte intelectual e do princípio que a rege.

Cassirer, filósofo, relaciona um plano metafísico (de idéias) e um plano literário,

estabelecendo uma relação de reciprocidade entre estes dois planos, pressuposto teórico, que

em grande medida, desconsidera a relação das idéias com as práticas culturais. Mesmo

sabendo que a interpretação de Cassirer está identificada com uma História das Idéias – e

                                                          
28 CHARTIER, Roger. Histór ia Cultural: Entre Práticas e representações. Rio de Janeiro : Editora

Bertrand Brasil S.A, 1990. p. 17-19.



17

assim estaria sujeita às críticas de uma História Cultural -, surge a possibili dade de se pensar

um conceito para Iluminismo. A Filosofia do Iluminismo de Cassirer reduz o pensamento do

século XVII I a algumas idéias fundamentais.

O problema é a enorme dispersão de publicações nesse período e a diversidade

temática, que muitas vezes trai o que poderia ser enquadrado como um processo homogêneo

de secularização e laicização da sociedade. Essa diversidade também pode ser encontrada em

estudos contemporâneos que procuram localizar a origem de disciplinas como a Psicologia, a

Biologia, a Geografia, etc.

Uma abordagem interessante em relação a este tema é a de Paul Hazard, com a sua

obra "La crisis de la consciência Europeia (1680-1715)".29 O ponto de chegada é o que ele

chama de uma crise, e não o início de algo novo, moderno, como trata a maioria das obras

sobre o tema. Focando o período de 1680 a 1715, ele isola este intervalo, que provém

diretamente do Renascimento e que prepara para a Revolução Francesa. Essa crise de

consciência se relaciona à constatação de que não existe uma sabedoria além do alcance

humano, somente penetrável exclusivamente pela revelação, mas apenas aquela alcançada

através da limitada "Razão".

Foucault talvez seja o maior crítico da História das Idéias, suas críticas à metodologia

utili zada por esta modalidade historiográfica traduz-se em seus esforços por uma

“Arqueologia do Saber” .30 Foucault acusa severamente os assassinos da História, quando

fazem menção às categorias de ruptura e transformação. Na sua concepção, não existe a

possibili dade de uma unidade na História do pensamento humano – idéia generalizada pela

História das Idéias -, mas o espaço de uma dispersão onde convivem infinitos discursos.  O

conceito de Iluminismo, como tem sido compreendido pela História das Idéias, está

seriamente comprometido dentro dessa perspectiva. Foucault não admite a idéia de uma

mudança profunda, de uma ruptura, mas a de uma continuidade.

Outro problema é a generalização desse processo para toda a Europa, como se todos os

cantos estivessem compartilhando deste despertar da humanidade ao mesmo tempo. Até que

ponto o turbilhão de novas idéias atingiu regiões específicas como Portugal? Chegaram a

atingir realmente estes locais periféricos? Se chegaram, como foram recebidos? E por que não

perguntar quando o homem português despertou realmente para a modernidade?

Uma abordagem que se distanciou da História das Idéias foi a de Chaunu. Um dos

precursores da história serial ou quantitativa, propôs um modelo de caracterização do que ele

                                                          
29 HAZARD, Paul. La crisis de la Conciencia Europea (1680-1715). Madrid : Ediciones Pegaso,

1952.



18

denominou “civili zação das Luzes” .31 Esse conceito caracteriza uma comunidade lingüística

européia no século XVII I. Ele sugere vários níveis da linguagem escrita. O primeiro nível

seria o dos grandes tratados de ciência e filosofia, depois o nível da literatura, em seguida a

língua corrente das correspondências.32 A partir desses dados, infere-se, por exemplo, que o

nível 1, na França, na Inglaterra e na Holanda, é atingido logo em 1680. A Espanha encontra-

se no nível 1 por volta de 1730 e, no 2,  em 1750. Os limites dessa classificação e as

dificuldades de se operacionalizar foram bem explorados pela História Cultural.33

Existe uma grande dispersão quando se trata do conceito de Iluminismo, no entanto,

parece haver uma tensão entre duas abordagens: uma mais ligada à História das Idéias e outra

mais ligada à Sociologia.

                                                                                                                                                                                    
30 FOUCAULT, Michel. Arqueologia do Saber. Rio de Janeiro : Forense Universitária, 1997.
31 CHAUNU, Pierre. A Civili zação da Europa das Luzes. Lisboa : Editorial Estampa, 1985. O termo

História serial, segundo BURKE, teria sido empregado por Chaunu em 1960, tendo sido rapidamente apropriado
por Braudel e outros, para se referirem às tendências de longa duração, pelo estudo das continuidades e
descontinuidades, no interior de séries relativamente homogêneas de dados. Apontamos aqui a obra de Chaunu,
para ilustrar uma modalidade alternativa de caracterização do que pretendemos identificar como Iluminismo. Cf.
BURKE, Peter. A escola dos Annales: 1929 – 1989, A Revolução Francesa da Historiografia. São Paulo:
UNESP, 1997. p. 131.

32 O nível 4 situa-se no limite extremo dos movimentos da História, através dos cadernos de agravos,
documentos da Igreja, por intermédio do escrivão, é possível até mesmo chegar a um nível 5, onde seria o da
expressão puramente falada dos que não sabem nem assinar nem decifrar.  Ibid. ,  p.24.

33 Sobre este aspecto. cf. CHARTIER, op.cit.



19

1.1.1 Iluminismo e Ciências Sociais

A História, ao longo do século XX, ampliou a discussão sobre a sociedade do

Iluminismo, procurando compreender aquela nova visão de mundo combinada com as novas

formas de sociabili dade que acompanharam este despertar da humanidade.34 “Mas chegou a

hora de ver o Iluminismo com um olhar mais ligado à terra, porque, enquanto os historiadores das

idéias mapeavam a vista de cima, os historiadores sociais estavam escavando em profundidade os

substratos das sociedades do século XVII I.35

As tentativas de compreender a dimensão social da experiência dos filósofos do

Iluminismo, como aponta Darnton, alinham-se ao gênero História Social das Idéias. Houve

uma descoberta do homem, ou foi uma nova configuração social que possibilit ou o

Iluminismo? Ora, o que indagamos aqui é sobre o que poderia ser identificado como

epistemologia do século XVII I. Perguntamos se as novas idéias que surgiram nessa época

estão mais relacionadas à genialidade individual dos homens do século XVIII ou, quem sabe,

ao “espírito da época”, ou foram as novas formas de sociabili dade que promoveram a

emergência de novos pensamentos.

No entanto, percebemos que a produção de estudos sobre a questão do Iluminismo

tem progredido de forma compartimentada. Diferentes historiografias nacionais tem se

desenvolvido isoladamente. “A Filosofia do Iluminismo”, de Cassirer, só foi traduzida para o

francês em 1966, e não deixou muitas marcas no estudo francês do Iluminismo desde sua

publicação original em alemão, em 1932. Darnton aponta para o isolamento das linhas de

interpretação do Iluminismo.36 A escola dos Annales na década de 1970 praticamente

ignorava a obra de Peter Gay,37 e vice-versa.38 O mesmo poderia ser comentado a respeito da

obra de Koselleck39, “Crítica e Crise” , que só veio a ter publicação francesa em 1979. Este e

outros fatores não têm contribuído para um conceito de Iluminismo mais consistente.

                                                          
34 Uma vez que o Iluminismo de alguma forma esta ligado à História da Ciência, observa-se também

uma aproximação desta com a Sociologia, como COSER afirma: “Es problabe que hoy pocos conocedores vean
la história de la ciência moderna como la de una serie de genios en soledad haciendo descubrimientos. Ahora se
reconoce generalmente que la empresa científica se desarolló dentro de una comunidad científica y dentro de un
escenario institucional.” Cf. COSER, Lewis A. Hombre de Ideas: el punto de vista de un sociólogo” . México:
Fondo de Cultura Econômica. p. 42. Da mesma forma, KUHN: “A mesma pesquisa Histórica, que mostra as
dificuldades para isolar invenções e descobertas individuais, dá margem a profundas dúvidas a respeito do
processo cumulativo que se empregou para pensar como teriam se formado essas contribuições individuais à
ciência”. KUHN, Thomas S. A estrutura das Revoluções científicas. São Paulo: Perspectiva, 1982. p.21.

35 DARNTON, Robert. O beijo de Lamourette. São Paulo: Companhia das Letras,1990. p.198.
36 DARNTON, op.cit., p.198-199.
37 GAY, Peter. The Enlightenment: an interpretation. New York, 1969.
38 Op.cit., p.198-199.
39 KOSELLECK, Reihart. Crítica e Cr ise: uma contribuição à patogênese do mundo burguês. Rio de

Janeiro: EDUERJ ; Contraponto, 1999



20

A História Cultural, no entanto, como demonstra Chartier, tem se esforçado em

promover um diálogo com sociólogos, como Habermas: “No coração do século XVII I, mais

cedo ou mais tarde, em um ou outro lado, surge uma “esfera pública política”, chamada

também de “esfera pública burguesa”, duplamente caracterizada. Do ponto de vista político,

define um espaço de discussão e de crítica independente da influência do Estado e crítico com

respeito aos atos e fundamentos deste.40 Da mesma forma, ele aponta como o trabalho

sociológico de Norbert Elias se harmoniza com seus questionamentos: A questão de saber de

que maneira e por que razão os homens se ligam entre si e formam em conjunto grupos

dinâmicos específicos (....) ou (...) as redes de inter-relações, as interdependências, as

configurações41

Autores como os já citados Habermas e Koselleck, acima de tudo, procuraram

entender o Iluminismo não apenas como um movimento intelectual isolado, mas interligado a

um movimento social. A esfera pública burguesa, proposta por Habermas, surgiu

historicamente no contexto de uma sociedade separada do Estado, a medida  que as “ formas

privadas” de socialização passaram a ter um caráter público. A esfera pública burguesa é uma

configuração específica do conjunto das formas privadas de intercâmbio social do Antigo

Regime.

O mesmo sentido é dado por KOSELLECK quando afirma que o “ Iluminismo triunfa

na medida em que expande o foro interior privado ao domínio público. Sem renunciar à

natureza privada, o domínio público torna-se o fórum da sociedade que permeia todo o

Estado”.42 Crítica e Crise está relacionada com a utópica filosofia da História protagonizada

pelos iluministas, que se materializou com a Revolução Francesa. A partir daí, estabeleceu-se

um estado permanente de crise. O Iluminismo, segundo KOSELLECK, propagou-se numa

brecha que o Estado Absolutista abriu para pôr fim à guerra civil , criando a divisão da

realidade histórica em um reino da moral e um reino da política. A crítica, na sua essência,

possui uma relação fundamental com esta concepção de mundo dualista. Duas formações

sociais marcaram de maneira decisiva a época do Iluminismo: a república das letras e as lojas

maçônicas.

                                                          
40 CHARTIER, Roger. Espacio Público, Cr ítica y Desacralización en el siglo XVIII . Barcelona:

Gedisa,, 1995. p.33.
41 CHARTIER, Roger. Histór ia Cultural: entre práticas e representações. p.100. O capítulo 3

“Formação social e habitus: uma leitura de Norbert Elias,” é todo dedicado a Norbert Elias. O próprio prefácio
da edição brasileira da obra de Elias “Sociedade de Corte” é escrito por Chartier. cf. ELIAS, Norbert. A
sociedade de cor te. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2001.

42 Ibid. ,  p.49.



21

Koselleck denuncia a História das Idéias e separa apenas os discursos que se

coadunam com um determinado sentido histórico.43 O problema é deslocado para as formas de

sociabili dade, e não sobre uma ontologia do pensamento humano. A dispersão e o volume de

obras dá lugar a apenas alguns autores que sustentam um modelo explicativo, o de que o

Iluminismo possibilit ou a justificação do Absolutismo e ao mesmo tempo provocou a sua

destruição.

Peter BURKE, apontando as contribuições de Habermas para a História, assinala

algumas limitações do conceito de esfera pública:

“ ... poderia ser mais útil e mais iluminador olhar não a simples presença ou ausência de uma
esfera pública, mas as diferentes formas que uma esfera pública ou semipública pode tomar e a
relativa importância que pode ter em diferentes culturas ou entre diferentes grupos sociais
dentro de uma cultura”.44

Mas não teria havido uma matriz social específica, relacionada com o Iluminismo? As

estruturas sociais da esfera pública se configuram a partir da cidade - espaço por excelência

burguês45 assegurada pela novas modalidades de sociabili dade que vão, pouco a pouco, se

sobrepondo à corte: os cafés, os salões burgueses, as academias de ciência, as lojas dos

maçons. Esses novos espaços – que adquirem um a função social da crítica - são interligados

pela imprensa, instituição nuclear da esfera publica literária.46 Independentemente de esta

concepção de público ter ou não sido concretizada na realidade, como o próprio Habermas

reconhece, o que importa sublinhar é sua potencialidade como espaço de crítica.47 “Por outro

lado, só mediante a apropriação crítica da filosofia, da literatura e da arte é que também o público

chega a se esclarecer, até mesmo a se entender como processo vivo do Iluminismo” .48

A base dessa nova organização social é composta por um conjunto de elementos

comuns. Em primeiro lugar, uma igualdade de status. Em segundo, a problematização dos

temas de exclusividade do clero e da nobreza. E, por último, a democratização do acesso à

cultura, uma vez que esta passa a se projetar também como mercadoria.49

                                                          
43 A ocidentalização do planeta pela burguesia e o estado permanente de crise entre ser e dever ser.
44 BURKE, Peter. A esfera pública 40 anos depois. Folha de São Paulo. São Paulo, 16 set., 2004. p.4-5.
45 HABERMAS, Jurgen. Mudança Estrutural da Esfera Pública. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro,

2003, p.58
46 Para haver uma esfera pública política, é necessário primeiramente o surgimento de uma esfera

pública literária. Ibid. ,  p.46
47 Ibid. ,  p.52
48 Ibid. ,  p.38
49 Ibid. ,  p.51



22

À medida que a esfera pública avança no âmbito do consumo, com a subordinação do

jornalismo literário à economia de mercado, banaliza-se o intercâmbio social, pela ausência

de uma intermediação literária. O Iluminismo vincula-se à Esfera literária, enquanto esta

estava afastada da reprodução social.  Nessa perspectiva, ele seria o elo perdido que liga a

gênese da sociedade burguesa até seu triunfo final com a Revolução Francesa. Aqui o

Iluminismo teria uma realidade histórica situada, aquela que possibilit ou um mundo de

escritores/leitores e, depois, foi suprimida pela decadência da esfera pública literária, quando

a cultura é apropriada pelo mercado.50 A cultura burguesa não era mera ideologia. Porque o

raciocínio das pessoas privadas nos salões, clubes e associações de leitura não estava subordinado de

modo imediato ao ciclo da produção e do consumo...51

Habermas procura diagnosticar os limites do programa iluminista proposto por Kant: a

construção de um espaço público a partir da participação de cada um como escritor e leitor

dentro de um mundo de idéias e opiniões. A Ilustração seria um processo por meio do qual

cada um, potencialmente, passa a intervir propondo idéias frente a um público que lê. O que

tem se debatido são os limites deste projeto em termos práticos. Para Adorno e Horkheimer, a

Razão, na qual se depositavam as bases do projeto Iluminista, passou a ser instrumentalizada

a favor da opressão e da barbárie.

A investigação histórica das possibili dades de apropriação cultural em diferentes

sociedades faz parte de nosso problema, sobretudo porque busca compreender a circulação

multiplicada do escrito impresso nos séculos XVII e XVII I e como isso modificou as formas

de sociabili dade, constituindo uma “esfera pública literária”.

A “esfera pública literária” define uma modalidade alternativa de representações a

parte do âmbito institucionalizado do poder político. No entanto, quando pensa sobre o texto

de Kant “O que é Ilustração”, Chartier caracteriza um público não só a partir das novas

formas de sociabili dade intelectual como os cafés, clubes, sociedades e lojas, nem do ideal de

cidade antiga protagonizada pelos gregos, mas por meio do texto escrito.52 Porque o texto, em

última instância, é a interseção entre o plano das idéias e a matriz social respectiva. O

elemento que possibilit a dar um sentido coerente para este conceito de Iluminismo que

estamos propondo é a crítica na sua expressão de “formas de leitura” , ou seja, como

determinadas idéias são apropriadas e retransmitidas.

                                                          
50 Habermas não trabalha com um corte cronológico específico, porém, quando comenta a subordinação

da cultura impressa ao mercado, comenta o Cobbet’s Politi cal Register (1816) quando passou a imprimir 50.000
exemplares, constituindo-se no primeiro jornal com uma grande tiragem. op.cit., p.199

51 op.cit., p.190
52CHARTIER, Roger. Espacio Público, Cr ítica y Desacralización en el siglo XVIII . Barcelona:

Gedisa Editorial, 1995. p33. e.39



23

Portanto, consideramos Iluminismo como um processo caracterizado pela

representação crítica de idéias materializadas sob a forma de texto, mas que não existe sem a

sua componente social, a publicação de livros e impressos, juntamente com os cafés, salões e

academias. Insistimos sobre a importância da componente social do conceito, pois ela está

diretamente relacionada com as condições de existência de uma idéia para o campo da

História, que se materializa em documento. A existência de apenas uma destas componentes

não confere a plenitude do movimento do Iluminismo, comprometendo de alguma forma a

sua natureza crítica.

1.2 O AMBIENTE INTELECTUAL PORTUGUÊS

1.2.1  As tentativas de Construção de uma Esfera Literária

Tendo em vista o conceito de Iluminismo que adotamos e a questão cultural ao longo

do século XVII I português, percebe-se que estudos sobre as práticas da leitura só têm surgido

muito recentemente. Para compreender a mentalidade portuguesa do Setecentos, é de suma

importância alargar o inventário das formas de acesso ao livro. Em Portugal, a maioria das

obras dos pensadores modernos penetrava por via de estrangeiros, ou por portugueses que

viajavam para outras regiões da Europa – chamados estrangeirados.

A casa dos Ericeiros, em frente de S. José da Anunciada, foi o primeiro cenáculo

"esclarecido" português.53 Nos últimos anos do século XVII, funcionou na casa dos Condes de

Ericeira uma espécie de Academia, chamada discretos. As pessoas que freqüentavam esta

casa eram, na sua maioria, estrangeiros, como o sábio francês António de Jussieu, da

Académie de Sciences de Paris, e Bluteau, nascido em Londres de pais franceses. Bluteau

estudou na França, e a sua chegada a Lisboa remonta a 1656, e lá morreu em 1734.

Na historiografia, a palavra cenáculo amiúde designa grupos de intelectuais que se

reuniam para discutir e trocar idéias.54 Antigamente, cenáculo significava a sala onde se

comia a ceia ou o jantar. Posteriormente, os historiadores perceberam que nestes grupos se

discutiam as novas idéias que provinham de outros cantos da Europa. Geralmente, tratava-se

de reuniões entre nobres, na sua maioria estrangeiros. Talvez fosse o gérmen de  uma pequena

esfera pública literária, que não conseguiu se manter por muito tempo, dissipando-se.

                                                          
53 DIAS, Por tugal e a cultura européia, op.cit, p.105
54 idi.



24

 Do cenáculo do Conde de Ericeira à fundação da Academia das Ciências de Lisboa

em 1780, houve uma difusão das Luzes em Portugal, produzindo uma série de reformas

institucionais. Esse “ Iluminismo Reformista” está intimamente associado à hegemonia do

clero e da nobreza. Sendo assim, a renovação da cultura portuguesa no século XVII I deve-se,

quase exclusivamente, à influência dos estrangeiros e estrangeirados:

A primeira metade do século XVIII foi teatro de uma luta intensa entre o elemento
cosmopolita e o elemento sedentário da nação. Ao mesmo tempo que a diplomacia facultava a
muitos portugueses a descoberta de idéias, dos costumes e da política em vigor na Europa de
além Pireneus; aportavam ao Tejo alguns forasteiros que traziam consigo os rudimentos do
saber universal.55

Alguns estrangeiros tiveram a iniciativa de introduzir as idéias de Newton. Castro

Sarmento, por exemplo, enviou a Lisboa, com dedicatória ao Rei, o manuscrito de uma

Chronologia Newtoniana Epitomizada. A corte, porém, recebeu estas obras sem qualquer

testemunho de interesse, pelo menos aparente, pois nunca foi publicada.56 Em 1744, publica-

se a Lógica Racional Geométrica e Analítica de Azevedo Fortes. É o primeiro livro de caráter

didático e sistemático modelado pelos padrões europeus.57 Nele encontram-se fortes traços de

Cartesianismo.58

Outra tentativa de estabelecimento de uma esfera pública foram as conferências

promovidas por Teodoro de Almeida sobre física experimental. Essas reuniões eram

freqüentadas por um grande número de pessoas – geralmente pessoas da corte e homens

ilustrados. Destaca-se o impacto que estas conferências causavam; além de seu caráter lúdico,

eram uma moda cultivada em toda a Europa. Almeida sofreu várias críticas, como as

publicadas sob o pseudônimo de Paulo Amaro, com seu Mercúrio Filosófico. A maioria de

suas críticas não possuíam uma fundamentação mais elaborada; abordavam principalmente  o

estilo pouco convencional das conferências, sem perceber que os resultados das experiências

denunciavam a visão aristotélica do mundo:

...tudo o que agora se reclama de novo tinha sido dito por Aristóteles, como o que dizia
respeito ao som, à luz ou à cor, de que Aristóteles tinha dado uma correta definição física e
agora se vendia por novidade nas palestras das Necessidades.59

                                                          
55 Ibid. ,  p.118.
56 Ibid. ,  p.125.
57 Ibid. ,  p.132.
58 Ibid. ,  p.134.
59 Mercúrio Filosófico. Com a destruição da casa do Espírito Santo, sede da Congregação Oratório de

Lisboa na ocasião do terremoto de 1755, ela foi transferida ao hospício das Necessidades, onde prosseguiu as
suas atividades normais. Isso fez com que ficasse associada a Casa das Necessidades. Com a sua reedificação em
1792, os oratorianos se dividiram em duas facções, cujas divergências iriam favorecer mais tarde à casa original.
No entanto, esse fato viria a enfraquecer a imagem de prestígio da Congregação, principalmente pelo
esvaziamento ocorrido mais tarde. Apesar disso, continuaria a atrair os jovens. Apud. DOMINGUES, Francisco
Contente. I lustração e Catolicismo : Teodoro de Almeida. Lisboa : Colibri, 1994,  p.77 -78.



25

Em Portugal, existiram também as Academias de Ciências,60 embora em

circunstâncias específicas decorrentes de uma ambiência cultural própria. Proli feraram nos

séculos XVII e XVII I, mas geralmente as tentativas não perduravam e, quase exclusivamente,

eram de pendor literário ou religioso,61 Comparadas com as de outros países da Europa, não

tiveram especialização científica. A empresa de maior notabili dade foi a Academia de

Ciências de Lisboa, cuja primeira reunião se deu em 1780, à qual compareceram vários

portugueses.

A sua fundação já havia sido prenunciada em 1755, em um acordo entre Teodoro de

Almeida e D. João Carlos de Bragança, acordo esse, que não havia vigorado na época. A

Academia apresentou-se a público no dia 4 de julho de 1780, com uma oração de abertura de

Teodoro de Almeida, que fez instalar uma polêmica violenta. O teor de sua fala era de crítica

ao atraso português em relação às demais nações européias. A missão a que se propunha a

Academia subentendia uma crítica a priori da condição da intelectualidade portuguesa. A

polêmica, ao contrário do que se possa imaginar, tinha como pano de fundo um conflito entre

defensores do pombalismo (regalismo) e seus contrários. Ou seja, as críticas à Academia não

eram em relação ao seu projeto de modernização, de um projeto comum. A maior parte dos

críticos fazia apologia às realizações de Pombal, como a Reforma da Universidade e à adoção

do regalismo e do seu despotismo. O caso mais emblemático é o de Pina Manique, homem de

                                                          
60 No século XVIII , surgiu em regiões como Inglaterra, França - e reinos que hoje fazem parte da

Alemanha e Itália -, institucionalização de entidades coletivas particulares ou oficiais que se dedicavam à
investigação e à divulgação científica, as Academias de Ciência. Uma das primeiras foi a Academia dei Lincei,
fundada em Roma no ano de 1603 pelo duque de Acqua-Sparta, que registrou as contribuições de Galil eu
Galil ei. Geralmente estas academias iniciavam-se a partir de reuniões esporádicas até serem oficializadas, como
a Royal Society. Além das reuniões eram publicados periódicos como o Philosophical Transaction da Royal
Society e o Journal de Savants. Isso aumentaria a capacidade e rapidez de circulação de idéias científicas pela
Europa. No século XVIII , estas academias terão cada vez mais destaque dentro da sociedade. De forma geral,
defendiam a prevalência da experiência e da razão sobre a autoridade constituída como critérios de investigação
e de análise em harmonia com o espírito racional das Luzes. Também se preocupavam com o sentido utilit ário
do conhecimento científico e das aplicações tecnológicas possíveis, como na navegação, novas formas de
energia motora, melhoria das técnicas agrícolas. As Academias de Ciência difundiram a modernidade  pelos
salões, saindo do âmbito dos filósofos para uma elite constituída por nobres, médicos e oficiais do exército. Estes
espaços contribuíram para a secularização da sociedade e foram alvo de crítica de conservadores em função da
falta de formalismo com que tratavam determinados assuntos. Geralmente, eram iniciativas que partiam de um
restrito grupo de nobres, como o conde de Ericeira. Havia forte presença de estrangeiros em meio a essas
iniciativas, como a do inglês Luis Baden em 1725, de autoria de um folheto de divulgação de um curso intitulado
“Notícias da Academia, ou curso de filosofia experimental” . O curso não teve muito sucesso, apesar de se terem
difundido pela primeira vez as doutrinas de Robert Boyle e Isaac Newton, embora sem qualquer sorte de
conseqüências. Associadas às academias, estão as viagens de expedição científica, como a de Alexandre
Rodrigues Ferreira que levou uma série de sábios ao Brasil . Na Espanha estas iniciativas tiveram maior vulto.
Através desses movimentos, vai se imperando uma apologia da filosofia experimental, traço que também
marcará a defesa do modelo de cultura associada à reforma política institucional pretendida por Pombal. Isso se
manifestará com a reforma dos estudos menores em 1759 e a da Universidade em 1772. Os novos estatutos
pretendiam, acima de tudo, arregimentar novos professores e os meios para que houvesse maior abertura ao
saber experimentalista do século em prejuízo dos parâmetros filosófico-científicos da escolástica. p. 119.

61 DOMINGUES, op.cit, p.113



26

Pombal que sobrevivia à “viradeira”, no reinado de D. Maria, com a mesma autonomia que

gozava no período pombalino62. Fazendo apologia dos feitos do antigo ministro, não

partilhava a visão pessimista da situação nacional tal como foi delineada por Teodoro de

Almeida para justificar a necessidade da nova agremiação.63 

Foi a publicação do Verdadeiro Método que colocou de forma explícita o magno

conflito entre a cultura livre e a cultura das escolas. A polêmica em torno da publicação dessa

obra constitui um momento particular da História das Idéias em Portugal, e ilustra bem o

debate entre o velho e o moderno durante o século dezoito português. Sendo que a tendência

na gestão pombalina é de diminuição progressiva da presença do clero, identificado com o

regalismo. O auge desse movimento se dá com a expulsão dos jesuítas em 1759 e com a

Reforma da Universidade de Coimbra em 1772, sob o ministério do Marquês de Pombal. No

entanto, a história desse movimento reformista não veio acompanhada por um espaço crítico

de discussão. Observaremos mais tarde que, em torno das polêmicas do Verdadeiro Método

de Estudar de Verney, não há um “uso público da razão”, de acordo com o conceito kantiano.

O que predomina é a autoridade e não o consenso. Dentre diversos fatores que concorrem

para este fato, a fragili dade da cultura impressa portuguesa é o mais característico, limitando o

debate de idéias, e o processo de “Ilustração”.

1.2. 2 A imprensa portuguesa do século XVII I

No que se refere aos meios de publicação em Portugal, os jornais na segunda metade

do século XVII I eram em sua maioria frívolos e não possuíam um caráter predominante

político. Em geral, reproduziam notícias publicadas semanas ou meses antes por folhas

estrangeiras.64 Havia pouca participação das elites pensantes em termos de colaboração

efetiva, e as técnicas empregadas eram rudimentares. No século XVII I, fundaram-se ao todo

trinta e sete jornais65. Havia grande irregularidade nas publicações, e a circulação era

pequena, reduzindo-se praticamente aos assinantes.66 No período pombalino, criaram-se dez

ou onze jornais, com pouca influência, à exceção da Gazeta Literária. Segundo Burke, não

menos que 1.267 periódicos em francês foram criados entre 1600 e 1789, 176 deles entre

                                                          
62 Pina Manique era um estrangeirado, conduziu um projeto de envio de bolseiros de cirurgia para a

Escócia. Ibid. ,  p.128.
63 Ibid. , p.129.
64TENGARRINHA, José. Histór ia da imprensa periódica por tuguesa. Lisboa: Portugália, 1995. p.4.
65 Ibid. , p.38.
66 Ibid. ,  p. 43



27

1600 e 1699 e o restante a partir de então.67 A título de ilustração, veja-se o tratamento dado

pela imprensa portuguesa a um dos fatos mais importantes ocorridos em Portugal no século

XVII I: no dia de 1º de novembro de 1755, ocorreu o grande terremoto de Lisboa, seguido de

um maremoto e de um enorme incêndio, que viria a durar vários dias e que abalou e destruiu

parcialmente a cidade de Lisboa, matando e ferindo milhares de pessoas. Cinco dias depois, o

semanário Gazeta de Lisboa, única publicação periódica portuguesa em circulação na altura,

noticiava:

O dia 1º do corrente ficará memorável a todos os séculos pelos terramotos e incêndios que
arruinaram uma grande parte desta cidade; mas tem havido a felicidade de se acharem na ruína
os cofres da fazenda real e da maior parte dos particulares. (Gazeta de Lisboa [GL], n° 45,
1755)

Além da pouca importância dada a esse fato – que projetou Pombal a se consolidar

como ministro e reformador68-, chama atenção uma notícia de trinta e seis linhas dedicada ao

falecimento e enterro de um homem chamado Fr. Joaquim de S.José.69 Seria o caso mesmo de

questionar sobre o que era um jornal português desse período. Parece mesmo que o terremoto

já era notícia entre os portugueses por uma via mais eficaz: os rumores e as “vozes vagas” .70

A notícia do terremoto era algo implícito. Esta é a posição de Fernandes quando analisa os

meios de comunicação na Espanha até o período das invasões napoleônicas.71

Talvez o jornal mais crítico de Portugal ao longo do século XVII I tenha sido a Gazeta

Literária, que infelizmente teve uma existência curta, de julho de 1761 a julho de 1762.

Considerado o primeiro processo público de subscrição de livros em Portugal, o lançamento

da Gazeta Literária ocorre no Porto, em julho de, depois da expulsão dos jesuítas. Contava

                                                          
67Cf. BURKE, Peter. Uma Histór ia Social do Conhecimento: de Gutemberg a Diderot. Rio de Janeiro

: Jorge Zahar, 2003.  p.51.
68 Com relação a esse aspecto destaca-se o trabalho clássico do historiador português José Augusto

França , Lisboa Pombalina e o Iluminismo. A obra adaptada de seu doutorado, procura investigar as influências
do espírito do Iluminismo na gestão pombalina a partir da reconstrução de Lisboa. Procura captar em termos de
arquitetura e urbanismo, a sensibili dade e o alastramento das idéias modernas na reconstrução da cidade. O seu
eixo principal procura responder a duas questões complementares: em que medida a nova Lisboa está em relação
aos gostos e necessidades da sociedade portuguesa e em que medida se relaciona ela com a estética do
Iluminismo. Através do espírito reformista de Pombal, procura as relações entre uma cidade e uma sociedade,
como um modela o outro e vice-versa. Enfatiza a capacidade de Pombal de tomar decisões rápidas e improvisar
soluções que atendessem as necessidades imediatas através de um espirito racional e prático. Cf. FRANÇA, José
Augusto. Lisboa Pombalina e o I luminismo. Lisboa: Livraria Bertrand, 1977.

69 TENGARRINHA, op.cit. , p.47.
70 Cf. FERNÁNDEZ, Celso Almuiña. Os meios de comunicação na crise do Antigo Regime entre as

“vozes vagas” e a dramatização da palavra. In: Antigo Regime e L iberalismo, homenagem a M iguel Ar tola.
Madrid : Alianza Editorial, 1995.

71 BELO, André. A Gazeta de Lisboa e o terramoto de 1755: a margem do não escrito. Análise Social,
Lisboa , v. 34, p. 619-637, 2000.  p. 151-152



28

com a proteção do governador e brigadeiro do Exército João Almada de Melo.72 O editor

Bernardo de Lima produziu mais de cem extratos de obras, dezenove dos quais traduzidos de

outras publicações periódicas estrangeiras. Lamentava a modesta cifra, alegando que na

Europa se publicavam anualmente 6.000 livros. Segundo Ana Cristina Bartolomeu Araújo, as

publicações da Gazeta Literária demonstram a conexão de Portugal com os principais centros

de impressão da Europa.73

Em novembro de 1761, publicou-se na Gazeta Literária um artigo do editor Bernardo

de Lima tratando da escravidão, mais especificamente do “comércio que se faz dos homens”.

Abordava artigo publicado em jornal estrangeiro, provavelmente inglês, que criti cava os

males da escravidão. Sem desconsiderar a “útil humanidade” que enobrece a nação inglesa,

aponta o inconveniente de ver ameaçada a superioridade que os “Europeus têm alcançado

sobre os demais habitantes do mundo”. A seu ver, dar liberdade a um escravo é o pior castigo

que se pode dar, pois não conseguem sobreviver e se adaptar às novas condições. Embora

critique a metodologia dos castigos, afirma que:

Os pretos que nascem na Europa e se transportam à América para aliviar o trabalho dos
Europeus, merecem ainda mais a escravidão, porque nesta melhoram de condição. Antes que
principiasse o comércio dos escravos costumavam os negros, que andavam continuamente em
guerra uns com os outros, matar todos os seus prisioneiros depois de os fazer experimentar os
mais rigorosos tormentos.74

Segundo o editor, “Nem a razão, nem a justiça, nem a religião podem desculpar o dar

liberdade a uma espécie de gente, que como é moralmente certo, empregarão esta liberdade na

destruição dos mesmos que lhe derão” .75

Bernardo Lima comenta, que se os argumentos ingleses fossem concludentes,

deveriam ser libertados os escravos que servem nas colônias britânicas. Se isso ocorresse,

provavelmente os habitantes europeus das colônias se tornariam cativos dos escravos.

Analisando a hipóteses de um homem cujo terreno utili zasse 200 escravos, uma generosa lei

abolicionista seria crueldade para este indivíduo, levando-o ao último grau de miséria e de

indigência.

Além da crítica ao caráter liberal do artigo deste jornal inglês, parece também haver

relação, talvez sutil , com a Lei assinada no dia 19 de setembro por D. José, um mês antes da

                                                          
72 ARAÚJO, Ana Cristina Bartolomeu. Modalidades de Leitura das Luzes no Tempo de Pombal.

Revista de Histór ia.  Porto, v. 10, p.107, 1990.
73 Ibidi., p. 119.
74 GAZETA Literária, novembro de 1761. p.337-339.
75 Idi.



29

publicação do artigo, que proibia o comércio de escravos nos portos da metrópole. O texto

dessa lei, que só seria publicada no dia 1º de outubro de 1761, deixa bem claro seus

propósitos:

Eu El Rey. Faço saber aos que este Alvará com força de Ley virem, que sendo informado dos
muitos, e grandes inconvenientes, que resultam do excesso, e devassidão com que contra as
Leys, e costumes de outras Cortes polidas se transporta annualmente da Africa, America e
Asia, para estes Reinos hum tão extraordinário número de escravos Pretos, que, fazendo nos
Meus Dominios Ultramarinos huma sensível falta para a cultura das Terras, e das Minas, só
vem a este Continente ocupar os lugares dos moços de servir, que ficando sem comodo, se
entregam à ociosidade, e se precipitam nos vicios....76

Apesar de fazer apelo a uma certa moralidade nos costumes associados à escravidão,

esta lei parece propor que o tráfego de mão-de-obra escrava feito nos domínios do Reino

deveria ser canalizado para a produção agrícola e mineira do Ultramar. Além disso,

solucionava o problema do desemprego entre os trabalhadores da metrópole. A lei ainda

acrescentava que todos que aportassem no Reino deveriam ser libertados sem a necessidade

de outra Carta ou alforria, nem de outro Despacho.77 Vê-se que Pombal tinha uma visão clara

da situação que não se harmonizava com a opinião de Bernardo de Lima. Deveriam ser

libertos os escravos que aportassem na metrópole para serem comercializados, porém nas

colônias esta hipótese estava fora de questão.

Presa por um fio e esgotada nos seus recursos, a imprensa periódica recebeu um

definitivo golpe em 1768, quando da criação da Real Mesa Censória e da Imprensa Régia.

Desde então, nenhum jornal é fundado na gestão pombalina (1750-1777). Somente com a

“viradeira” em 1778 a Gazeta de Lisboa retorna as suas publicações.

Ao longo do século XVIII, a tutela cultural de nobres e eclesiásticos foi sempre uma

constante na sociedade portuguesa, hegemonia atravessada por uma linha de fratura longa e

persistente. Essa perspectiva caracteriza o caráter institucional das transformações culturais do

Portugal do Setecentos.

Se, por um lado, coloca-se que Pombal, particularmente a partir de 1762, impediu a

manifestação de uma opinião pública esclarecida, deve-se também apontar uma progressiva

brandura do Santo Ofício após 1774. O Regimento de 1774, publicado por Pombal, seculariza

a Inquisição, coloca-a na dependência da coroa. Nos fins do Setecentos, os casos mais

                                                          
76 Apud. RAMOS, Luis de Oliveira. Pombal e o Escravagismo. Revista da Faculdade de

Letras.Lisboa,  p.173.
77 Idi.



30

salientes de insubmissão de pensamento face à ortodoxia derivam, em regra, menos da

criatividade pessoal, e mais de contatos com a literatura das Luzes.

Inácio da Silva admitiu que se deixava seduzir pela doutrina em questão para poder

faltar, sem remorso, aos bons costumes e ao voto de castidade – revelando-se um caso de

hedonismo. Ou, como o caso do Doutor em Medicina Manuel Pereira Graça, simpatizante da

Revolução Francesa. Houve processos que envolveram estrangeirados, como José Anastácio

da Cunha, do cenáculo de Valença do Minho (1775-1778) – onde havia vários militares

estrangeiros e alguns jovens. Como também Diogo Fervier, professor da Aula Real de

Artilharia, incorrendo em uma devassa em Valença do Minho, ocorrendo a condenação dos

principais membros e o Auto de fé de 1778.

Por outro lado, torna-se necessário repensar o alcance da censura enquanto prática

disciplinar e modalidade de leitura e reavaliar novos indicadores como a imprensa periódica e

outros meios de acesso e divulgação que, não tendo imediata intenção doutrinal, franquearam

e prepararam a leitura do livro estrangeiro. O avultado número de gramáticas e dicionários de

línguas estrangeiras então publicados entre 1730 e finais de 1770 reflete a aceleração do ritmo

de trocas culturais de Portugal com outros países.78 Esse aspecto, quase sempre ausente na

apreciação da política cultural pombalina, é determinante para a compreensão da riqueza e

complexidade das idéias que se opunham ao próprio pombalismo, e é também suscetível de

imprimir outro sentido e uma cronologia à difusão das Luzes em Portugal.79 Essa perspectiva,

lançada por Ana Cristina Bartolomeu de Araújo, amplia a idéia colocada por Dias de um

intercâmbio, de um contato com a cultura européia.

1.2.3 Pombal e seu Projeto Político

Talvez um dos maiores méritos do ministro de D. José tenha sido a sua capacidade de

constituir uma equipe. Influenciado pela filosofia de seu tempo e sensível à conjuntura de

então, o marquês teve uma trajetória histórica que viria a marcar sua época.

 A era pombalina é um tema associado a uma grande produção bibliográfica. É muito

comum a confusão entre Luzes e Iluminismo com Despotismo Esclarecido, tendo o segundo

                                                          
78 O anónimo, repartido pelas semanas para divertimento e utili dade do público, lançado e dirigido por

Bento Morgati, e que se publicou entre 1752 e 1754. O Amusement périodique. Discours historiques ,politi ques,
moraux, littéraires et critiques. O Mensal redigido por Francisco Xavier de Oliveira em Londres. Queima de
livros na Praça do Comércio – Real Mesa Censória – existência de dicionários filosóficos, os de Bayle e
Voltaire, em mais de 600 bibliotecas portuguesas. Cf. Revista de História. Ana Cristina Bartolomeu de Araújo.
Instituto Nacional de Investigação Científica. Porto 1990.

79 Ibid. ,  p.126



31

como efeito do primeiro. Nessa perspectiva, surgem vários paradoxos, fruto de comparações

das reformas de Pombal com o ideário iluminista. Talvez fosse mais fácil compreender o

Despotismo Esclarecido como uma fase tardia do Absolutismo, mais ligada às mudanças que

a Europa sofria no século XVII I do que como efeito das idéias modernas.80

Dois autores clássicos sobre o assunto, Maxwell e Falcon, mediante diferentes

abordagens - Maxwell por meio do conceito de despotismo esclarecido e Falcon associando

pombalismo e mercantili smo -, procuraram compreender as distorções entre a teoria e a

prática do pombalismo, apontando um paradoxo.81 A problemática proposta de início por

Falcon é de que o período habitualmente designado pela historiografia como "pombalino"

passa a ser definido em termos político-econômicos como de caráter "mercantili sta".

Estudar a teoria política de um governo ou de uma época não equivale a conhecer a

respectiva prática política, e vice-versa.82 A partir dessa premissa, questionamos e o que tem

se chamado paradoxo do iluminismo lusitano: o marquês de Pombal. As contradições, as

indefinições são inseparáveis das relações entre a prática e a teoria pombalina. Investigando a

formação intelectual do marquês, é possível perceber que havia um projeto político em

gestação, ponto sobre o qual, por muito tempo, a historiografia havia silenciado.

Em 1756 fora publicado um texto anônimo em francês, com o título Discours politi que

sur les avantages que Portugal paurroit retirer de son malheur, dans lequel láuteur

développe les moyes que lángleterre avoit mis jusque-là en usage pour ruiner cette

monarchie. A autoria do texto fora atribuída a Pombal em obras de grandes historiadores

portugueses até fins do século XIX. O texto teve várias edições e sua primeira edição em

espanhol saiu em 1762 com o título: Profecia Política, verificada en lo que está sucediendo a

los Portugueses por su ciega aficcíon a los ingleses: hecha despues del terramoto de 1755...

Madrid. Imprenta de la Gazeta, 1762. Em 1861, já figura no tomo das Cartas e outras obras

seletas do marquês de Pombal em português.

No entanto, desde 1806, a autoria do texto já era conhecida, revelada por Antoine-

Alexandre Barbier, no seu Dictionaire des ouvrages anonymes. Trata-se de Ange Goudar.

Nasceu em Montpelli er por volta de 1720, e faleceu em Londres em 1791. Descendente de um

inspetor geral do comércio, chegou a Lisboa por volta de 1752 e já estava de regresso à pátria

                                                          
80 MARQUES, A.H de Oliveira. Breve Histór ia de Por tugal. Lisboa : Editorial Presença, 1998.  p.374.
81Cf. MAXWELLl, Kenneth. O Marquês de Pombal: paradoxo da iluminismo. Rio de Janeiro: Paz e

Terra, 1996. FALCON, Francisco José Calazans. A época pombalina: política econômica e monarquia
ilustrada.  São Paulo: Ática, 1982.

82 DIAS, J. S. da Silva. Pombalismo e Projeto Político. Lisboa: Centro de História da Cultura da
Universidade Nova Lisboa, 1984.



32

em 1754. Depois, passou por Nápoles e reinos do Norte da Europa, até morrer na Grã-

Bretanha. Dias, o retrata como um aventureiro de pena fácil .83

O “Discurso” é um manifesto antibritânico. Defende que Portugal tinha a agricultura, a

indústria e o comércio em ruínas por causa dos ingleses, encontrando-se num estado de

decadência econômica e política que o reduzia, em termos de pátria, à condição de colônia da

Inglaterra. O texto aponta para uma vantajosa aliança entre Portugal e França, para uma

arrancada de crescimento político e econômico, principalmente após o terremoto de Lisboa.

Sabe-se que isso jamais ocorrera, e mais tarde Portugal sofreria fortes pressões da França

através do Bloqueio Continental proclamado por Napoleão. O livro, como afirma Dias, “exala

anglofobia”.

É fácil perceber que, se tal texto fosse de autoria de Pombal, indicaria uma

discordância entre sua teoria e sua prática, pois, se o livro era uma crítica à aliança luso-

inglesa, na prática Portugal e Inglaterra se mantiveram grandes parceiros por longas décadas,

no mínimo até a partida da família real para o Brasil em 1808, onde a participação britânica

fora essencial. E sabe-se que esta aliança de Portugal com o reino inglês se deve muito às

estratégias e articulações políticas de Pombal.

A crítica situação de Portugal em relação ao quadro político-econômico encabeçado

pela concorrência entre Inglaterra e França fora analisada criti camente pelo Marquês. A

consciência da situação de Portugal no equilíbrio político da Europa fora adquirida nas suas

duas missões diplomáticas antes de assumir o cargo de primeiro ministro do rei D. José. É

nesse período que germina seu programa de governo. Em 1738, Pombal viajou a Londres

onde permaneceu por quatro anos, depois voltou para Lisboa e partiu para Viena retornando

em 1749.

Na Inglaterra, foi intermediar o contencioso anglo-luso respeitante ao comércio e à

navegação. Nas décadas finais do reinado de D. João V, os ingleses opinavam que Portugal

seria uma aliado dócil . Pombal percebeu que os poucos mercadores que circulavam pelas

praças inglesas eram desrespeitados em seus direitos e sofriam vexações, e logo compreendeu

por que o comércio português não se desenvolvia naquelas praças. Os tratados entre as duas

nações deveriam ser reformulados, visto que os costumes haviam favorecido os ingleses e

prejudicado os portugueses. O Tratado de 1661, que abriu os portos do Brasil e da Índia à

navegação inglesa, fora celebrado na conjuntura de guerra entre Portugal e o reino de Castela

e com Amsterdã. O Tratado visava uma parceria com a Inglaterra no sentido de ampliar a

participação dos produtos portugueses em outros Estados. Ao contrário disso, os ingleses

                                                          
83 Idi.



33

arruinaram o comércio português substituindo o tabaco e o pau-brasil pelas lavouras de

Virgínia e Mariland. Propondo uma revisão dos tratados de 1654, 1661 e 1703, Pombal

explorou com inteligência e imaginação o temor britânico de uma inversão das alianças de

Portugal em favor da França.

Em Viena, fora convocado para intermediar entre a Cúria Romana e a corte dos

Austrias, missão que estava fadada ao fracasso, pois, conforme alguns historiadores

portugueses, havia uma conspiração contra Pombal na corte portuguesa. Pombal, mesmo

sendo mal assessorado pelos cardeais e ministros de Portugal, continuou sua missão para não

desagradar ao rei e perpetuar sua carreira diplomática. 

O marquês tinha em vista um projeto de aliança da Inglaterra (e Portugal) com a

Áustria (e a Espanha). O projeto implicava que a Espanha e os reinos da Itália se desligassem

da França e da Prússia. Se a França se unisse com a Espanha, a Europa se desequili braria

politi camente. Pombal logo percebeu que a mediação entre a Santa Sé e o Império passava

pela questão da italianização do papado e da internacionalização das pendências austro-

italianas. Em um de seus relatórios de sua permanência em Viena, considera que a Espanha, a

Áustria, a Santa Sé e Flandres não eram mais livres ou menos independentes do que Portugal,

podiam mudar de aliança, mas não podiam sacudir o fardo da dependência. Pombal percebeu

a importância para a segurança da pátria portuguesa com a integração da Espanha ao bloco

que equili brava o poder com França. Do ponto de vista ideológico, esta integração favorecia a

ampliação do “ iluminismo católico” 84 e o aparecimento de uma aliança cultural, dobrada de

uma aliança religiosa e política. A distância deste bloco cultural e interestadual, formado pela

Espanha, Roma e Áustria em relação á França, favorecia o avanço português para uma menor

dependência em relação aos ingleses.

Nessas duas grandes missões diplomáticas, Pombal teve contato com a cultura

européia do século XVII I. Na sua biblioteca em Londres havia obras de grandes juristas como

Pufendorf e Grocio, e provavelmente teria tido contato com as idéias de Descartes e com os

empiristas ingleses como Newton e Locke. Em Viena, seu médico assistente era Von Swieten,

discípulo de Boerhave, defensor de reformas pedagógicas e representante do “ iluminismo

católico” . Pombal se preocupava em adaptar a religiosidade às novas idéias do iluminismo de

                                                          
84 Iluminismo católico é uma expressão utili zada por alguns autores para caracterizar uma corrente de

pensamento que, embora tenha influência das “Luzes” , não conseguiu se desvencilhar da fé e de alguns dogmas
da Igreja. Também procura dar conta de um certo ecletismo filosófico que procurou concili ar as idéias modernas
com o pensamento institucional da Igreja. Pode-se encontrar também variações desta expressão, como
“iluminismo mitigado” , “ iluminismo reformista”.



34

forma a projetar o catolicismo na vida civil . Apesar disso, se orgulhava de sua religiosidade e

de sua nação, pois considerava Portugal o único reino onde a Religião permanecera pura e

ili bada. No entanto, sabemos que mais tarde o marquês praticaria uma política regalista no

sentido de fazer do poder sacro um aparelho ideológico do poder temporal. Esse fato fica

evidente com a expulsão dos jesuítas em 1759.

Verney seria expulso de Roma em 1771 por influência de Pombal.85 Em carta de 8 de

fevereiro de 1786 ao oratoriano Padre José de Azevedo, disse: ”Eu sim, tive ao princípio

particular ordem da Corte de iluminar a nossa nação, em tudo o que pudesse, mas nunca me

deram os meios para o executar” .86 O pensamento verneyano se harmoniza com as reformas

pombalinas em muitos aspectos. No entanto, sobre a suposta cooperação de Verney no

gabinete de Pombal, se manifestou apenas indiretamente, sem documentos oficiais que o

comprovem. Cabral de Moncada comenta o pensamento de Verney: “Esta aí o gérmen de todas

as reformas posteriores do século, não só da reforma do ensino, segundo mais geralmente se crê, como

antes disso, da própria reforma do romanismo em Portugal, da lei da Boa Razão e da restante

legislação pombalina que nela se inspirou.87

                                                          
85 VM, v2, p.XLIV
86 Apud. ANDRADE, Antonio Alberto Banha de. Verney e a projeção de sua obra. Instituto de

Cultura Portuguesa, 1980. p.15
87 O mesmo professor entende que Verney introduziu as idéias da Escola do Direito Natural expostas na

carta XIII do Verdadeiro Método, “Que ele tivesse sido o causador directo, o deus ex machina de uma grande
parte da legislação do Marquês, é, pelo menos discutível. Mas que ele fosse a mais alta consciência, no íntimo da
qual se definia e tomava corpo, pouco a pouco, todo o sistema de idéias de que o regime parecia querer tornar-se
a concretização política, isso é o que nos parece evidente”  cf. ANDRADE, p.76 e.78



35

2 O PENSAMENTO MODERNO DE VERNEY

2.1 VERNEY, PORTUGUÊS OU COSMOPOLITA?

Um dos traços mais marcantes dos homens do iluminismo era seu caráter cosmopolita.

A busca do conhecimento através da razão transcendia a idéia do pertencimento a uma nação.

A “República das Letras” se identificava com o projeto de uma sociedade universal, que

compartilhava o gosto pelas “Ciências e pelas Artes” . Verney é um cosmopolita que queria

iluminar Portugal.

 Não existem muitos documentos a respeito da vida pessoal de Verney. De origem

francesa, filho de Dionísio Verney e Maria Arnaut, Luis Antonio Verney nasceu em Lisboa, a

23 de julho de 1713. Estudou Filosofia na Congregação do Oratório de Lisboa e, tendo

concluído o ensino fundamental, deslocou-se para Évora. Graduou-se mestre em artes, depois

de ter sustentado teses públicas de Filosofia. Decorridos poucos anos, concluiu o curso de

Teologia na Universidade de Évora.88 Em 1736, estabelece-se em Roma, onde cursou as

cadeiras de Teologia Dogmática e de Jurisprudência. Verney indica que nessa época, o

movimento intelectual francês repercutia mais em Roma do que em Portugal. Em Roma. O

pontífice Bento XIV conferiu-lhe a sinecura de arcediago no arcebispado de Évora, em

1742.89

Em Roma, Verney havia se impressionado com escritores como Muratori, autor da

obra Delle Riflessioni sopra il Buon Gusto nelle Scienze e nell ’Arti (Veneza, 1708); Colónia,

1721; Veneza, 1726, 1736, 1744) e de Diffetti della Giurisprudenze, 1742; e António

Genovesi, que pontificiava em Nápoles, tradutor da obra de Locke, The reasonableness of

Cristianity as delivered in the scripture. Genovesi criti cou o inatismo e o silogismo nos

Elementa Artis Logico-Criticae (1745). Em 1745 editou para seus alunos da Universidade os

elementos de Física de Musschenbroeck..90 O ambiente intelectual da capital da Igreja,

comparado com o português, era muito mais permeável às idéias vindas da França, da

Inglaterra e de Flandres:

                                                          
88 Banha de ANDRADE afirma que concluiu o curso de Filosofia, recebendo o grau de Bacharel em

1731 e o de Licenciado e Mestre em Artes dois anos depois. Ibid.., p.15
89 Arcediago: autoridade eclesiástica que exerce poderes sobre vigários. Arcebispo: prelado que tem

bispos sujeitos à sua autoridade. Sinecura: cargo ou emprego rendoso e de pouco trabalho; emprego cujas
funções não se exercem.

90 ANDRADE, op.cit, p.19.



36

Mas isto seria nada: o melhor da festa está na satisfação com que ficam de terem estudado tudo aquilo
(método escolástico). Se alguém lhe contradiz um ponto; se alguém quer tomar o trabalho de lhe
mostrar que nada daquilo vale um figo; ou que Aristóteles não falou naquele sentido; ou que a Filosofia
se deve tratar de outra maneira; e que assim tratam naqueles países que dão leis ao mundo em matéria
de erudição, e ainda em Roma, nas barbas do Papa, etc.91

Em 1746, publicou o Verdadeiro Método de Estudar, provavelmente redigido até

1744. Eram dezesseis cartas em português, formando dois tomos, como oferta aos padres da

Companhia de Jesus. Seu objetivo, partindo de um idealismo,92 era livrar Portugal do atraso

em relação às demais nações européias, e como escreveu: "formar homens que sejam úteis

para a república e religião".93 Seu livro causou muita polêmica, sendo publicadas várias obras

contra seu método. Dentre seus críticos, o mais ferrenho foi um jesuíta que usava o codinome

de padre Arsénio da Piedade, que acusava Verney de ser jansenita94 e inimigo do reino:

Reina esta moda muito em Inglaterra, França, e Flandres. É posto que muitos destes são
Católicos, é necessária grande advertência para separar dos que são suspeitos na Fé, ainda que
ordinariamente se achão em Frances, porque nesta língua saem de outras partes, e ainda que
sejão nascidos em França, bem sabido é, que lá não faltam Jansenitas. 95

O Verdadeiro Método de Estudar apareceu assinado pelo pseudônimo de "padre

Barbadinho". Ainda em 1754, oito anos decorridos da primeira edição, o próprio Verney

negava a Francisco de Pina e Melo que lhe pertencesse a autoria da obra.96 A autoria só fora

constatada à hora da morte, no testamento e seus anexos.

Em 1760, Portugal e a Santa Sé quebraram as relações diplomáticas,97 e Verney teve

que abandonar Roma. Posteriormente, escreveria cinco cartas ao padre preposto da

                                                          
91 VM. Estudos Filosóficos, V.3, p.8.
92 "Recordo-me, Excelência, que me haveis dito uma vez que, ocorrendo-me algum pensamento útil ao

bem público, eu não deixasse de vo-lo dizer", Idi.
93 Ibid. ,   p.15
94 Doutrina de Cornélio Jansen, bispo de Ipres, sobre a graça e predestinação. Cornelius Jansenius

(1585-1638) radicalizou o pensamento de santo Agostinho no tocante à relação entre a graça divina e a liberdade
humana, o jansenismo fazia depender a salvação do homem do juízo prévio e insondável do Criador, e não das
"boas obras" ou da vontade da criatura.

95 REFLEXÕES Apologéticas, p.7.
96 Sobre a autoria do Verdadeiro Método, ver também Maria Lúcia Gonçalves Pires. p.19.In:.Verney,

Luis Antonio. Verdadeiro Método de Estudar : car tas sobre retór ica e poética. Lisboa :  Presença, 1991.
97 O Papa ficou indignado pela falta de diplomacia do Conde de Oeiras (futuro Marquês de Pombal) que

expulsou o núncio (embaixador do papa junto de um governo estrangeiro), Accioujuoli ,  que não o havia
convidado para o casamento do infante D.Pedro, irmão do rei, com a princesa D.Maria, sua sobrinha e herdeira
do trono. Querendo Francisco de Almada e Mendonça, primo de Sebastião José de Carvalho e Mello (futuro
Marquês de Pombal) e embaixador de Portugal no Vaticano, entregar uma nota justificativa da atitude nada
cortês para o pontífice na pessoa do núncio, Clemente XIII negou-se a recebê-lo. Em julho de 1760, na igreja
portuguesa de Santo António, em Roma, colaram-se editais com o aviso da ruptura entre as duas potências, e
ordem aos portugueses para abandonarem a capital pontifícia e os territórios anexos. E, no dia 7 daquele mês,
partiu Mendônça, e também Verney.



37

Congregação do Oratório datadas em Pizza, até 1767. E a última de 1769, em Veneza. Mas

acredita-se que tenha se estabelecido em Pizza, pois de lá datou algumas cartas entre 1765 e

1766. Mais tarde, Verney caiu no desgosto do embaixador Francisco de Almada e Mendonça

sofrendo retaliações e ingratidão. Foi desterrado pelo Papa, por meio de Pombal, para a

Toscana, onde passou os dez anos restantes de sua vida.98 Dois anos após ser nomeado para a

Mesa de Consciência e Ordens (dignação meramente honorífica), Verney morre no dia 20 de

março de 1792.

Verney enfatiza a importância da História na compreensão das demais ciências. Mas o

mais importante é o uso da História para corroborar suas argumentações teóricas. Quase

sempre baliza sua linha de raciocínio por uma prévia História da idéia a que está discutindo.

Isto suposto, acho que o melhor modo de desenganar esta gente é mostrar-lhe os seus prejuízos
é por-lhe diante dos olhos uma breve história da matéria que tratam; e persuado-me que este é
o mais necessário prolegómeno em todas as ciências...poupa-se muito trabalho e  muito
estudo: adianta-se um homem muito na inteligência da matéria e só assim fica capaz de ouvir
o que se deve e desenganar-se de si mesmo.99

A influência e a projeção da obra de Verney foi bastante ampla na cultura portuguesa.

Na Europa, fora publicado em Paris um resumo da obra de Verney em 1762 intitulado Essai

sur les moyes de rétabli r les Sciences et les lettres en Portugal. Na Espanha, D. Maymó y

Ribes, doutor em Teologia e Leis, publicou uma tradução do V.M em 1760. Com à viagem a

Espanha do Oratoriano mexicano Bento Dias de Gamarra, a Lógica verneyana foi

transplantada para os Elementa Recentiorioris Philosophiae, editados na cidade do México

em 1774. No Brasil: Merece destaque o Bispo José Joaquim da Cunha de Azeredo Coutinho

(1742-1821), geralmente apontado como figura máxima do “ Iluminismo no Brasil ” .100

  Verney era um “ iluminista português estrangeirado” , porém, embora defendesse o

abrandamento, da Inquisição tinha uma opinião bastante contrária ao espírito do Iluminismo

sobre este tema:” ....tenho a opinião de que aquele Tribunal é muito necessário em Portugal, a

fim de conter as populações e evitar que elas, por superstição ou leviandade de espírito, caiam

em doutrinas absurdas.” 101

                                                          
98 O organizador de outra edição do Verdadeiro Método, Domingos Barreira, acusa severamente o

Marquês: "O verdugo do padre Malagrida, o incendiário da Trafaria, o estrangulador das consciências livres, que
ensandeceu de susto o povo; o monstro que inventou, em todas as minúncias, o diabólico suplício dos Tavoras,
não resistiu à perspectiva de assassinar pela fome o pensador verdadeiramente europeu que tivemos no século
XVIII - o pedagogista e filósofo que lhe inspirou o melhor do seu reformismo". Verdadeiro Método, edição
organizada  pelo professor Domingos Barreira. Coleção Portugal, p.29

99 VM, Estudos Filosóficos, v. 3, p.19.
100 ANDRADE, op.cit, p.82,83,86 e 91.
101 Em exertos de cartas endereçadas a Luís Muratori e a Aires de Sá Melo. Apud. ANDRADE, p.107



38

No fim da vida, Verney já não podia ler nem escrever. Além da tristeza que

semelhante estado de saúde lhe causava, sofria a pobreza e o quase abandono de seus

naturais.102 “No dia 20 de março de 1792, o Ilustríssimo Cavaleiro Luis Vernei, filho do

defunto Dionisio, da diocese de Évora, quase 70 anos de idade foi insultado de um mal

repentino... (confessado) e ungido, por espaço de 8 dias destituído ou falto, expirou.” 103

2.2 O SISTEMA VERNEYANO

Verney criti ca, com muitos argumentos e assertivas, os pontos nevrálgicos do antigo

método de estudar escolástico. A primeira parte da Carta Oitava sobre Filosofia segue uma

linha de apresentação desse problema muito clara, de acordo com o sumário apresentado por

Verney: “Trata-se da Filosofia. Mau método com que se ensina em Portugal. Advertência das outras

Nações em procurar a Ciência. Necessidade da História da Filosofia para se livrar de prejuízos. Idéia

da Série Filosófica. Danos e impropriedades da Lógica Vulgar (Silogismo). Dá-se uma idéia da boa

lógica.”104

Verney aponta os vários aspectos da resistência à Filosofia Moderna, dentre eles o

preconceito da inferioridade cultural do estrangeiro. Referindo-se aos homens de letras

portugueses: “Eles confundem todos os autores modernos, e, sem mais exame, os acusam dos

mesmos erros, e, com estranha dialética, os condenam de ignorância.” 105

Estudos de Medicina, Teologia e ambos os Direitos partiam de uma orientação

filosófica aristotélica. Assim, como não havia uma metodologia especializada para cada uma

das ciências, partia-se de uma metodologia única:

Examine V.P. o método que segue um estudante que entra nessa Universidade para estudar
Medicina; veja que autores estuda, e ficará bem persuadido que não é possível que este
homem saiba nunca Medicina. Todos estes médicos são Galênicos; e todos fundam o seu
sistema na Flisosofia Peripatética...106

                                                          
102 Ibid. , p.12
103 Apud. ANDRADE, p. 12
104 VM. Estudos Filosóficos. v. 3,  p.1.
105 Ibid. , p.12.
106 V.M. Estudos Médicos, Jur ídicos e Teológicos, v.4, p.28. Verney demonstra que o maior equívoco

da Medicina Peripatética era o ódio pela Anatomia. Cf, p. 24.



39

 Um desses pontos se refere ao silogismo, que poderia ser grosseiramente definido

como um método de explicação através de recursos bastante complexos de retórica.107

Verney traça uma pequena história do silogismo: iniciou no Ocidente no século IX, e

aumentou no XI; e durou até o meio do século XVI. Verney não afirma que tal método seja

totalmente inútil , mas  muito  complexo para poucos resultados.  A ele,  Verney  põe o estilo

"dialético", "o estilo de falar conciso e breve", sem aquelas figuras que constituem o estilo

retórico. Ele os associa aos sofistas. Verney argumenta que o investigador, crítico, o homem

de ciência atem-se às observações diretas e pessoais; o sofista raciocina por dados

especulativos, e o silogismo fornece-lhe um instrumento precioso para as suas especulações

infundadas: "Poderão as palavras e modo com que se diz dar mais luz às razões; mas palavras

sem razões nada provam".108 Dessa forma, o Silogismo, como método, não possibilit a a

ampliação do conhecimento, devendo ser substituído pela razão experimental:

A verdade e a razão é uma só. Todos podemos discorrer e entender o que nos dizem; e quem
fala em maneira que melhor o entendam, e prova melhor o que diz, esse é que se deve seguir
com preferência aos outros... Esta é a pedra de toque não só da lógica, mas de qualquer outra
faculdade: temos por princípio coisas tais, que os entendam todos os que dão alguma atenção
às ditas regras.... Importa pouco o que disse este ou aquele da lógica; o que importa é facilitar
os meios para não se enganar e buscar para isto um método que a "boa razão" persuade ser
útil, e os homens que têm voto na matéria reconhecem, com razão e experiência, ser o único
meio para conseguir aquele fim. Além disso, propô-lo de um modo que qualquer pessoa de
juízo se capacite da dita verdade.109

Verney subordina todo o seu sistema à razão, porém não abre mão de recursos que

venham a facilit ar o esclarecimento dos homens, pois a verdade se deixa persuadir quando lhe

é dada atenção. Para estimular a atenção, Veney distingue o orador do filósofo.

Ambos têm por objeto a Verdade; mas o Filósofo não costuma mover a vontade; contenta-se
de expor as razões; porém, se acaso não acha um leitor sem prejuízos e preocupações, não
conclui nada. Mas o Orador move as paixões,  excita a curiosidade, mostra a verdade de tantos
modos, com tanta clareza, com tanta eficácia, desfaz os prejuízos com tanto estudo, que
finalmente convence o ouvinte.110

                                                          
107 O silogismo é um processo habil íssimo de argumentar ensinado por Aristóteles no Organon e usado

com fanático excesso pelos seus postiladores da Idade Média. Os escolásticos recorriam ao silogismo como um
instrumento infalível nas especulações Teológicas e metafísicas. São assaz complexas as regras da silogística. O
Silogismo poderia ser considerado de forma sintética como uma metáfora donde se retiraram determinadas
conclusões. Por exemplo: Todo homem é animal, Pedro é homem, logo Pedro é animal.

108 V.M. Estudos Filosóficos, v.3, p.54.
109 Ibid. ,  p.78.
110 V.M. Estudos  L iterár ios, v. 2, p.147.



40

 Da mesma forma, criti ca a física dos peripatéticos,111 estes desprezavam a experiência

pelo que ela tinha de iconoclasta. Para Verney, a Física, sinônimo de Filosofia, é conhecer as

coisas pelas suas causas, ou conhecer a verdadeira causa das coisas.

Defende que não devemos querer que a natureza se componha segundo as nossas

idéias; mas devemos acomodar as nossas idéias aos efeitos que observamos na natureza.

Verney opõe a este método o que ele chama de "boa filosofia", termo que associa

como sinônimo de ciência. Verney tinha consciência de que seus opositores interpretavam as

filosofias modernas como de Galil ei, Descartes, Gasendo e Newton como heréticas.

Comenta o impulso dado às ciências naturais com a fundação das academias, em

1662-63, a de Londres; 1666, a de Paris. Em vários lugares da Europa já se ensinava

publicamente a Filosofia Moderna, nos reinos da Itália, França, Alemanha e até mesmo em

alguns colégios jesuítas na Itália.112 “Não se justifica o preconceito aos modernos, uma vez

que a filosofia moderna já está introduzida entre Católicos doutos” .113

Trechos do Verdadeiro Método de estudar compreendem idéias compiladas de Locke,

principalmente do seu "Ensaio sobre o entendimento humano".114 Essa influência é muito

forte nas críticas ao silogismo, de que se ocupou bastante Locke. Em relação a Descartes:

Eu certamente não sou Cartesiano, porque me persuado que tal sistema, em muitas coisas, é
mais engenhoso que verdadeiro; mas confesso a V.P. que não posso falar no tal Filósofo sem
grandíssima veneração. Este grande homem na Matemática foi insigne, e inventou algumas
coisas até ali ignoradas, e promoveu outras com felicidade. Em matéria de Filosofia, acho que
foi inventor de um sistema novo. Isto não parece nada aos ignorantes; mas aos homens que
entendem qual é a dificuldade de inventar, e inventar com tanta propriedade, que ainda depois
de descobertas as máquinas, grande parte das experiências esteja da sua parte, é sinal de um
engenho elevadíssimo e de grande critério. Além disso, ele foi o primeiro que abriu a porta à
reforma dos estudos; pois, ainda que Bacon de Verulâmio e Galileu Galilei tivessem indicado
o método de fazer progressos na Física ( e alguns outros os fossem imitando), é certo, porém,
que Descartes foi o primeiro que fez um sistema ou inventou hipótese para explicar todos os
fenômenos naturais, e por este princípio abriu a porta aos outros para a reforma das
Ciências.115

Verney não diz que Descartes é desconhecido em Portugal e que ninguém chegou a ler

sua obra. Uns não compreendem, outros o combatem sem leitura, reclama por

interlocutores.116

                                                          
111 Escola fundada por Aristóteles através do legado deixado por Platão.
112 V.M. Estudos Filosóficos.  v. 3,  p.35.
113 Idi.
114 Entre as páginas 54 e 97  observamos uma subordinação total a Locke,  também ver p.198-203. Idi.
115 Ibid. ,  p.14 e 15.
116 Ibid. , , p.15 e16.



41

Em última instância, para Verney a razão é a faculdade pela qual se supõe o homem é

distingue-se das bestas, e pela qual é evidente que ele as ultrapassa. É também a faculdade

que descobre os meios, e corretamente os aplica, para descobrir a certeza em um e

probabili dade no outro. Contém duas faculdades, a sagacidade e a ilação; por uma, ela

descobre; pela outra, organiza as idéias intermediárias a fim de descobrir que conexão há em

cada elo da cadeia. (Raciocinar: capacidade de fazer conexão entre idéias). O silogismo peca

porque somente une os extremos de uma proposição, e não a conexão do meio com os

extremos. Não permite o encadeamento de todos os elementos de evidência que constituem

um conhecimento a respeito de algo. Afinal de contas, antes de Aristóteles ninguém

raciocinou bem? Verney reivindica a capacidade natural do homem de raciocinar: “A

capacidade de discernir evidências é tão natural quanto o ato de comer, não precisamos ter consciência

toda do processo.“117

Para Verney, os silogismos, além de serem inúteis, são prejudiciais. Verney

recomenda toda uma nova visão de mundo que seria avessa aos “ intelectuais” portugueses. O

que se estudava nas escolas não tinha utili dade fora delas, já não se adequavam mais às

necessidades de uma nação. Além de serem extremamente complexos e prolixos, não

explicam nada sobre o que deveria constituir uma Física: “São arengas que confundem o juízo

e para coisa nenhuma serve... Para mostrar a V.P o merecimento destas questões, basta pedir-

lhe queira refletir e examinar que utili dade delas se tira para ser bom Físico.” 118

O meio para uma mudança era uma disputa pública onde deveria haver um critério

comum da acepção de verdade. Portanto, era essencial a superação do Silogismo, que era a

forma de argumentar da maior parte das disputas portuguesas.

A mesma linha crítica ele aplica aos conceitos escolásticos dos acidentes,119 dos

predicamentos,120 a causa Final e Exemplar121 e outros.

                                                          
117 "A razão disto é porque, sem tanta erudição, a máquina do nosso corpo está disposta em modo que,

metendo o comer na boca e querendo mastigar, tudo aquilo se faz sem estudo ou reflexão alguma. Da mesma
sorte, a máquina espiritual da nossa alma (se me é lícito servir-me desta expressão) recebeu tal faculdade de
Deus, que conhece todas as coisas evidentes, e especialmente a conexão de umas com outras, sem estudo ou
artifício algum, ainda que nesse mesmo acto de conhecer pratique aquilo que superfluamente aprenderia de
outro". Ibid. ,  p.71.

118 V.M. Ibid. , p. 152-153.
119 "O acidente da cor não é uma entidade distinta da substância, fato que é comprovado à luz das

descobertas no campo da Física da Luz.  Ibid. , 128.
120 Uma das dez classes a que Aristóteles reduziu todas as coisas.
121 "Tudo se funda em que há no mundo uma ação, cuja natureza é ser dependência do Fim e do

Exemplar...o agente racional que obra alguma coisa tem seu Fim, pelo qual o faz; e muito o faz para imitar
alguma coisa, a que chamam Exemplar. E isto entende-se facilmente sem explicações; mas de nenhum modo
conduz para entender o que é Física", Ibid. ,  p.154.



42

Verney se indigna com a separação da Metafísica da Física, sua separação deve-se a

uma reorganização dos textos antigos criados pelos Peripatéticos, e que, sem explicação -

talvez por tradição -, vigoravam nos meios acadêmicos portugueses.

Verney dirige críticas diretas a determinados autores renomados da época, a exemplo

de Benito Jerónimo Feijóo y Montenegro (1676-1764); a obra desse padre beneditino tem o

mesmo caráter crítico do Verdadeiro Método de Estudar para o caso espanhol.122 Sua

principal obra  Theatro Crítico Universal ó Discursos varios en todo o genero de materias

para desengaño de errores comunes (1726--39) combate as crenças populares e o

obscurantismo na Espanha. Suas idéias também causaram polêmica e houve muitos críticos

debatedores. Verney não se surpreende com as explicações de Feijóo. O pórtico da obra de

Feijóo é uma argumentação contra o provérbio popular Vox Populi , vox Dei (a voz do Povo é

a voz de Deus). Para Verney: “qualquer bom Filósofo, e que tenha um juízo claro, reconhece

que não há conexão nenhuma entre a voz do Povo e a voz de Deus.123

Exempli fica com as beatas que são "canonizadas pelo Povo serem depois castigadas

publicamente pelo Santo Ofício";124 "se vêem mil impostores que enganam por muito tempo

os Povos".125 A boa Lógica aplicada a essas matérias poupa todos esses discursos. Verney

critica Feijóo por ser Peripatético e por não saber Matemática: "como é possível que discorra

bem da Física".126 Até mesmo opositor mais encarniçado do padre espanhol, Salvador José

Mañer (1676-1751), é criti cado por Verney.

Verney tinha uma idéia própria para o que ele chamava de boa Filosofia. Nesse

sentido, deveria se levar em conta: “A principal parte da Filosofia que é a Física, visto que a

Lógica parece ser somente uma disposição do entendimento da natureza das coisas, o que se

alcança por meio das suas propriedades e da redução aos próprios princípios.” 127

 A Física "é a ciência que trata da natureza das coisas, cujas pretende alcançar por

meio das suas propriedades".128 Reclama uma determinada conduta em relação aos fenômenos

naturais, devendo-se evitar: “Ser hipotético na explicação das causas (que é o mesmo que

                                                          
122 Benito Jerónimo Feijóo y Montenegro (1676-1764); benedito do mosteiro de S.Julião de Samos, que

procurou combater, com a maior projeção possível (por isso em forma muito acessível a toda a categoria de
leitores), todos os erros e superstições, ao mesmo tempo que divulgava as aquisições científicas que ia
respingando por publicações estrangeiras (Diários de Academias, Dicionários enciclopédicos recentes) ou por
informações de pessoas autorizadas com quem se dava.  Citado pelo comentador Antonio Salgado Junior, Ibid. ,
p.158.

123 Ibid. ,  p.161.
124 Ibid. ,  p.162.
125 Idi.
126 Ibid. ,  p.164.
127 Ibid. ,  p.121.
128 Idi.



43

dizer maus Filósofos)... 129 Por isso, os Cartesianos e Gasendistas, ainda que se chamem

modernos porque se fundam nas experiências, contudo são filósofos hipotéticos (que é o

mesmo que dizer maus Filósofos), porque supõem muitas coisas que não provam.” 130

 Então adverte que "nem tudo o que passa com o nome de Filosofia Moderna se deve

admitir” .131 E por isso Verney demonstra sua preferência por Newton132 a Cartésio e

Gasendo”.133 pois defende a experiência como fonte da verdade.134 Mesmo assim Verney

recomenda cuidado em relação a estas comparações:

Quem lê por Newton, Musschenbroek, Gravesande, De Martino, Keill, e outros Filósofos
semelhantes, - este homem, ainda que se encontre com Fabri, ou Tosca, ou Saguens, ou
Cordemoi, ou Regis etc. e outros modernos hipotéticos, saberá neles deixar o que deve,
escolher o melhor, emendar algumas coisas, e finalmente separar o branco do negro.134

Mas, para empregar-se nesses estudos, é necessário ter primeiro os requisitos

necessários: Geometria e Aritimética, "entre os homens doutos, querer ser Físico sem

Matemática é heresia".135

Verney lamenta "que o jurar determinada doutrina é o primeiro impedimento para toda

a sorte de estudos".136

Verney ressalta a necessidade de falar bem o francês e o italiano para ficar inteirado

das principais obras que circulavam pela Europa: “Para ser bom Filósofo, não é necessário saber

latim, coisa que os Peripatéticos nunca entenderam (....) No presente podemos saber muito sem saber

Latim. Quase tudo se encontra traduzido para o vulgar".137

 No entanto: “ (...) em Portugal pratica-se o contrário com tanto empenho, que quem

defendesse umas conclusões de Filosofia em Português, perderia o conceito".138

O latim era considerado língua universal, e base de expressão para a Filosofia.

Percebemos que costumava haver certa seleção de obras a partir do idioma em que era escrita,

havendo certo preconceito em relação àquelas escritas em "vulgar".139  Essa, tendência parecia

ser muito forte em Portugal, Verney reivindicava a prática do vernáculo, ou seja, do

português, para tornar mais acessível os novos conhecimentos da época:

                                                          
129 Ibid. ,  p.128.
130 Ibid. ,  p.201.
131 Ibid. ,  p.252.
132 Entre as páginas 208-209, Verney expõe com clareza sua preferência por Newton, explicando os

princípios que constituem a base da Física moderna (as leis de Newton). Idi.
133 Ibid. ,  p.201.
134 Ibid. ,  p.203.
135 Ibid. ,  p.217.
136 Ibid. ,  p.178.
137 Ibid. ,  p.230.
138 Idi.
139 Termo utili zado por Verney.



44

“Onde, digam o que quiserem os portugueses, é sem dúvida que podemos ser homens muito
doutos sem saber Latim” .

Mas, tornando à Física, todas as Nações cultas têm-na escrita na sua língua.
Holandeses, Iudescos, Ingleses, todos escrevem em vulgar, mas quase tudo isto acha-se
traduzido em Francês; e, se ajuntamos as muitas obras francesas que nesta matéria aparecem
todos os dias, vem daqui que a língua francesa seja hoje necessária e quase vulgar das
Ciências; e de sorte que quem a não fala, pelo menos entende-a. Os nossos italianos, que até
aqui aprendiam o francês para lerem as tais obras, picados disto, começaram a escrever
também em vulgar...” 140

Com relação à Política, percebemos concordância com o pensamento lockeano do

direito natural quando afirma que "não se passa virtudes ou vícios pelo sangue".141 Destaca-se

o valor dado por Verney à Ética, constituída por exemplos civis tirados da História.

Considerava-a no mesmo plano da Jurisprudência, do Direito, da Lei natural e da Lei das

gentes. Ela daria conta de todos esses termos utili zados na época que "ensina o modo de

regular as ações dos homens particulares enquanto são membros da sociedade civil ".142

Verney sugere indiretamente a substituição da moral religiosa pela Ética, mais útil às

necessidades da sociedade civil .143 Nesse aspecto, será muito censurado por seus críticos, que

desprezavam a necessidade da Ética, pois tudo que concerne a este termo se encontrava na

Religião.

Na matéria da Ética, Verney faz advertências ao que ele chama de autores pouco

recomendáveis como Maquiavel, Hobbes e Espinoza: “esse por tirar a liberdade do homem e

confunde o Homem com Deus, e tudo isto debaixo de belíssimas expressões que podem

enganar qualquer".144

A mais estranha de todas é em relação a Locke, pois até aqui acreditamos que tenha

sido a sua maior influência, principalmente quando falamos do Locke pedagogista de Some

Thoughts concernig Education.145 No entanto, esta contradição só se refere à matéria da Ética.

Finalizando estes comentários sobre o Verdadeiro Método de Estudar, segue o

posicionamento de Verney em relação à sua fé, que consideramos de extrema atualidade e

bom senso, embora não pareça muito apropriada para um padre daquela época: “São todos

obrigados a reconhecer que existe uma cousa inteligente que não é matéria, a qual produziu

                                                          
140 Ibid. ,  p.231 e 232.
141 Ibid. ,  p.276.
142 Ibid. ,  p.292.
143 Verney diz não haver um bom compêndio sobre a Ética no seu tempo, mas enquanto permanecesse

esta carência, poderiam ser utili zados Grócio e Pufendorf com algumas ressalvas.(294)
144 Ibid. ,  p.297.
145 Acredita-se que Verney tenha tido contato com as obras de Locke através das traduções de Pierre

Coste dos Thoughts em 1695 e a do Essay em 1700.



45

não só o mundo, mas a mesma matéria. Provado isto, fica claro que há Deus; porque isto

queremos significar por esta palavra Deus.” 146

As cartas de Verney sobre a Filosofia constituem um sistema próprio, um sistema que

procura concili ar o que havia de melhor na Filosofia até então, um sistema verneyano. Sua

obra representa uma consciência européia,147 pois estava inteirado da maior parte das

discussões que englobavam o debate Iluminista. De forma sensata, elenca uma série de

referências que hoje são, fundamentalmente, a base de toda a Filosofia Moderna. Através da

análise de Casini, constatamos que Verney percorreu o mesmo caminho da maioria dos

filósofos modernos para chegar ao newtonianismo. De outra parte, no aspecto da filosofia

política, verificamos uma forte influência de Locke.

2.3 QUESTÃO DE GÊNERO EM VERNEY

No final de sua obra, Verney dedica um Apêndice sobre o Estudo das Mulheres,

detalhe do Verdadeiro Método que não teve o destaque merecido até então. Verney procura

refutar a pretensa inferioridade intelectual da mulher e sua necessidade de estudos.148 Aqui

se manifesta com muita intensidade a busca da utili dade da mulher na sociedade portuguesa.

Sobre este assunto, como admitiu o próprio Verney, fez uso da obra de M.de Fénelon,

arcebispo de Cambrai.149

Verney recomenda que “com as mulheres se deve praticar o mesmo que apontei dos

rapazes” ,150 referindo-se à opinião da maioria dos portugueses (“estes Catões Portugueses”) de

que as mulheres não deveriam estudar: “Pelo que toca à capacidade, é loucura persuadir-se

que as Mulheres tenham menos que os homens. Elas não são de outra espécie no que toca a

alma; e a diferença do sexo não tem parentesco com a diferença do entendimento. A

experiência podia e devia desenganar estes homens.” 151

Aqui, Verney se mostra mais uma vez um adepto do empirismo, visto que

determinados conhecimentos se adquirem pela observação constante dos fenômenos. Porém

percebe-se que ele está mais preocupado com relação ao aspecto da utili dade:

                                                          
146 Ibid. ,  p.246.
147 Consideramos aqui o conceito defendido por CASINI, op.cit.
148 V.M. Estudos Canônicos – Regulamentação – Sinopse. v. 5,  p.123-148.
149Ibid. , p.126.
150 Ibid. ,  p.127.
151 Ibid. ,  p.124 -125.



46

Quanto à necessidade, eu acho-a grande que as mulheres estudem. Elas, principalmente as
mães de família, são as nossas mestras nos primeiros anos da nossa vida: elas nos ensinam a
língua; elas nos dão as primeiras idéias das coisas. E que coisa boa nos hão-de ensinar, se eles
não sabem o que dizem? Certamente que os prejuízos que nos metem na cabeça na nossa
primeira meninice são sumamente prejudiciais em todos os estados da vida; e quer-se um
grande estudo e reflexão para se despir deles. Além disso, elas governam a casa, e a direcção
do económico fica na esfera da sua jurisdição.152

Verney queria elevar o conhecimento das mulheres, não apenas daquelas que já

possuíam um papel definido como as freiras, mas da mulher comum. Seus apontamentos

refletem sobre as relações de gênero no Setecentos português, um campo de investigação

relativamente novo dentro da atual historiografia:

As Freiras já se sabe que devem saber alguma coisa, porque hão-de ler li vros latinos. Mas eu
digo que ainda as casadas e donzelas podem achar grande utilidade na notícia dos li vros.
Persuado-me que a maior parte dos homens casados que não fazem gosto de conversar com
suas mulheres, e vão a outras partes procurar divertimentos pouco inocentes, é porque as
acham tolas no trato; e este é o motivo que aumenta aquele desgosto que naturalmente se acha
no contínuo trato de marido com mulher. Certo é que uma mulher de juízo exercitado saberá
adoçar o ânimo agreste de um marido áspero e ignorante, ou saberá entreter melhor a
disposição de ânimo de um marido erudito, do que outra que não tem estas qualidades; e, desta
sorte, reinará melhor a paz nas famílias.153

 O conhecimento mais importante que deveria ser ensinado às mulheres era o de

Economia, termo que abrangia a administração da casa:

Diz M.Rolim com razão que este é o fim para que a Providência as pôs neste mundo: para
ajudarem os maridos ou parentes, empregando-se nas coisas domésticas no mesmo tempo que
eles se aplicam às de fora. Por este nome de Economia entendo saber o preço de todas as
coisas necessárias para uma casa e a melhor qualidade delas, como também em que tempo se
devem fazer as provisões de casa, o que importa muito para poder poupar.154

...Além disso, deve uma donzela aprender a ter o seu livro de contas, em que se assente a
receita e despesa; porque, sem isto, não há casa regulada.155

Já para o campos das artes, Verney segue o mesmo tratamento dado à poesia dentro de
sua obra, esta não era necessária à República, pois não era útil , era apenas para o
divertimento:156

                                                          
152 Ibid. ,  p.125.
153 Ibid. ,  p.126.
154 Ibid. ,  p.137.
155 Ibid. ,  p.139.
156 V.M. Estudos L iterár ios. v. 2, p.336.



47

Quanto ao cantar e tocar instrumentos, não me parece ser de precisa necessidade às mulheres,
ainda civis. Se se aprendesse quanto bastava para entreter, ou no campo, ou em casa, a sua
família, não o condenaria. Sucede algumas vezes que uma filha que canta e toca diverte um
pai, ou mãe, que padece enfermidades habituais; e, neste caso, o ter  estas prendas pode ser
virtude e ter merecimento.157

2.4 REFLEXÕES APOLOGÉTICAS*

Sendo que o Ensaio sobre o Entendimento, obra publicada pelo ilustre inglês, constitui
um dos mais belos e mais estimados livros do tempo atual, tomei a resolução de fazer-lhe
observações, visto que, tendo meditado desde há muito tempo sobre o mesmo assunto e sobre
a maior parte dos pontos nele trabalhados, acreditei que seria uma boa ocasião para publicar
algo novo sob o título de Novos Ensaios sobre o Entendimento Humano e para propiciar uma
penetração favorável para as minhas idéias, colocando-as em tão boa companhia.158

Nesse prefácio da obra de Leibniz, ”Novos ensaios sobre o entendimento humano”,

podemos perceber que se trata de um diálogo crítico entre ele e Locke. Até mesmo o título

remete a uma resposta ao “Ensaio sobre o entendimento humano” do autor inglês. Esse

momento da História das Idéias remete à grande polêmica das Idéias Inatas. O que importa

salientar é o aspecto crítico desse diálogo. Primeiramente, Leibniz demonstra profundo

conhecimento da obra de Locke e, depois, sobre a forma como situa a polêmica, que pode ser

melhor caracterizada como a seguir:

Todavia, bem longe de discordarmos do mérito dos escritores célebres, prestamo-lhes
testemunho ao manifestarmos em que e por que a sua autoridade prevaleça sobre a razão em
certos pontos de  importância; além disso, satisfazendo a homens tão eminentes, tornamos a
verdade mais aceitável, devendo-se supor que é antes de tudo por amor à verdade que tais
homens trabalham.159

Em Portugal, esse processo se deu de forma diversa: a crítica é limitada por uma

autoridade, representada por um determinado conjunto de autores como Tomás de Aquino,

Duns Escoto, Aristóteles e sobre os manuais portugueses que se apoiaram nas obras destes

autores. Foi publicada uma obra intitulada Reflexões Apologéticas a Obra Intitulada

Verdadeiro Método de Estudar,160 de autoria do frey Arsenio da Piedade.161 Hoje, sabe-se que

                                                          
157 Ibid. ,  p.143.
*LEIBNIZ, Gottfried Wilhelm. Novos ensaios sobre o entendimento humano. São Paulo: Nova

Cultural,  1992. p. 3. A obra foi redigida entre 1701 e 1704 e foi publicada em 1765.
158 Idi.
159 Merecem alguns comentários em relação a esta fonte. Um primeiro aspecto a salientar se refere à

grafia do texto, o "s" e o "f" tem valores fonéticos idênticos, nas citações foram convertidos ao seu valor atual.



48

se tratava do jesuíta José de Araújo, que talvez tenha sido o maior opositor de Verney. As

palavras de apresentação do editor denunciam os propósitos de sua publicação:

Houve entre os sábios da nossa corte hum dos que veneramos com mayor respeito, que com
verdadeiro zelo quis desagravar o credito da Nação ingratamente offendida pela li vre
mordacidade de hum Critico, que talvez, como monstro em si alimentou, mostrando com
subtilíssimas Reflexoens os muitos erros, e alguns perniciosos, que pretendia simuladamente
introduzir.162

Para Niculao Francez Siorum, editor da obra de Arsenio, o título da obra é mentiroso,

pois não tem nada de verdadeiro, a começar pela autoria. Arsenio também duvida da

identidade do autor da obra, que na sua opinião não faz parte da ordem á qual diz pertencer,

pois: “Ele bem se dá a conhecer, e já muitos o vão descobrindo, porque as Cartas são retratos,

que representão o seu original; e assim como pela fala conhecerão por Galil eu a S.Pedro....

assim pelo estilo desta útil obra se reconhece o Galil eu, ou Galil eus, que a ordenarão.” 163

O preconceito a Galil eu revela-se uma grande barreira ao desenvolvimento do

pensamento científico em Portugal, visto que os Historiadores da Ciência costumam

considerar a sua obra como marco epistemológico da ciência moderna.

O frei Arsenio fica perplexo com as considerações de Verney no Verdadeiro Método a

Duns Escoto e Santo Tomás de Aquino:

Entre os filhos de numerosa família Serafica houvesse hum, que se atrevesse a dizer mal de
Escoto?...a audacia com que contra um gigante da sabedoria se atreve hum pigmeo, sem mais
autoridade que a sua vaidade; e sem mais fundamento que o da sua idea, queira lançar fora das
aulas das Universidades a tão grande homem. La fahe com quatro li vrinhos Francezes, talvez,
doze, para caberem no bolso, e mande Deos não sejão alguns nascidos em Holanda, ou
Inglaterra, feitas criticas da moda...e o que direi da, fatuidade com que critica a doutrina de
Santo Thomaz 164

Na sua Resposta as Reflexões  (obra escrita para se defender das críticas ao VM),

Verney adota a estratégia do anonimato, fingindo desconhecer o autor das Respostas as

Reflexões (que hoje sabemos ser de autoria de Verney):

E que doutrina tendes vós para falar a campo contra homem de semelhante erudição? E que
dirá o autor, se lhe chegar a notícia, que respondestes desta maneira? Será possível que tenhais

                                                                                                                                                                                    
Outro ponto fundamental é que a ortografia oficial do português estava em construção, o próprio Verney propõe
uma série de alterações.

160 DIAS. Por tugal e a Cultura Européia, op.cit, p.208
161Palavras do editor Nuculao Francez Siorum no prefácio da Obra Reflexões Apologéticas.
163 Reflexões Apologéticas, p.2.
164 Ibid. ,  p.2 e 3.



49

o atrevimento de dizer, que estudastes todas as materias que o crítico trata? Ou a vaidade de
afirmar, que a sabeis, não digo eu com fundamento, mas ao menos superficialmente? E se
nunca as estudastes, nem sonhastes estuda-las, com que cara vos atreveis a falar nelas? Com
que confiança abris a boca em materias, que nunca vistes? Que homem prudente poderá
aprovar esta loucura?165

O que se observa é uma forte resistência ás chamadas idéias modernas.166 Para

simpli ficar o caráter dessas obras, Arsenio os acusa de não possuírem firmeza na fé e de: “ ...

concordar muito com as invectivas dos hereges contra todos os Doutores escolásticos, e como não

podem com razões desfazer a doutrina, procuram desfazer nos Autores.” 167

Arsenio valoriza muito a autoridade dos grandes clássicos, e acredita que,

necessariamente, só se torna um grande letrado através da erudição, e que não se pode deixar

atrair pelas "promessas de que com pouco trabalho, e em breve tempo ficarão grandes

letrados".168 Existe um forte apelo político em suas argumentações. Critica os modernos como

estrangeiros pertencentes a uma moda vinda da Inglaterra, França e Flandres.169 Estes...

... fizerão os animaes viventes automatos, e insensiveis...tirarão a definição ao homem
duvidando, que se defina ANIMAL RACIONAL...O globo da terra, que até agora tinhamos
por redondo, apareceo ovado, e em continuo movimento na nova idea de Copernico, ficando o
sol parado, sem ser a rogar de Josué; ao ar derão-lhe um grande pezo, e pobre da alma racional
lá a prenderão na cabeça, sem consentirem, que visitasse as demais partes do corpo humano.170

Aqui podemos perceber que Arsenio não  admite a hipótese do movimento da terra,

muito menos a idéia de  homem como um animal racional. No entanto, não se aprofunda em

suas críticas, mantendo sempre uma postura defensiva. Compara Verney a um alfaiate que: se

aparece alguma coisa má ou menos ajustada, lá vai a tizourada...mas se a sciencia do mestre

alfaiate é como a sua gaveta, onde se não acha pesa inteira, tudo são retalhinhos de bayeta,

feno, seda, e de várias cores.171

Ao criticar os desígnios da obra apontados por Verney, Arsenio sugere a criação de

métodos para controlar os sistemas fluviais da cidade, construir métodos para concentrar as

ruas, evitar roubos e mortes. Essa deveria ser a matéria mais útil e agradável para ambos os

                                                          
165 Ibid. ,  p.2.
166 Para Dias  os dois aspectos que animam o Padre Araújo são: o primado da especulação e o culto da

autoridade.p.210.
167 Idi.
168 Idi.
169 Ibid. , p.7.
170 idi.
171 Ibid. ,  p.8.



50

seus tomos. O autor sugere, então, o seguinte título para tal obra, que seria de maior proveito

para a sociedade portuguesa: "Verdadeiro método de trabalhar".172 Infelizmente, sabemos que,

para a criação de tais métodos, se faria necessário um novo entendimento dos fenômenos da

natureza.

Na sua Reflexão VII I, Da lógica Aristotélica, Piedade usa uma forma de argumentar

bastante sentimental, e pouco racional, acusando Verney: "se soubesse onde estão seus ossos,

era capaz de os mandar à queima". Aristóteles errou porque era filho de Adão - o primeiro

pecador – e, por isso, está isento de seu engano (suas idéias sobre o peso do ar, por exemplo,

pois pelo pecado ficamos sujeitos ao engano").173 As falhas, as dúvidas levantadas por Verney

contra Aristóteles são "embaraços" causados pela falta de habili dade em discursar, saber fazer

uso das chamadas "galanterias da Escola".174 Para ele, a formação dos silogismos não contém

erros, mas sim embaraços. Defende a Metafísica como o alicerce da boa doutrina, afirma que

debaixo do ente metafísico se pode tratar toda a filosofia.175

Conclui que os argumentos de Verney, "nem prova contra os estudos da Metafisica,

nem impugna os princípios Aristotélicos".176 Critica o elogio de Verney ao método

experimental e reafirma que os instrumentos da mecânica não desfazem o Sistema

Aristotélico, mas não explica realmente o porquê.

 Da mesma forma, Piedade defende um contemporâneo seu, o padre Francisco Duarte,

talvez o segundo maior adversário de Verney. Este criti ca a posição dos experimentalistas

quando desprezam a causa dos efeitos, sendo estas de maior importância.177 Nesse sentido,

Duarte defende o que se costumava chamar de Física especulativa.

Para Piedade, o sistema de Descartes já estava morto havia séculos; e os Espanhóis,

"que tem o juízo em seu lugar, proibirão o livro dele, e os mandarão sepultar na cova do

desprezo". Para ele, melhor do que Descartes foi Platão, e o Sistema de Aristóteles era mais

apropriado porque concordava mais com os dogmas da Religião:178 "é a Teologia que mostra

quais filósofos discorrerão bem, e quais os que se enganarão".

Piedade defende a fidalguia e nega que em quatro anos se possa aprender Filosofia,

                                                          
172 Ibid. ,  p.9.
173 Ibid. , .p.27.
174 Ibid. , p.27. Ver Dias, p. .217." E quanto uns olhavam para as palavras e pensamentos rebuscados,

subtis, ou caprichosos, como o non plus ultra da inteligência polida, dirigia-se o outro para a expressão racional e
espontânea, pedida pelo neo-classissismo. Equivale isso a dizer, relacionando a pedagogia com a filosofia, que a
oposição entre eles exixtente era, afinal, de mentalidades e de visões de vida."

175 Ibid. ,  p.29.
176 Ibid. , .p.31
177 Crítica retirada de sua obra Retrato. DIAS, op.cit, p.213
178 Ibid. , .p..33



51

Ética, Cronologia, Geografia, Astrologia. Do seu ponto de vista, não há necessidade da

experiência de viagens para outras partes do reino como requisito para se exercer cargos

públicos, como defendia Verney: "é suficiente as notícias que vem de lá.... as notícias e a boa

capacidade são suficientes para os ministros e conselheiros".179

O padre Arsenio da Piedade reivindica a precedência da Teologia perante as demais

filosofias, ela possuía privilégio pelo fato de se preocupar com questões essenciais ao homem

douto, ao contrário das perguntas que a nova Ciência propunha, relacionada à dinâmica dos

corpos, à física, à matemática.180  Daí a idéia de Verney de que: “ ... na Teologia se não

introduza a razão natural, salvo se for necessária para explicar os dogmas.” 181

Por outro lado, Arsenio defende que a ciência natural não deve ser tratada pela

Teologia, pois: “ ... com que justiça são obrigados os Teólogos a trazerem sempre prezo o seu

entendimento, para discorrerem em cousas que não são de fé?  São melhores as especulações

da bomba; pezo do ar, e a sua elasticidade?” 182

 Este tipo de inclinação é associado à heresia, pois: "Aqui é, que se pode beber

veneno".

Arsenio criti ca Verney também pela sua condescendência com os argumentos judios,

que conseguem proteger a sua "perfídia", por isso peca por  deslealdade com a fé. Também

para com os comentários em relação às mulheres, onde propões a sua inserção aos estudos.

Para Arsênio, a razão que para isso aponta não presta.183 Na opinião do crítico, as mulheres

devem primeiro governar suas casas, e se lhes sobrar tempo, podem estudar um pouco para se

"governarem bem". Pois nada vale a opinião de uma mulher que não queira primeiro governar

sua casa.184

Para concluir, pronuncia: "Deus guarde a V. Caridade, e o livre de semelhantes

idéias” .

                                                          
179 Ibid. ,  p. 44 e 45. Esta crítica vai de encontro aos comentários de Verney para o perfil dos

Conselheiros Ultramarinos.
180 Ibid. ,  p.52.
181 Ibid. ,  p..52 Para Verney, a Teologia “é a ciência que nos mostra o que é Deus em si, explicando a

sua natureza e propriedades, e o que é enquanto a nós, explicando tudo o que fez por nosso respeito e  para nos
conduzir a Bem-Aventurança” Cf. Estudos Médicos, v.4, p.271.

182 Ibid. ,  p.52.
183 Aqui a razão esta dirigida à questões de costume, neste caso, um consenso sobre a condição da

mulher nesta sociedade.
184 Ibid. , p.54.



52

3 ARQUÉTIPOS DA “ MODERNIDADE” PORTUGUESA

3.1 PARADOXO ENTRE ROMA E PORTUGAL

3.1.1 A consciência italiana

O ambiente intelectual do Setecentos italiano estava em diálogo com as principais

polêmicas da Europa. Apesar de ser o centro do poder da Igreja Católica, Roma era uma corte

internacional, um viveiro de eruditos vindos de todas as partes da Europa. Comenta CASINI:

Os conteúdos e os momentos do ensinamento corrente na ordem dos Jesuítas aguardam ser
reconstituídos em detalhe, para além do peculiar "estilo" de duplicidade e de reserva mental
com o qual os cultos jesuítas tratavam os assuntos proibidos. Todavia, na espera de pesquisas
precisas sobre este ponto, podemos indicar brevemente os momentos principais de uma
atividade científica certamente modesta, comparativamente aos desenvolvimentos
contemporâneos da Académie des Sciences ou da Royal Society, mas muito atenta às
novidades vindas do outro lado dos Alpes.185

No entanto, não deixa de ser curioso refletirmos que, aos pés do epicentro de poder da

Igreja, havia uma quantidade de publicações de obras muito superior ao caso lusitano,

provenientes inclusive de ambientes controlados pela Companhia. Houve grande publicação

de manuais, tanto em latim como em italiano, alguns com caráter de divulgação científica.

Para Silva Dias, o Iluminismo italiano é caracterizado por uma estrutura e composição

ideológica própria.186 Segundo ele, os reinos italianos estavam no início da luta pela

independência e pela unidade. De momento, a Espanha e a Cúria Romana eram os inimigos,

reais ou supostos, desse duplo desígnio. A Escolástica, a Inquisição, a Companhia de Jesus e o

velho feudalismo social se mantinham à sombra da dominação espanhola e curialista, luta que

envolvia os interesses dos homens de Estado, dos intelectuais e da classe média. Assim

nasceram os três preconceitos básicos do iluminismo italiano, a oposição ao poderio

eclesiástico, à estrutura feudalista inquisitorial da sociedade e a administração pública.187

O caso mais emblemático foi o do padre Boscovich, professor de matemática do

Colégio Romano,  pedagogo que, através de artifícios e retórica, procurou defender a síntese

newtoniana, mesmo com as interdições da Igreja através do Index librorum proibitorum.

                                                          
185 CASINI, Paolo. Newton e a Consciência Européia. São Paulo: UNESP, 1995, p.148.
186DIAS, José Sebastião da Silva. Por tugal e a Cultura Européia . Coimbra: Editora Coimbra,1952.

p.192.
187 Idi.



53

Menos por ter produzido um pensamento original com seus textos filosóficos, o importante é

enfatizar que havia um intenso debate acerca das polêmicas européias dentro dos círculos de

poder da Igreja.188 Sua obra teve repercussão em várias cidades italianas, como Pádua,

Bolonha, Pizza, Nápoles e Florença.

Investigando o percurso do pensamento newtoniano nos principais centros da Europa

continental, percebe-se que a síntese newtoniana seria assimilada através de um intenso

debate e de forma não uniforme, com uma gama de matizes não redutíveis a fórmulas

comuns. Na percepção dessas idéias, observa-se um traço comum entre os debatedores, um

certo cosmopoliti smo, como no caso de Voltaire, o principal divulgador de Newton.189

Questiona-se se as idéias de Newton foram um paradigma para o Iluminismo.

 Casini ressalta a consciência individual, pois a persuasão do verdadeiro e do falso

configura-se em termos pessoais. O newtonianismo foi até mesmo uma moda para a época.

Sobre esse aspecto, é inútil l evar a sério "a grande multidão da Italia" - como escreveu

Genovesi - "que quer parecer newtoniana, embora não o seja".190

Para haver a assimilação das idéias de Newton, era necessário destruir algumas

hipóteses cartesianas. Grosso modo, poderíamos dizer que era necessário uma evolução

epstemológica em uma determinada direção do conhecimento, particularmente referente a

determinadas noções do mundo físico.191 Hoje entendemos naturalmente o fato da gravitação

universal, ninguém mais se questiona a respeito das razões pelas quais os objetos caem

atraídos pelo centro da terra. Aquele que acredita em forças ocultas e não nas leis de atração

entre grandes massas é, no mínimo, alguém que está afastado do nível de consciência normal

das sociedades ocidentais.

Mesmo assim, devemos respeitar as "razões" pelas quais alguns homens não

compartilham dos sistemas ocidentais, seja por crenças particulares, seja por pertencerem à

culturas diferentes. Na Portugal do século XVII I, o newtonianismo só teria influência indireta.

De certo modo, Portugal ficou à margem das Revoluções Científicas.

Houve um grande conflito entre o sistema cartesiano e o sistema newtoniano na

Europa, até mesmo com repercussões na literatura. Diderot, por exemplo, publicou em 1748,

em anonimato, um romance chamado Bijoux indiscrets, que criti cava os adeptos da hipótese

cartesiana dos turbilhões em favor da síntese newtoniana. Havia certa rivalidade entre a

                                                          
188 Ibid. ,  p.149.
189 Ibid. ,  p.84-103.
190 op.cit., p.220. Citação tirada da carta de Antonio Genovesi a Antonio Conti de 1746.
191 Newton se afirmou cartesiano no início. Durante dois anos (1664-1666) a sua bíblia foi o comentário

de Franz von Shooten sobre a Géometrie de Descartes, mais tarde assumiria uma postura crítica. Ibid. ,  p.16.



54

Académie de Sciences francesa e a Royal Society inglesa. A teoria cartesiana dos turbilhões

partia da hipótese de que a terra era um elipsóide alongado na direção dos pólos. Nesse

sentido, era um "paradigma" dominante no interior de uma corporação de físicos e de

astrônomos que se identificavam com a Académie de Sciences de Paris. Assim disse Voltaire:

"Em Paris imaginam a terra como um melão; em Londres achatada nos dois pólos” .192

Na hipótese dos turbilhões, a terra era alongada nos pólos, semelhante a um melão.

Essa questão só seria resolvida quando Maupertius mediu as distâncias entre a terra, no golfo

da Batria, e Kitris. O meridiano ali medido era 500 faesas comparado ao meridiano

compreendido entre Paris e Amiens, o que provava que a terra era realmente achatada nos

pólos. A questão do achatamento nos pólos revelava uma aceitação prévia do princípio de

atração universal. Naquela situação, dentro da academia cartesiana, a medição de um

meridiano próximo a um dos pólos poderia ser o experimentum crucis da física da atração.

Antes do sistema newtoniano, havia a idéia de um mundo estático na visão aristotélica

e ptolomaica. Sua superação era essencial para uma nova visão de mundo, através disso era

possível explicar, por exemplo, a Hipothesis terrae motae (hipótese do movimento da terra) e

o fenômeno das marés. Os trabalhos de Newton referentes à natureza da luz explicavam outra

série de fenômenos, como o arco-íris e a aurora boreal.

Casini procurou também demonstrar, como as idéias de Newton teriam resistência

entre os pensadores franceses, partindo da premissa de que o cartesianismo era um

obstáculo.193 Se considerarmos esta premissa, como fica então Portugal, onde, segundo

indícios nem mesmo o cartesianismo teve penetração?194

O caso italiano é bastante específico, uma vez que dali surgiram Galil eu e da Vinci,

que conseguiram escapar à cultura essencialmente retórica e humanista, e por isso puderam

produzir o que se conhece como a primeira revolução científica - com Galil eu.195

Considerando então que a síntese newtoniana tenha representado não apenas para os cientistas

da época - palavra que seria anacrônica para denominar os homens pertencentes ao universo

que hoje denominamos científico - mas para os homens cultos do século XVIII europeu, uma

experiência intelectual decisiva, em Portugal, só foi ter influência de forma indireta através de

autores como Verney.

                                                          
192 CASINI,  op.cit, p.62
193 Fala-se de uma escolástica cartesiana. Ibid. ,  p.179.
194 Sobre as circunstâncias difíceis da divulgação e implantação do cartesianismo e transição deste para

o newtonianismo. Cf. DIAS , op.cit.,  p.199.
195 GARIN, Eugênio. Ciência e vida civil no Renascimento I taliano. São Paulo: Unesp, 1986.



55

3.2 PORTUGAL E A CULTURA EUROPÉIA

3.2.1 A Lenda Negra

No que se refere ao contexto europeu setecentista, a historiografia portuguesa

sustentou por muito tempo a idéia de que Portugal viveu um grande período de ignorância e

de obscurantismo, perspectiva que se consolida com os críticos do regime Salazarista, em

torno da revista Seara Nova. Até a metade do século XX, a “Lenda Negra” foi uma forma

predominante de tratar a cultura portuguesa do Antigo Regime.196

Talvez o precursor desta linhagem de críticos seja o Padre jesuíta Antônio Vieira. A

despeito de seu anticartesianismo, criti cou a Santa Inquisição portuguesa, o preconceito contra

os judeus e o aspecto arcaico da cultura letrada portuguesa.197 Em fevereiro de 1671, escrevia

de Roma D. Rodrigo de Menezes:

Há mais de trinta anos que venho visto toda a Europa, e são tão cegos os meus olhos que vêem
mais os que só viram o mundo no mapa, e  o mar do Tejo. Não tenho paciência para ler as
gazetas do mundo, e ver falar nelas de todos os príncipes e reinos, e só do nosso um perpétuo
silêncio.198

Essas críticas à cultura portuguesa se intensificam no século XVII I. Os portugueses

que viajavam pela Europa comentam suas experiências e comparam outros Reinos com

Portugal. Como Pedro Norberto dÁucourt e Padilha, que publicou suas “Memórias históricas,

geográficas e políticas observadas de Paris a Lisboa”, em 1746. Exaltava o estilo de vida na

França, onde o tratamento era igual para todos, quando “se reputam iguais no que pagam com

seu dinheiro” .199 Outro viajante, Francisco Xavier de Oliveira, em suas “Memórias de

Viagens” sobre suas andanças pela Holanda, comenta que em Amsterdã todas as religiões são

toleradas e “até os que vivem sem lei alguma são permitidos” .200

As cartas de D. João de Almeida Portugal, escritas entre 1744 e 1751 e dirigidas a seu

pai, D. Pedro Miguel de Almeida, marquês de Castelo Novo, mais tarde marquês de Alorna,

                                                          
196 RAMOS, Rui. Nas origens da “Lenda Negra” : as viagens filosóficas do século XVIII português.

Penélope. Fazer e desfazer a Histór ia, n.4, Nov., 1989.
197 Crf. SILVA DIAS. Op.cit, p.100.
198 Apud. DIAS. ibibid
199 Apud. RAMOS, op.cit., p.63
200 Idi..



56

são bem típicas do pensamento da “Lenda Negra” .201 Percebemos um estado de tédio e

desilusão do jovem aristocrata, que acabara de regressar de uma temporada em Paris.

Escrevendo a seu pai, então vice-rei, na Índia: “Aqui tudo se ignora e ninguém se interessa

mais do que, naquelas coisas que lhe pertencem. Não há divertimentos nem sociedade e por

essa razão, junto com algum mau gênio da Nação, tudo é inveja, desunião e enfim tenho

Portugal por um país onde a gente é absolutamente intratável” .202

Um dos raros momentos de entusiasmo desse jovem em relação à vida portuguesa é

motivado pela publicação do Verdadeiro Método de Estudar, de Luis Antonio Verney.  Em

uma de suas cartas, D. João dá conta do debate que tal obra estava a gerar entre alguns

acadêmicos lisboetas.203

Verney, considerado o grande crítico da cultura portuguesa, exalta o cosmopoliti smo

intelectual dos franceses, ingleses, holandeses e italianos, atribuindo o atraso cultural

português a um excesso de orgulho dos ibéricos. No seu Verdadeiro Método, dedica um item

inteiro sobre esta questão: “ [d) ao preconceito da inferioridade cultural do estrangeiro]” :“Sei

que a maior parte dos homens vive mui satisfeita dos estilos e singularidades do seu país; mas

não sei se há quem requinte este prejuízo com tanto excesso como Espanhóis e

Portugueses” .204

De forma geral, a historiografia, quando procurava explicar os motivos do atraso da

cultura portuguesa, atribuía aos jesuítas e à Inquisição.205 Essa percepção parece predominar

até fins do século XIX, quando Oliveira Martins ainda denuncia a cultura de “uma sociedade

envenenada pela educação jesuítica” na sua História de Portugal, cuja primeira edição é de

1879:206 “A dupla destruição da Sociedade de Jesus e da Inquisição, porque ambas, já caducas,

serviram apenas para protrair, de um modo corruptor, um estado já anacrônico” .207

Essa visão historiográfica sofreria mudanças ao longo do século XX, percebendo o

Antigo Regime português como um período de conflito entre o obscurantismo lusitano e as

Luzes estrangeiradas.208 Esta perspectiva seria consolidada por José Sebastião da Silva Dias na

sua monumental obra Portugal e a cultura européia (1952), estudo bastante amplo sobre os

                                                          
201 (CARDIM, Pedro. Análise Social, v.36, n.158-159, 2001.) Neste artigo Pedro Cardim comenta sobre

seleção de cartas feitas por Nuno Gonçalo F. Monteiro (seleção, introdução e notas), Meu Pai e meu Senhor
muito do meu coração. Correspondência do Conde de Assumar para seu pai, o Marquês de Alorna,
Lisboa: Instituto de Ciências Sociais? Quetzal, 2000,193p.

202 Ibid. ,  p.4.
203 Idi.
204 V.M. Estudos Filosóficos. V.3, p.16.
205 RAMOS, Rui. op.cit. , p.61.
206 MARTINS, Oliveira. Histór ia de Por tugal. 17. Ed. Lisboa: Guimarães, 1977. p.493.
207 op.cit. , p.478.
208 RAMOS, op.cit. , p.61.



57

contatos da inteligência portuguesa com a inteligência européia, desde a Renascença às

Reformas Pombalinas. Essa obra continua sendo a grande referência historiográfica sobre o

assunto. Deduz-se que Portugal não ficou afastado da cultura européia, como poderia parecer

a princípio. O que caracterizaria a negação das Luzes, ou seja, o obscurantismo por via de um

isolamento.Demonstra Dias, é que houve um contado, através der um processo dialético:

A primeira metade do século XVIII foi teatro de uma luta intensa entre o elemento
cosmopolita e o elemento sedentário da nação. Ao mesmo tempo que a diplomacia facultava a
muitos portugueses a descoberta de idéias, dos costumes e da política em vigor na Europa de
além Pirineus; aportavam ao Tejo alguns forasteiros que traziam consigo os rudimentos do
saber universal.209

No contato da cultura portuguesa com a cultura européia, o primeiro elemento que se

destaca é a noção de "estrangeirado", palavra específica da cultura política portuguesa do

Setecentos.210 De certa forma, Dias diverge da "lenda negra". Embora a renovação cultural se

tenha devido quase exclusivamente à influência dos estrangeiros e estrangeirados, não se pode

afirmar que a cultura portuguesa tenha permanecido totalmente fiel aos preceitos da

escolástica, sem nenhum progresso doutrinal ou científico.

SILVA DIAS definiu o Verdadeiro Método de Estudar, do oratoriano Luis Antônio

Verney, como o ápice da polêmica entre o novo e o velho em Portugal.211 A problemática

entre o velho e o novo é trabalhada por Dias com ênfase na Filosofia. A escolástica, como

base do pensamento dos jesuítas, teria impedido em grande medida o desdobramento da

filosofia moderna em Portugal. Como pano de fundo, perpassa um conflito institucional  entre

jesuítas e oratorianos. Esses dois eixos se desdobram com a publicação da obra de Verney, em

1746, e com a expulsão dos jesuítas em 1759, dois que eventos marcam uma ruptura no

ambiente intelectual português do Setecentos. Silva Dias conclui (aquilo que mais tarde seria

quase um consenso na historiografia): o processo iluminista em Portugal deve-se quase que

exclusivamente à influência do elemento estrangeiro, e sua filosofia é caracterizada por uma

tentativa de concili ar o velho com o novo - o que caracteriza o ecletismo. “Os ecléticos

                                                          
209 DIAS, José Sebastião da Silva. Por tugal e a Cultura Européia. Coimbra Editora: Coimbra, 1952.

p.118.
210 Não confundir com a palavra “ leyenda negra”, que possui conotações próprias com a cultura política

espanhola.
211 A novidade do Verdadeiro Método consistiu, portanto, em mostrar aos portugueses o contraste entre

o barroco  e o Iluminismo, e em salientar a mais-valia do segundo relativamente ao primeiro. p.255



58

inseriram-se entre os dois pólos, procurando uma integração do conhecimento humano que

reconcili asse o progresso científico com a dogmática católica”.212

O mais importante a destacar sobre o trabalho de Dias, é, por um lado, o

redirecionamento dado a tradição crítica da “lenda negra,” e, por outro, o peso atribuído ao

marquês de Pombal como renovador da cultura portuguesa.213 O período pombalino (1750-

1777) tem sido intimamente associado ao tema do Iluminismo. A relação desses dois temas é

quase um paradigma na historiografia. Estudos sobre o Marquês de Pombal superam aqueles

que tratam diretamente do assunto aqui discutido, e é muito recorrente entre brasili anistas e

historiadores brasileiros.214 Tais análises têm privilegiado o papel do Estado como agente de

transformação cultural, focalizando a figura do marquês como catalizadora deste processo.215

Na mesma medida em que algumas de suas reformas possuem um caráter modernizador,

como a “Reforma da Universidade” de Coimbra e a expulsão dos jesuítas, outras, como o

fechamento de jornais e o retardamento da abertura da Academia de Ciências de Lisboa,

representam o seu lado obscuro. Esse e outros fatores, como o tratamento dado por Pombal

aos pensadores como Verney, pesam no momento de identificar a “Era Pombalina” como o

período mais iluminista vivido por Portugal no século XVII I. Daí a idéia de um paradoxo.

Domingues, referindo-se a trabalhos de historiadores dos fins do século XIX e início

do XX, relativiza a explicação do atraso de Portugal pela via dos jesuítas e da Inquisição. Ele

explica que os jesuítas foram conservadores por fatores epistemológicos, ou seja, pelo seu

apego à escolástica, e não por um interesse da manutenção de um modelo assumidamente

reducionista e isolacionista.216 Focalizando a obra do padre oratoriano Teodoro de Almeida,

mostra como o programa metodológico dos jesuítas era passível de desvios: ¨Já o jesuíta

Inácio Monteiro acusava  Almeida de plágio. Num Compêndio dos elementos de matemática,

defendia o uso do vernáculo, a física moderna, chegando a defender o sistema heliocêntrico em

                                                          
212 DIAS, Silva da.J.S. O Ecletismo em Portugal no século XVIII : Gênese e destino de uma atitude

Filosófica. Separata da Revista Por tuguesa de Pedagogia Coimbra: Faculdade de Letras da Universidade de
Coimbra, v.4, p.21, 1972.

213 op.cit., p.259
214 No que se refere à História das Idéias no Brasil , apontamos sobre os estudos de Antonio Paim, que

procuram analisar a herança pombalina na Cultura Brasileira. Cf. PAIM, Antonio (org). Pombal e a cultura
brasileira. Rio de Janeiro : Tempo Brasileiro, 1982.

215 Silva Dias,  Falcon e Maxwell relativizam a responsabili dade de Pombal às profundas mudanças
ocorridas neste período. Sugerem que as preocupações de Pombal refletiam as de uma geração de funcionários e
diplomatas portugueses anteriores ao reino josefino. Cf. FALCON, Francisco José Calazans. A época
pombalina: política econômica e monarquia ilustrada.  São Paulo: Ática, 1982. Ver também. Revista de História
das Idéias. FALCON, Francisco Calazans; MAXWELLl, Kenneth. O Marquês de Pombal: paradoxo do
iluminismo. Rio de Janeiro: Paz e Terra, v. 118,  p. 10, 1996.

216 Um dos grandes obstáculos epistemológicos diz respeito à questão do desvio ao dogma da
transubstanciação.  p. 32-33.



59

termos que nem Almeida utili zou. Foi considerado o jesuíta mais lúcido e ilustrado do século XVII I e

por isso sofreu várias dificuldades no interior da ordem. 217

Constata-se que a “modernidade” também penetrava nos círculos jesuíticos, como

comprova a obra do inaciano.218Acima de tudo, Domingues procura relativizar como a

historiografia aponta, que enquanto a Europa vivia uma revolução filosófica, foi-se

sedimentando a idéia de que em Portugal:

Obstáculos políticos e religiosos faziam que no país uns insistissem na recusa do
heliocentrismo, enquanto outros se empenhavam e perdiam em longos, intermináveis
comentários a Aristóteles, na defesa intransigente da Escolástica: os ares nacionais
continuavam fechados a qualquer sopro de renovação. Atrás deste panorama de imobilismo e
estagnação divisava-se a sombra do jesuíta arreigado à dimensão de um saber ultrapassado,
que ia lançando o véu do obscurantismo sobre um florescimento outrora possível, enquanto a
Inquisição, vigilante atenta das heterodoxias, o ajudava a confinar a estreitos limites.219

3.2.2 A Herança Negra

A própria historiografia brasileira herdou o século XVII I português, como objeto de

estudo, e muitas vezes alimentou esta lenda negra, ao propor uma corrente de idéias que

poderia ser caracterizada como uma “herança negra” . Ou seja, a leitura que alguns intelectuais

brasileiros fizeram do século XVII I português, orientou interpretações do processo histórico

brasileiro. Muito identificados com o pensamento de Weber, Sérgio Buarque de Holanda e

Raimundo Faoro procuraram traçar o perfil da sociedade portuguesa. Faoro, com seu conceito

de “estamento burocrático” ,220 aponta o afastamento de Portugal em relação ao progresso

científico:

                                                          
217 DOMINGUES, Francisco Contente. I lustração e Catolicismo : Teodoro de Almeida. Lisboa :

Colibri, 1994. p.83.
218 Dias também focaliza este jesuíta moderno. Cf. Portugal e a Cultura européia. p.250. O capítulo

cinco da História do pensamento filosófico português, dirigida por Pedro Calafate, traz todo o percurso
intelectual deste moderno jesuíta. Cf. SILVA, Lúcio Craveiro da. Um jesuíta no contexto das Luzes: Inácio
Monteiro (1724-1812).in: CALAFATE, Pedro. Histór ia do Pensamento filosófico por tuguês: As Luzes.
Lisboa: Editorial Caminho,  2001. v. 3,  p.177-194.

219 op.cit. p.33
220 Estamento é um conceito  util izado pelo autor para caracterizar a sociedade portuguesa. O Estamento

é uma forma específica de organização político-administrativa, uma corporação de poder que se estrutura em
uma comunidade. Ele engloba um grupo de pessoas que gerenciam o Estado e que compartilham dos mesmos
privilégios, a mesma educação, os mesmos valores. Enquanto uma classe se forma com a agregação de interesses
econômicos, determinados pelo mercado. O Estamento é de outra natureza – primariamente uma camada social e
não econômica. O Estamento se coloca na desigualdade social, nasce nas sociedades onde o mercado não
domina toda a economia. Com isso, as convenções, os estilos de vida incibid sobre o mercado, impedindo-o de
expandir sua plena virtualidade de negar distinções pessoais. Os Estamentos são orgãos do Estado, as classes
categorias sociais. p.45-47



60

A utili zação técnica do conhecimento científico, uma das bases do capitalismo industrial,
sempre foi, em Portugal e no Brasil, fruta importada. Não brotou a ciência das necessidades
práticas do país, ocupados os seus sábios, no tempo de Descartes, Copérnico e Gali leu, com o
silogismo aristotélico, desdenhoso da ciência natural. Verney, já no século XVIII , em nome de
uma plêiade de sábios educados no estrangeiro, clama contra o atraso do ensino nacional,
acadêmico, aéreo, falso. Portugal, cheio de conquistas e glórias, será, no campo do
pensamento, o “ reino cadaveroso” , o “ reino da estupidez” : dedicado à navegação, em nada
contribuiu para a ciência náutica; voltado para as minas, não se conhece nenhuma contribuição
na lavra e na usinagem dos metais. 221

De forma análoga, porém com sinal invertido, Sérgio Buarque define uma sociedade

patrimonial portuguesa, onde o Estado é uma extensão da família. O homem ibérico, que teve

papel fundamental na colonização do novo mundo, é do tipo “aventureiro” .222 Por outro lado,

esta característica teria impedido a  configuração própria de um Estado moderno nos moldes

europeus. O Estado moderno só seria possível pela transgressão da ordem doméstica e

familiar, havendo um triunfo do geral sobre o particular, do intelectual sobre o material, do

abstrato sobre o corpóreo. É necessária a abolição da velha ordem familiar por outra em que

as instituições e as relações sociais, fundadas em princípios abstratos, tendem a substituir os

laços de afeto. No estado patrimonial português, a escolha dos funcionários se faz mediante

confiança e não capacidade.223 Ao mesmo tempo, destaca-se o importante papel dos ibéricos

na colonização do novo mundo, principalmente dos portugueses. Exalta a sua capacidade em

adaptar-se aos trópicos e reproduzir o que seria mais tarde uma sociedade singular.

Outro intelectual que colaborou para a visão crítica da cultura portuguesa por nós

herdada foi Teixeira Soares.224 Pertencendo ao grupo de historiadores e intelectuais do

Itamaraty, como o Barão do Rio Branco, Joaquim Nabuco, Oliveira Lima e Euclides da

Cunha, questionou severamente as razões do atraso português:

                                                          
221 Neste trecho Faoro se apóia em Antonio Sérgio, uma das fortes influências da Lenda Negra em

Portugal. p.63.
222 Para Sérgio Buarque existem dois princípios que regulam as atividades dos homens. Estes dois

princípios encarnam-se nos tipos do aventureiro e do trabalhador. O tipo “aventureiro” ignora as fronteiras. No
mundo tudo se apresenta a ele em generosa ampli tude e onde quer que se erija um obstáculo a seus propósitos
ambiciosos, sabe transformar estes obstáculos em trampolim. Vive dos espaços limitados, dos projetos vastos.,
dos horizontes distantes. O “ trabalhador” , típico europeu do norte, ao contrário, é aquele que enxerga primeiro a
dificuldade a vencer, não o triunfo a alcançar, é pragmático. HOLANDA, Sérgio Buarque de. Raízes do Brasil .
São Paulo: Companhia das Letras, 1995. p.13

223 Ibid. , 103.
224 Teixeira Soares participou da “Campanha de Arte Moderna”, dirigida por Graça Aranha. Ingressou

no Itamaraty em 1929, onde iniciou uma extensa carreira diplomática, destacando-se como embaixador em La
Paz, Atenas e Bogotá. Publicou uma série de obras de cunho diplomático, como a Diplomacia no Rio da Prata
(1955). Além disso publicou obras de crítica literária e ensaios de cunho sociológico.



61

Por que motivo a distância entre Portugal, que fora senhor do mundo, e a Europa que vibrava
ao calor de idéias novas? Por que motivo o alheamento do reino às formas mais vivas do
pensamento europeu? Por que motivo o desinteresse dos portugueses pelas planificações
políticas que se faziam no resto do continente, em particular após a Paz de Vestefália(1648)?
Por que motivo o distanciamento de Portugal em relação a uma cultura que dera Descartes,
Spinoza, Newton, Leibniz, Grotius? Portugal era na verdade um Reino de Sombras e
Superstições.225

Em obra recente, José Murilo de Carvalho focaliza a sociedade portuguesa

setecentista, buscando responder ao enigma da unidade territorial e política do Brasil

Imperial.226 Aponta para uma homogeneidade ideológica e de treinamento, que teria garantido

a manutenção desta unidade. Esta suposta homogeneidade ideológica teria uma componente

ancorada nos brasileiros que, com a inexistência de uma Universidade na colônia, viajavam a

Portugal para estudar na Universidade de Coimbra. A formação cultural adquirida no reino

português, que valorizava mais a retórica do que a razão, contribuiria para a manutenção da

unidade territorial do Império brasileiro, ao passo que as colônias espanholas se

fragmentaram, originando diversas Repúblicas. Nesse sentido, o Iluminismo português foi

politi camente conservador, protagonizado por homens que trabalhavam para o governo.

Tendo à frente Luís Antônio Verney, o Iluminismo português era mais próximo do italiano,

essencialmente reformista e pedagógico.227 Enfatiza-se, como o governo português teve êxito

na formação de uma comunidade letrada específica, ao centralizar a formação de seus

funcionários em um pequeno número de estabelecimentos de ensino, particularmente a

Universidade de Coimbra.228

Outro aspecto interessante é sugerido em recente artigo, em que Carvalho aponta para

o estilo retórico nas práticas políticas do Brasil Imperial, herdado da cultura portuguesa. 229

Apesar dos esforços de “intelectuais” como Verney, a retórica teria prevalecido nas formas do

debate político.230 Ao contrário da argumentação puramente racional, a retórica necessita

recorrer à autoridade de outros para sustentar seus argumentos.231 Essa característica teria

marcado também um atraso científico da “intelectualidade brasileira”, “produzindo

engenheiros, médicos, militares, que sabiam filosofar sobre ciência e o mundo, sem saber

                                                          
225 SOARES, Álvaro Teixeira. O Marquês de Pombal. Brasília: Editora Universidade de Brasília,

1983. p.8
226 CARVALHO, José Murilo de. A construção da Ordem.
227 CARVALHO, José Murilo de. Teatro de Sombras: a política imperial. Rio de Janeiro : Ed. da

UFRJ, [19--?]
228 Ibid. , p55-57.
229 CARVALHO, José Murilo de. História Intelectual no Brasil: a retórica como chave de leitura. Topo.

Rio de Janeiro,  n.1, p. 143, 2000.
230 Ibid. ,  p.142 .
231 Ibid. ,  p.135 -137.



62

fazer ciência”.232 Quando se questiona da forma violenta da linguagem jornalística dos jornais

brasileiros, infere “que as práticas da esfera privada se transferiram diretamente para a política

sem intermediação do aprendizado do debate público não político” .233

Essa História da Idéia de uma “Lenda Negra” reflete, em grande medida, um olhar

sobre a situação de Portugal nesse projeto amplo do Iluminismo, que definiria, talvez, as bases

de um tipo de sociedade idealizada. E, por outro lado, também reflete como nossa leitura do

passado ainda é fortemente marcada por essa perspectiva.

                                                          
232 Ibid. ,  p.145.
233 Ibid. , 140.



63

CONCLUSÃO

O Iluminismo pode ser compreendido por um debate que mobili zou novas idéias e

novos conceitos que vieram à tona sob a forma de obras e livros. Alguns participantes desse

processo se tornaram referência dentro da História das Idéias, como Newton, Locke, Voltaire,

Rousseau, entre outros. O contato com esses autores, a compreensão dos temas discutidos e as

opiniões construídas a partir disso, nos faz identificar Verney como um iluminista,

movimento de idéias que deve ser compreendido sobretudo pela sua natureza crítica.

No início, conjecturou-se que a existência histórica desse ilustre português seria

suficiente para caracterizar um movimento iluminista em Portugal. Porém, para haver

Iluminismo, deve haver crítica, da forma como entendemos, crítica como leitura. Para tanto,

deve haver uma “esfera pública literária” , que é o elemento de ligação do texto com a

sociedade. Acreditamos que a natureza crítica do Iluminismo está diretamente relacionada

com a matriz social que lhe possibilit ou o surgimento. No plano social, foram necessários

determinados elementos que garantissem o afloramento de uma “esfera pública literária” ,

como espaços de sociabili dade (cafés, salões, academias), e a impressão de livros. No entanto,

sabemos que estes elementos sempre sofreram certo controle por parte do Estado. Mesmo

assim, essa influência não foi determinante em todas as regiões da Europa, onde práticas e

idéias convergiram em um debate crítico, onde os limites eram estabelecidos pelo critério da

Razão, e não da autoridade.

Embora não exista um tipo puro desse fenômeno, procurou-se auferir o grau de

aproximação do fenômeno histórico do Iluminismo, ocorrido em outras regiões da Europa,

para o caso de Portugal. Na análise deste problema, não foi possível estabelecer uma

univocidade ou uma adequação de sentido, conforme propõe Weber:

Como em qualquer ciência generalizadora, é condição da peculiaridade das suas abstrações
que os conceitos sejam relativamente vazios, frente à realidade concreta do histórico. O que
ela pode oferecer, como contrapartida, é a maior univocidade dos seus conceitos. Esta
univocidade alcança-se em virtude da possibilidade de uma ótima adequação de sentido, tal
como é percebido pela concepção sociológica234

                                                          
234 WEBER, Max. Fundamentos da sociologia. Porto : Rés. V.14, p.36-38.



64

A sociedade portuguesa no final do século XVII I caminhava para um colapso.

Napoleão, ao invadir a península Ibérica em 1807, trouxe consigo o Liberalismo, o filho

primogênito do Iluminismo, e deflagrou um golpe mortal ao Antigo Regime em Portugal.

Preposto da Inglaterra no continente, Portugal teve de transferir sua corte para o Brasil ,

terminando seu longo século XVII I. A partir daí, pode-se sugerir que se iniciou uma esfera

pública literária. Fomentou-se a demanda de um mercado de notícias, a ampliação da

periodicidade e da quantidade de impressão. A transferência da corte para o Brasil tornava

mais fácil uma discussão pública sobre política, sem a presença providencial do trono

banalizaram-se as questões da coisa pública, das medidas econômicas, o fomento, a defesa

dos interesses nacionais.235

Com a invasão francesa, alguns intelectuais modernos portugueses sofreram uma crise

de idéias, qualquer fili ação com Rosseau, neste momento, poderia ser considerada uma traição

(uma vez que Portugal estava sob o domínio dos exércitos de Napoleão).236 A invasão francesa

iria determinar a atividade de intelectuais como Agostinho de Macedo.237 Este leitor da

produção filosófica iluminista, foi talvez o melhor exemplo do anti-iluminista, ou do

iluminista paradoxal. Agostinho de Macedo se identificava com muitos autores iluministas

franceses, porém sofria as consequências da tentativa de tornar a Revolução Francesa

universal; que era o pretexto util izado por Napoleão para invadir os reinos que ainda viviam o

Antigo Regime. Assim, portugueses e espanhóis, que se identificavam com os ideais da

Revolução, viviam uma crise moral, no momento das invasões napoleônicas.

Ao longo do século XVIII, Pombal fez esforços para prolongar a manutenção do

Império diante de uma Europa conturbada pela polarização do conflito entre França e

Inglaterra. O Brasil , peça chave desse processo, vez que sua principal fonte de riquezas,

ficava fragili zado com os interesse da Inglaterra e da Espanha na América Latina. Há que

considerar a estrutura da economia portuguesa ao longo do século XVII I. Esta deve ser

entendida na sua dimensão imperial.238 Portugal se especializou no fornecimento de

determinados gêneros ao mercado europeu. O modelo econômico que possibilit ou a

integração de Portugal à Europa – uma economia de base colonial – predominaria até o final

                                                          
235Cf. LISBOA, João Luís. Ciência e Política: Ler nos finais do Antigo Regime. Lisboa : Instituto

Nacional de Investigação Científica, 1991, p.164.
236 Sobre este aspecto, particularmente para o caso espanhol. Cf. ARTOLA, Miguel. Los afrancesados.

Madrid : Alianza, 1989.
237 ANDRADE, Maria Ivone de Ornelas. José Agostinho de Macedo: um iluminista paradoxal. Lisboa

: Colibri, 2001. v.1.
238 BOXER, C.R. A Idade de Ouro no Brasil . São Paulo: Cia. Editora Nacional, 1963.



65

do Antigo Regime.239 O ouro brasileiro teve grande influência na dinâmica econômica de

Portugal, principalmente na primeira metade do século XVII I.240

O Estado era o grande empresário e desempenhava o papel decisivo no controle da

economia, particularmente no período pombalino (1750-1777). Cerca de 1/3 da renda

nacional pertencia ao clero, que teve força para manter uma ideologia ultrapassada.241 Assim,

em Portugal existiu uma “burguesia mercantil débil ” , pouco numerosa, estreitamente ligada

ao Estado.242 Analisada pela ótica marxista, tal estrutura não teria desenvolvido uma ideologia

burguesa, qual seja, o Iluminismo. No entanto, como informa FALCON: “A Ilustração não

pode ser redutível como reflexo de uma ideologia burguesa”.243 FALCON propõe a opção

reformista: ocorreu onde a burguesia não possuía uma presença econômica e numérica capaz

de fazer prevalecer, autônoma e totalmente, aqueles valores e objetivos que informaram a

crítica ilustrada.244

Como ocorre muitas vezes na historiografia sobre o tema, procura-se captar o sentido e

a dimensão do aproveitamento pelo pombalismo, dos recursos intelectuais portugueses.245

Aqui, procuramos captar sobretudo o sentido da obra de Verney perante as mudanças de

pensamento engendradas pelo Iluminismo.

SERRÃO descreve o panorama intelectual luso dos Setecentos – particularmente o

período pombalino, caracterizado por uma flagrante pobreza, quer no tocante à quantidade de

valores individuais, quer quanto à qualidade das suas produções.246 Analisando o pensamento

econômico do português Antônio Nunes Ribeiro SANCHES,247 compara-o ao caso de Verney.

Serrão procura demostrar que, apesar de esse médico ilustrado possuir uma biblioteca pessoal

                                                          
239 SERRÃO, José Vicente. O quadro Econômico. In: MATTOSO, José (dir) Histór ia de Por tugal. –

Antigo Regime (1620-1807). Rio de Janeiro :Editorial Estampa, 1998. v.4, p. 67. Ver também: BOXER, C.R. A
Idade de Ouro no Brasil . São Paulo: Cia. Editora Nacional, 1963.

240 80 a 90% do mercado ultramarino era feito com o Brasil . Ibid. ,  p. 95. O ciclo do ouro atraiu em
torno de meio milhão de portugueses em 1700 e 1760 para o Brasil . O que corresponde a uma sangria anual de 8
a 10 mil indivíduos. Representavam, por ano, mais do que a população somada da terceira e da Quarta cidades
do País. Op.cit. SERRÃO, José Vicente. O quadro Humano. p.61.

241 Ibid. ,   p.181.
242 FALCON, Francisco José Calazans. A época pombalina: política econômica e monarquia ilustrada.

São Paulo : Ática, 1982, p.172.
243Ibid. ,  p.95. Por outro caminho, Adorno e Horkheimer contrapuseram o conceito de esclarecimento

(Aufklarung) ao Iluminismo. Esclarecimento é o processo dialético que possibilit ou a libertação do homem em
relação às potências míticas da natureza, o processo de desencantamento do mundo” .  Cf. MATOS, Olgária C.
F.A escola de Frankfur t: luzes e sombras do Iluminismo” . São Paulo : Moderna, 1993. p. 7 e 8.

244 Ibid. ,   p.115.
245 SERRÃO, José Vicente. Pensamento Econômico e Política Econômica no período pombalino : o

caso de Ribeiro Sanches. Ler Histór ia,  n. 9, 1986.
246 Idi.
247 O caso de Ribeiro Sanches é muito semelhante ao de Verney, abandonou Portugal em 1726, com 27

anos de idade.



66

invejável para a época (Morus, Hobbes, Locke, Puffendorf, d'Álembert, Montesquieu,

Rousseau), não desenvolveu uma teoria econômica, assim como Verney não desenvolveu uma

filosofia própria.248 Sem refletir sobre a economia de forma ordenada, o diagnóstico que

Ribeiro Sanches fazia de Portugal era o de um país economicamente atrasado, com uma

agricultura decadente e muitas terras incultas, sem comércio interior, sem manufaturas, com

uma economia fracamente monetarizada.249

Contudo, Pombal conseguiu aplicar as reformas que possibilit aram a sobrevida do

Império.250 Essas Reformas garantiram, em certa medida, a manutenção da unidade territorial

de sua principal colônia.251 A historiografia tem exaltado o pombalismo e a reformas da

Universidade de Coimbra de 1772, como uma ruptura no processo de modernização da elite

letrada portuguesa.252 Mas Pombal, assim como Luís Antônio Verney, foram indivíduos que

viveram grande parte da vida em cortes estrangeiras. Beberam das principais idéias dos

iluministas, e sua missão histórica foi adequar a cultura do Império à dinâmica das sociedades

européias.

Em 1759, no mesmo ano em que foi fechada a Universidade de Évora, os jesuítas

foram expulsos. Havia uma questão cultural envolvida, mas também uma questão política. Em

Portugal, os jesuítas foram por muito tempo um dos alicerces do Império. Com a política

regalista253 de Pombal, as instituições da Igreja seriam adotadas pelo Estado, porém sem

perder sua áura divina. A partir daí, a Inquisição se tornou um órgão subordinado ao Estado.

A Companhia de Jesus não era uma instituição homogênea em toda a Europa, como

poderia parecer a princípio. Os jesuítas possuíam uma visão de mundo ancorada na

Escolástica, porém esse fato não impediu completamente a penetração de idéias modernas.254

Até mesmo Boscovich, o jesuíta italiano que focalizamos no terceiro capítulo, mostrou-se

                                                          
248 Ibid. ,   p.6.
249 Ibid. ,   p.14.
250 FALCOM, Francisco Calazans. Revista de Histór ia das Idéias. “Período pombalino como aquele

conjunto de medidas impostas ao Estado como imprescindíveis e inadiáveis para a manutenção desse mesmo
Estado” A partir dessa idéia de um Historiador ele indica uma atenuação da importância da perspectiva ilustrada
para o período. Ver p.526.

251 Cf. CARVALHO, José Murilo de. A Construção da ordem. GAUER, Ruth Maria Chittó. A
construção do Estado-Nação no Brasil : a contribuição dos egressos de Coimbra. Curitiba: Juruá, 2001

252 ANDRADE, Maria Ivone de Ornellas. José de Agostinho Macedo: um iluminista paradoxal.
Lisboa: Edições Colibri, 2001.  p. 20.

253 Regalismo é o termo cunhado pela historiografia para designar a política de Pombal. De forma
sucinta, significava fazer do poder sacral um aparelho ideológico do Estado. Cf. DIAS, J. S. da S. Pombalismo e
Projeto Político.

254 Cf. SILVA, Lúcio Craveiro da. Um jesuíta no contexto das Luzes: Inácio Monteiro (1724-1812).
In: CALAFATE, Pedro (dir). Histór ia do Pensamento Filosófico Por tuguês. – As Luzes. Lisboa : Caminho,
2001. v.3 – A-S, p.177-197.



67

bem atualizado sobre as principais querelas filosóficas do século XVII I.255 Nesse sentido,

torna-se questionável a afirmação de que os jesuítas foram os culpados pelo atraso cultural

português do período.256 Assim como é exagerada a opinião de que a Companhia possuía o

monopólio cultural português do século XVII I.257 Afinal, quem saberá dizer se eles não se

teriam adaptado às reformas se não tivessem sido expulsos? Ou, quem sabe, Pombal, se

pudesse, não teria evitado toda reformulação necessária do corpo docente português, depois

da saída dos jesuítas? Tais especulações permanecerão em aberto, tendo em vista que a

conjuntura política da época, aliada ao conservadorismo cultural da Companhia, obrigou, ou

melhor, desencadeou a expulsão da Ordem em todo o Império.

Paradoxalmente, o mais perto que chegou Portugal da experiência das idéias

revolucionárias foi com a Inconfidência Mineira. Talvez Portugal tenha tido o privilégio de

experimentar, dentro de sua colônia, um movimento crítico literário, típico das sociedades do

Iluminismo.258

Na polêmica em torno do Verdadeiro Método, particularmente o texto de um de seus

principais opositores, como foi analisado, representa carência de elementos que caracterizam

o debate iluminista. A autoridade pesa mais do que o argumento crítico em seu discurso.

O papel da Universidade de Coimbra deve ser relativizado, quando se procura associá-

lo ao conceito de Iluminismo. Embora estivesse permeável a todo tipo de idéias e fosse local

privilegiado do conhecimento, oficialmente não se caracterizava pelo estilo li vre dos debates

críticos. E, em certa medida, seria possível estabelecer uma relação de oposição com o

Iluminismo. Verney estava propondo a base de outra esfera de discussão, uma “república das

letras portuguesas” :

Um homem que verdadeiramente é douto e tem pensamentos proporcionados não deve
mostrar excesso sobre as pessoas com quem fala. Primeiramente, é ridicularia e afetação
introduzir textos latinos quando não são necessários. Ainda quando a conversação é erudita, se

                                                          
255 Sobre o jesuíta italiano Boscovich, Casini sugere até mesmo uma antecipação das teorias de Einstein

Cf. CASINI, Paolo. Óptica, astronomia, relatividade: Boscovich em Roma, 1738-1748. In: Newton e a
Consciência Européia. São Paulo : UNESP, 1995.  p. 147-177.
256 Segundo DIAS, “os jesuítas percorreram rapidamente o caminho da cultura moderna. Ao serem expulsos em
1759, estavam em dia com os conhecimentos científicos e achavam-se integrados no ambiente filosófico de
setecentos, como os próprios adversários reconhecem”. Cf. DIAS, José Sebastião da Silva. Por tugal e a Cultura
Européia. Coimbra : Editora Coimbra, 1952, p. 253.

257 Veja-se o papel importante da Congregação do Oratório, a qual formou intelectuais ilustres como o
próprio Veney. Cf. DIAS, José Sebastião da Silva. O Papel da Congregação do Oratório. In:_____. Portugal e a
Cultura Européia. Coimbra : Editora Coimbra, 1952.

258 Sobre esta questão, conferir artigo de Falcon em que discute sobre uma historiografia tradicional que
sempre tratou os movimentos revolucionários da colônia como efeito direto da Ilustração Pombalina. FALCON,
Francisco José Calazans. Universidade(S) História Memória e Perspectivas. Actas 5. Congresso História da
Universidade &7º Centenário. Coimbra, 1991, p.105.



68

acaso não se faz expressa matéria dos ditos textos, é puerilidade e afetação dizê-los em Latim;
porque deve-se entender que uma coisa é escola, e outra conversação.259

O monopólio virtual da educação superior desfrutado pelas universidades foi posto à

prova no século XVII I.260 Além de possuir um programa disciplinar, o uso da razão neste

ambiente era estruturado pelos valores de autoridade. A própria importância da Academia de

Ciências de Portugal deve ser repensada, na medida em que era uma extensão das atividades

da Universidade. A comunidade acadêmica de Coimbra, na sua especificidade, reflete a

cultura portuguesa da época, marcada por uma inércia de debates, ficando à margem do

processo de construção de um novo conhecimento sobre o homem,

Acima de tudo, a Reforma da Universidade está enquadrada dentro do projeto político

de Pombal, uma política regalista, promovendo o avanço do Estado em direção aos demais

setores da sociedade. “A Universidade, a partir da reforma, acabou sendo um organismo

estatal, exclusivamente a serviço dos ideais éticos-políticos do próprio Estado”.261 Não se

duvida que a Reforma da Universidade tenha permitido colocar Portugal no mesmo nível da

Europa “iluminada” do seu tempo, em nível de ensino. Questionamos a capacidade de

Portugal de promover um ambiente de debates próprio do Iluminismo no século XVIII. Em

contrapartida, não se nega a existência de iluministas como Verney. O indivíduo não é

determinado pelas redes, tem margem de manobra, mas deve ser compreendido à luz da

estrutura social na qual está inserido.

Entendemos que as sociedades do Iluminismo constituíram-se como um novo espaço

público, uma modalidade alternativa de representações à parte do âmbito institucionalizado do

poder político. Uma “esfera pública política” provém de uma “esfera pública literária” e se

constitui em um espaço onde pessoas privadas fazem uso público da razão.262 Nesse aspecto,

é interessante a apropriação dos conceitos kantianos de “uso público” e “uso privado” da

razão para analisar o Iluminismo. O uso que de sua razão faz um educador, em exercício de

sua função, é uso privado, porque se trata simplesmente de uma reunião de família, por maior

que esta possa ser (uma assembléia, um exército, um Estado).263 A categoria de privado está

                                                          
259 V.M. Estudos Médicos Jur ídicos e Teológicos, v. 4,  p.129.
260 BURKE, Peter. Uma Histór ia Social do Conhecimento: de Gutenberg a Diderot. Rio de Janeiro :

Jorge Zahar, 2003. p.47. Para BURKE, “as universidades podem ter continuado a desempenhar sua função
tradicional de ensinar efetivamente, mas não eram, em termos gerais, os lugares em que se desenvolviam as
idéias novas. Sofriam do que já foi chamado de “ inércia institucional” , mantendo suas tradições corporativas ao
preço do isolamento em relação às novas tendências.” p.51. Sobre esta questão ver também DIAS. Op.cit, p.80

261 Op.cit. , GAUER, p.125.
262 CHARTIER, Roger. Espacio Público, Cr ítica y desacralización en el siglo XVI I I : Los orígenes

culturales de la Revolución francesa. Barcelona : Gedisa, 1991. p. 33.
263 Op.cit. p.38



69

relacionada à natureza da comunidade que faz uso do entendimento.264 O espaço público se

opõe ao privado, na medida em que este está relacionado à dominação. O uso público da

razão constitui-se por um sábio que se dirige a um público que lê e escreve, está ancorado em

uma comunidade que não está definida pelo seu pertencimento institucional.265 “O público

necessário para o advento da Ilustração, cuja liberdade não pode ser limitada, está constituído

assim por indivíduos que possuem os mesmos direitos, que pensam por si mesmos e falam em

nome próprio, e que se comunicam por escrito com seus semelhantes.” 266

Embora não se possa negar o conteúdo utópico da proposta do Iluminismo e a censura

que o acompanhou durante seu percurso, procurou-se, neste trabalho, enfocar acima de tudo a

natureza crítica do movimento. Como define Habermas: “Só mediante a apropriação crítica da

filosofia, da literatura e da arte é que também o público chega a se esclarecer, até mesmo a se

entender como processo vivo do Iluminismo.” 267

Dentro dessa premissa, a Universidade não seria objeto pertinente de análise. Portanto,

os documentos da Reforma da Universidade devem ser percebidos no contexto da apropriação

por parte do Estado de setores que anteriormente eram administrados pela Igreja, como o

ensino e a Inquisição. Os principais documentos da Reforma, o Compêndio Histórico do

Estado da Universidade de Coimbra (1771) e os Estatutos da Universidade de Coimbra

(1772) revelam o caráter eminentemente político das ações empreendidas por Pombal, ou

seja, se orientavam de acordo com o “projeto político” de Pombal. Os jesuítas são

representados como tiranos que se apoderaram do Reino e destruíram a Universidade. Os

Estatutos jesuíticos teriam sido responsáveis pela destruição de todos os campos do saber: as

artes, as ciências e as aulas de todo o reino. Houve – segundo o Compêndio Histórico – a

destruição do corpo da Universidade e o sepultamento da monarquia portuguesa”.268

A partir disso, o Estado Português redefiniu o que poderia ser lido e publicado

oficialmente. Portanto, necessário se distanciar da perspectiva que não distingue o reformismo

do que procuramos caracterizar como Iluminismo.269 Esse processo de reforma foi conduzido

por um grupo de “intelectuais” portugueses, que vivenciaram o cotidiano de outras sociedades

da Europa. Pombal passou grande parte de sua vida na Inglaterra e na corte austríaca, antes de

                                                          
264 idi.
265 idi.
266 idi.
267 Op.cit. HABERMAS. p. 58.
268 Op.cit. GAUER, p.122.
269 Embora não seja esta a problemática da autora, destacamos como tem sido aplicado o conceito de

Iluminismo para o caso português. “O Iluminismo português difundiu-se através de reformas legislativas que se
iniciaram no governo de D. José e estenderam-se, embora com menor intensidade, até o governo de D.Maria.”
GAUER, Ruth Maria Chittó. A modernidade Por tuguesa e a Reforma Pombalina de 1772. Porto Alegre :
Edipucrs, 1996,  p. 68.



70

assumir o posto de ministro. Verney deixou Portugal aos 22 anos e nunca mais retornou. A

grande maioria dos portugueses ilustrados, que tiveram contato com o Iluminismo, eram

criticados como “estrangeirados” por aderirem às idéias “ importadas” de outros reinos.

Nesse sentido, é curioso observar que em Portugal parece ter ocorrido algo diferente,

comparando-se com os demais centros europeus. Em Portugal, foi o Estado que submeteu a

cultura tradicional, adequando as instituições, ao contrário do que aconteceu com as

sociedades onde o Iluminismo aflorou. Parece haver uma inversão de polaridade: o Estado e o

campo da “opinião pública” deveriam estabelecer uma dualidade, condição sine qua non para

haver o que Kosellek chama de crítica.270 Na tentativa de explicar a crise de Portugal no

século XVII I através do pensamento de Koselleck, é necessário uma adversão conceitual.

Podemos aplicar sistematicamente os conceitos de Absolutismo e Iluminismo de forma

análoga para toda a Europa do século XVII I?

Apesar da pluralidade semântica do Iluminismo, procuramos apresentá-lo de forma

mais consistente, que permitisse uma comparação de Portugal com os centros mais

expressivos da Europa. Iluminismo Católico, Iluminismo Reformista, Despotismo

esclarecido, Iluminismo e Mercantili smo, estas formas de expressão, utili zadas por autores

para caracterizar o que se passou no século XVII I português no campo das idéias, são

conceitos que remetem a uma deformação do arquétipo de Iluminismo na sua expressão

clássica. Acreditamos que as distâncias de Portugal em relação a esse processo se devem mais

à fragili dade das instituições da “esfera pública literária” do que ao peso da religião na cultura

portuguesa.

No pequeno recorte que fizemos do século XVII I português, não identificamos

nenhuma institucionalização da idéia de cafés, salões e associações, nenhuma concepção de

“público” , tão caras à realidade de uma “esfera pública literária”. Concluímos que existe

impossibili dade de se compreender o Iluminismo como sendo simplesmente produto do

conflito entre fé e razão e como resultado da luta contra o poder da Igreja, é muito mais

complexo do que isto, principalmente para o século XVII I português.

Verney é a testemunha de que Portugal estava atrasado em relação ao que acontecia na

Europa. Para que Portugal fosse iluminado, fazia-se necessário mais “conversação” e menos

                                                          
270 Esta questão será discutida no Capítulo I. Koselek estabelece uma dualidade necessária entre o

campo da moral –  que contém a consciência do bem e do mal, do certo e do errado, da mentira e da verdade, das
idéias que substituiriam a fonte da moral da Religião – e o campo político – da ação onde a vontade é exprissa
através do monarca, para que possa haver crítica. O movimento iluminista desenvolveu-se a partir do
Absolutismo, no início como sua conseqüência interna, em seguida como sua contraparte dialética, e como
inimigo que preparou a sua decadência. Cf. KOSELLECK, Reihart. Crítica e Cr ise : uma contribuição à
patogênese do mundo burguês. Rio de Janeiro : EDUERJ : Contraponto, 1999, p. 19.



71

escola. O estilo li vre, crítico, dependia de espaços de publicação, à margem do Estado, à

margem da “ reprodução social” .271

                                                          
271 Segundo Raymond WILLIANS, só no século XVIII é que “arte” e “cultura” passam a ter o seu

significado moderno de uma esfera separada da reprodução social, ou seja, uma esfera que possuía autonomia
própria, sobretudo quando é transposta progressivamente ao longo do século XVIII para a forma de mercadoria.
Cf. HABERMAS, Jürgen. Mudança estrutural da Esfera Pública: investigações quanto a uma categoria da
sociedade burguesa. Rio de Janeiro : Tempo Brasileiro, 2003.  p.52.



72

REFERÊNCIAS

ANDRADE, António Alberto Banha de. Verney e a projeção de sua obra. Por tugal :
Instituto de Cultura Portuguesa, 1980.

ANDRADE, Maria Ivone de Ornellas. José de Agostinho Macedo: um iluminista paradoxal.
Lisboa : Colibri, 2001.

ARAÚJO, Ana Cristina Bartolomeu. Modalidades de Leitura das Luzes no Tempo de Pombal.
Revista de Histór ia. Porto, v.10, 105-127, 1990.

ARTOLA, Miguel. Los afrancesados. Madrid : Alianza, 1989

AVELLAR, Hélio de Alcantara. A Administração Pombalina. In: Histór ia Administrativa
do Brasil . Brasília: Editora Universidade de Brasília, 1983.

BAUMER, Franklin L. O pensamento Europeu Moderno. Séculos XVII e XVII I. Rio de
Janeiro: Edições 70, 1977. v.1

BELO, André. A Gazeta de Lisboa e o terramoto de 1755: a margem do não escrito. Instituto
de Ciências Sociais da Universidade Lisboa: Análise Social, v. 34, n. 151-152, Inverno, 2000.

BOXER, C.R. A Idade de Ouro no Brasil . São Paulo: Cia. Editora Nacional, 1963.

BRIGGS, Asa; BURKE, Peter. Uma histór ia social da mídia : de Gutemberg à internet. Rio
de Janeiro : Jorge Zahar, 2004.

BURKE, Peter. A escola dos Annales (1929-1989): a Revolução Francesa da Historiografia.
São Paulo : Fundação Editora da UNESP, 1997.

BURKE, Peter. Uma Histór ia Social do Conhecimento : de Gutemberg a Diderot. Rio de
Janeiro : Jorge Zahar, 2003.

BURKE, Peter. A esfera pública 40 anos depois. Folha de São Paulo. São Paulo, 16 de set.,
de 2004.  p.2-6.

CALAFATE, Pedro (dir). Histór ia do Pensamento Filosófico Português. – As Luzes.
Lisboa : Editora Caminho, A-S, 2001. v.3

CARDIM, Pedro. Análise Social. Meu Pai e meu Senhor muito do meu coração.
Correspondência do Conde de Assumar para seu pai, o Marquês de Alorna, Lisboa: Instituto
de Ciências Sociais, v.36, n.158-159, 2001.

GAUER, Ruth Maria Chittó. A construção do Estado-Nação no Brasil : a contribuição dos
egressos de Coimbra. Curitiba: Juruá, 2001

CARVALHO, José Murilo de. Histór ia Intelectual no Brasil : a retórica como chave de
leitura. Rio de Janeiro : Topo, n.1, 2000.



73

CARVALHO, José Murilo de. Teatro de Sombras: a política imperial. Rio de Janeiro :
Editora UFRJ, [19--?]

CASINI, Paolo. Newton e a Consciência Européia. São Paulo: Unesp, 1995.

CASSIRER, Ernst. Filosofia de la I lustracion. Mexico : Fondo de Cultura Economica,1963.

CHARTIER, Roger. A Histór ia Cultural: entre práticas e representações. Lisboa: DIFEL,
1988.

CHARTIER, Roger. A História hoje: dúvidas, desafios, propostas. Estudos Histór icos, v. 7,
n.13, 1994.

CHARTIER, Roger. Espacio Público, Cr ítica y desacralización en el siglo XVIII : Los
orígenes culturales de la Revolución francesa. Barcelona : Editorial Gedisa, 1991.

CHÂTELET, François. Uma Histór ia da Razão : entrevistas com Emile Noel. Rio de
Janeiro: Jorge Zahar, 1994.

CHAUNU, Pierre. A Civili zação da Europa das Luzes. Lisboa : Editorial Estampa, 1985

COSER, Lewis A. Hombre de Ideas: el punto de vista de un sociólogo. México: Fondo de
Cultura Econômica, [19--?].

DARNTON, Robert. O beijo de Lamourette. São Paulo: Companhia das Letras,1990.

DARNTON, Robert. Os dentes falsos de Geoge Washington : um guia não convencional
para o século XVII I. São Paulo : Companhia das Letras, 2005.

DESCARTES, René. Discurso do Método. São Paulo : Nova Cultural, 1991.

DIAS, José Sebastião da Silva. Por tugal e a Cultura Européia. Coimbra :  Editora:
Coimbra, 1952.

 DIAS, José Sebastião da Silva . O Ecletismo em Portugal no século XVII I: Gênese e destino
de uma atitude Filosófica. Separata da Revista Portuguesa de Pedagogia Coimbra:
Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra, 1972.. v. 4, 1972.

DOMINGUES, Francisco Contente. I lustração e Catolicismo : Teodoro de Almeida. Lisboa
: Colibri, 1994.

ELIAS, Norbert. A Sociedade de Corte: investigação sobre a sociologia da realeza e a
aristocracia de corte. Rio de Janeiro : Jorge Zahar, 2001.

FALCON, Francisco José Calazans. A época pombalina: política econômica e monarquia
ilustrada. São Paulo: Ática, 1982.

FALCON, Francisco José Calazans. Universidade(S) História Memória e Perspectivas. Actas
5. Congresso História da Universidade &7º Centenário. Coimbra, 1991



74

FERNÁNDEZ, Celso Almuiña. Os meios de comunicação na crise do Antigo Regime entre as
“vozes vagas” e a dramatização da palavra. In: Antigo Regime e L iberalismo, homenagem a
Miguel Ar tola. Mardrid : Alianza Editorial, 1995.

FOUCAULT, Michel. Arqueologia do Saber. Rio de Janeiro : Forense Universitária, 1997.

 FRANÇA, José Augusto. Lisboa Pombalina e o I luminismo. Lisboa: Livraria Bertrand,
1977.

GARIN, Eugênio. Ciência e vida civil no Renascimento I taliano. São Paulo: Ed.
Universidade Estadual Paulista, 1986.

GAUER, Ruth Maria Chittó. A modernidade Portuguesa e a Reforma Pombalina de 1772.
Porto Alegre : Edipucrs, 1996

GAY, Peter. The Enlightenment: an interpretation. New York : [s.n.], 1969.

HABERMAS, Jürgen. Mudança estrutural da Esfera Pública : investigações quanto a uma
categoria da sociedade burguesa. Rio de Janeiro : Tempo Brasileiro, 2003.

HAWTHORN, Geofrey. I luminismo e Desespero: uma história da Sociologia. Rio de Janeiro
: Paz e Terra, 1982.

HOLANDA, Sérgio Buarque de (dir). Administração, Economia, Sociedade. In: Histór ia
Geral da Civili zação Brasileira. A Época Colonial. 7.ed. Rio de Janeiro : Bertrand Brasil ,
1993. t.1.

HOLANDA, Sérgio Buarque de. Raízes do Brasil . São Paulo: Companhia das Letras, 1995.

HORKHEIMER, Max e ADORNO, Theodor W. Dialética do esclarecimento: fragmentos
filosóficos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1985.

KOSELLECK, Reihart. Crítica e Cr ise : uma contribuição à patogênese do mundo burguês.
Rio de Janeiro : EDUERJ : Contraponto, 1999.

KOSELLECK, Reinhart. Um história dos conceitos: problemas teóricos e práticos. Estudos
Histór icos. Rio de Janeiro,  v.10., n.10, 1992.

KOYRÉ, Alexandre. Estudos Histór icos do Pensamento Científico. Brasília : Ed.
Universidade de Brasília, 1982.

KUHN, Thomas S. A estrutura das Revoluções científicas. São Paulo: Ed. Perspectiva,
1982.

LEIBNIZ, Gottfried Wilhelm. Novos ensaios sobre o entendimento humano. São Paulo:
Nova Cultural, 1992.

LISBOA, João Luís. Ciência e Política: Ler nos finais do Antigo Regime. Lisboa : Instituto
Nacional de Investigação Científica, 1991.



75

LOCKE, John. Ensaio Acerca do Entendimento Humano. São Paulo : Nova Cultural, 1991.
Os Pensadores, v.9.

MARQUES, A.H de Oliveira. Breve Histór ia de Portugal. Lisboa : Presença, 1998.

MARTINS, Oliveira. Histór ia de Por tugal. 17.ed. Lisboa: Guimarães e Cia Editores, 1977.

MATOS, Olgária C.  F. A escola de Frankfur t: luzes e sombras do Iluminismo. São Paulo :
Moderna, 1993.

MATTOSO, José. Histór ia de Portugal. Rio de Janeiro: Editorial Estampa, 1998. v.4

MAXWELL, Kenneth. O Marquês de Pombal: paradoxo da iluminismo. Rio de Janeiro: Paz
e Terra, 1996.

NEWTON, Isaac. Princípios matemáticos. São Paulo : Nova Cultural, 1991. Os Pensadores.

PAIM, Antonio (org). Pombal e a cultura brasileira. Rio de Janeiro : Tempo Brasileiro,
1982.

PRADO, Bento. Razão e Iluminismo, ou os Limites da Alfkrarung. Vozes Cultura, v. 88,
n.5, set./out., 1994.

PULINO, Lúcia Helena Cavasin Zabotto. Ricard Rorty e a questão das representações em
Filosofia. In: CARDOSO, Ciro Flamarion; MALERBA, Jurandir (orgs). Representações :
Contribuições a um debate transdisciplinar. Campinas(SP) : Papirus, 2000.

RAMOS, Luis de Oliveira. Pombal e o Esclavagismo. Revista da Faculdade de Letras.
LISBOA, 168-178.

RAMOS, Rui. Nas origens da “Lenda Negra” : as viagens filosóficas do século XVII I
português. Penélope. Fazer e desfazer a Histór ia, n.4, nov, 1989.

ROUANET, Sérgio Paulo. Dilemas da Moral I luminista. In: NOVAES, Adauto. (org.)
Ética. São Paulo : Secretaria Municipal de Cultura : Compahia da Letras, 2002.

SANTOS, Antonio Cesar de Almeida. Para viverem juntos em povoações bem
estabelecidas. Curitiba: UFPR, 1999.

SERRÃO, José Vicente. Pensamento Econômico e Política Econômica no período pombalino
: O caso de Ribeiro Sanches. Ler Histór ia,  n. 9, 1986.

SILVA DIAS, José Sebastião da. Pombalismo e Projeto Político. Lisboa: Centro de História
da Cultura da Universidade Nova Lisboa, 1984.

SOARES, Álvaro Teixeira. O Marquês de Pombal. Brasília: Ed. Da Universidade de
Brasília, 1983.

STAROBINSK, Jean. A invenção da L iberdade, 1700-1789. São Paulo: UNESP, 1994.



76

TENGARRINHA, José. Histór ia da imprensa periódica por tuguesa. Lisboa : Portugália,
1995.

WEBER, Max. Fundamentos da sociologia. Porto : Rés, v.14, p.36-38. Coleção Teoria e
Conhecimento.

ZILLES, Urbano. Fé e Razão no Pensamento Medieval. Porto Alegre: Edipucrs, 1993.

FONTES

Gazeta L iterár ia ou Notícia Exata dos Principais escritos, que modernamente se vão
publicando na Europa. Porto : Na oficina de Francisco Mendes Lima,  novembro de 1761. Por
Francisco Bernardo de Lima.

ARAÚJO, José de. Reflexões Apologéticas a obra entitulada Verdadeiro Método de Estudar.
Valência : Na oficina de Antonio Balle, 1748.

VERNEY, Luis Antonio de. Respostas as Reflexões que o R.P.M.Fr . Arsenio da Piedade
Capucho fez ao L ivro intitulado : Verdadeiro Método de Estudar. Valência : Na oficina de
Antonio Balle, 1748.

VERNEY, Luis Antonio. Verdadeiro Método de Estudar . Lisboa : Livraria Sá da Costa –
Editora, 1950.

V. I −− Constituído pelas Cartas I a IV. Língua Portuguesa, Gramática Latina,
Latinidade e Língua Orientais. Intitulado: ESTUDOS LINGUÍSTICOS.

V. II −− Constituído pelas Cartas V a VII. Retórica e Poesia. Intitulado: ESTUDOS
LITERÁRIOS.

V. III  – Constituído pelas Cartas VII I a XI. Lógica, Metafísica, Física e Ética.
Intitulado: ESTUDOS FILOSÖFICOS.

V. IV – Constituído pelas Cartas XII a XIV. Medicina, Direito Civil e Teologia.
Intitulado: ESTUDOS MÉDICOS, JURÍDICOS E TEOLÓGICOS.

V. V – Constituído pelas Cartas XV a XVI. Direito Canônico e Regulamentação geral
dos Estudos. Intitulado: ESTUDOS CANÓNICOS – REGULAMENTAÇÃO –
SINOPSE.


