
Universidade Federal do Paraná.
Setor de Ciências Humanas, Letras e Artes.

Os Mbyá e a natureza: um 
balanço bibliográfico

Dissertação apresentada ao programa de 
pós-graduação em antropologia social 

como requisito parcial para a obtenção do 
título de mestre em antropologia social.

V aldirene Ganz
Professora orientadora: 

Dr3 Edilene Coffaci de Lima

Curitiba
2003



23a Ata da Sessão Pública de Argüição. de Defesa da Dissertação de Mestrado 
em Antropologia Social. Aos 18 dias do mês de setembro do ano de 2003, às 
14:00 horas, na sala seiscentos e dezessete do Edifício D. Pedro I, no 
Departamento de Antropologia do Setor de Ciências Humanas, Letras e Artes da 
Universidade Federal do Paraná, reuniu-se a Comissão Examinadora designada 
para argüir a Dissertação de Mestrado cm Antropologia Social da candidata 
Valdirene Ganz intitulada “Os Mbyá e a natureza: um balanço bibliográfico”. A 
Comissão examinadora foi presidida pela Orientadora prof DU Edilene Coffaci 
de Lima e integrada pelos professores-doutores Deise Lucy Oliveira Montardo e 
Ricardo Cid Fernandes. Aberta a sessão pela Presidente da banca, a candidata foi 
convidada a apresentar prova de conclusão das disciplinas constantes do plano 
curricular do Programa de Mestrado em Antropologia Social, o que realizou 
apresentando o histórico escolar assinado pela Professora Doutora Sandra 
Jacqueline Stoll. A seguir a Senhora Presidente concedeu a palavra à candidata 
para apresentar breve resumo oral de sua dissertação. Em seguida a presidente 
da banca concedeu a palavra ao primeiro examinador, Professora Doutora Deise 
Lucy Oliveira Montardo, que realizou sua arguição sendo concedido ao 
candidato igual tempo para as respostas. Da mesma maneira foi concedida a 
palavra ao segundo examinador, Professor Doutor Ricardo Cid Fernandes, sendo 
procedido do mesmo modo. Encerradas as arguições, os membros da Comissão 
Examinadora se reuniram para realizar a atribuição demotas. O parecer da 
comissão foi pela aprovação da candidata com conceito ./>..., o que lhe confere 
osm.O.. créditos previstos na regulamentação do Curso de Pós- Graduação em 
Antropologia Social, completando-se assim, todos os requisitos necessários para 
a obtenção do grau de Mestre. Face os termos desse parecer a Senhora 
Presidente da Comissão Examinadora declarou aprovada a candidata, estando 
pois a mesma em condições de receber o grau e o diploma de Mestre. Nada mais 
havendo a tratar a Senhora Presidente deu por encerrada a sessão, da qual eu, 
Osvanir J. G. de Andrade, secretário, lavrei a presente Ata que vai assinada por 
mim e pelos membros da Comissão Examinadora.

Professora Doi de Lima
Presidente

Io Examinador
Prof. Dr. Ricardo Cid Fernandes 

2o Examinador



Dedico este trabalho ao meu sobrinho de 5 anos, 
Nicholas, que me deu a inspiração 

para continuar a acreditar. 
Também o dedico a minha nova coleguinha de 5 anos,

Andriele,
que trouxe mais um pouco de esperança.



Exempios sobre a poesia e a moral M byá:

Bien, siendo así, seamos fuertes, 
seamos valientes, 

todas las noches, todos los dias....

Por conseguiente, no quiero ofender a mis semejantes; 
en caso de enemistarlos, pecaria contra mis primeros Padres. 

Por conseguiente, aunque mis semejantes se equivoquen, 
ies escucho sin prestarles importância. 

Procediendo así, Nuestros Primeros Padres 
sin duda alguna me harán pronunciar numerosas belas palavras 

para el fortalecimiento de mi espíritu. (Cadogan, 1959: 151)

Conselho à alma que está para se encarnar na pessoa deste mundo:

(...) Bien, irás tu, hijito de Namandu, 
considera com fortaleza la morada terrenal;

y aunque todas las cosas, 
en su gran diversidad, horrorosas se irguieren, 

tú debes afrontarlas com valor (idem: 67).



Agradecimentos.

Agradeço, em primeiro lugar, a Universidade Federal do Paraná - UFPR onde 

fiz a minha graduação em ciências sociais e o mestrado em antropologia social. E, 

especialmente, porque me proporcionou desde a graduação, momento em que já 

começava a me dedicar ao estudo ora proposto, à antropologia. Mas também, porque me 

contemplou com bolsas, das mais diversas categorias, que permitiram que eu levasse o 

meu sonho adiante.

Ao Departamento de Antropologia da UFPR.

Ao Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social - PPGAS - desta 

universidade.

A CAPES, Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior, que 

possibilitou a sustentação desta pesquisa do ponto de vista financeiro, que de outro 

modo deveria ser interrompida.

Ao professor Marcos Lanna, à professora Miriam Hartung e à professora Sandra 

Stoll, que foram respectivamente ao tempo presente, coordenadores do mestrado em 

antropologia social da UFPR. Ao Lanna, pela solidariedade no início do mestrado, em 

que eu ainda não possuía bolsa e estava prestes a trancar o curso. A Miriam, porque 

demonstrou preocupação nos momentos em que eu ia, mais uma vez, desistindo da 

viagem. E finalmente, com muito carinho, os meus agradecimentos a Sandra, que me 

acompanha desde a graduação, quando eu já estava quase parando e desistindo. 

Agradeço o seu olhar atento e solidário, e sua atenção à minha pessoa num quarto 

momento, em um dos mais difíceis, em que quase desisti. E especialmente, por suas 

atitudes equilibradas, já que extrapolei o prazo de entrega do trabalho. Se não fosse a 

sua habilidade, junto da orientadora, em lidar com a situação, provavelmente eu não 

teria conseguido.

Agradeço, no mesmo nível de gratidão às pessoas e instituições antes citadas, à 

professora orientadora, Edilene Coffaci de Lima. Agradeço, com toda a sinceridade, a 

esta orientação que iniciou-se no curso de graduação e que me ensinou o 

profissionalismo. Agradeço à sua paciência em orientar e, ao mesmo tempo, aparar as 

"arestas” relativas à minha imaturidade, tanto acadêmica quanto pessoal. As falhas do 

meu trabalho são todas minhas, principalmente porque insisti em continuar estudando

4



mesmo sabendo que o meu contexto não seria favorável, ainda que com bolsa de estudo. 

Obrigada por me permitir estar dentro de um contexto de relações muito diferente 

daquele da onde fui criada. Este contexto acadêmico e os ideais intelectuais relativos a 

ele me estimulam ainda, não pelas falhas humanas, mas por suas qualidades, por suas 

criações, pelas suas manifestações mais positivas.

À professora Andréa Mendes de Oliveira Castro porque abriu a porta do 

"paraíso", me apresentou a antropologia e aos Guarani. Sua atenção foi de fundamental 

importância para a minha trajetória, me dando aquilo que até então eu não conhecia, o 

respeito mútuo. A partir daí comecei a acreditar novamente que coisas boas poderiam 

também vir dos humanos.

Agradeço também à professora Andréa por ter colaborado com esta pesquisa, na 

medida em que participou da qualificação, assim como a arqueóloga Patrícia Laure 

Gaulier, do Museu de Paranaguá.

Aos Mbyá, que me inspiraram a ter fé para continuar a minha marcha no mundo 

terreno, pleno de tentações a nos desviar do caminho da plenitude. As suas lições de 

persistência, coragem e força espiritual num mundo povoado de sentimentos e valores 

negativos.

Aos autores que dedicaram tempo de suas vidas aos Mbyá - da bibliografia 

Mbyá -, trazendo as informações etnográficas que permitiram a existência desta 

dissertação. Agradeço a todos eles e me desculpo caso tenha me confundido com 

alguma informação.

Aos antropólogos Ricardo Cid Fernandes e a Deise Lucy Oliveira Montardo que 

compuseram a banca examinadora.

A antropóloga Carmen Lucia da Silva, que me apoiou no período final da 

graduação e inicial do mestrado. Agradeço por ter propiciado aos meus olhos o seu lado 

mais doce, a sua solidariedade, a sua humanidade, à beleza de sua alma. Muito 

Obrigada.

A Roze Meire Vasconcelos, minha "orientadora espiritual". Agradeço à sua lição 

de humanidade, de bondade e de beleza. Agradeço a ela que mais do que qualquer outra 

pessoa contribuiu para que eu não desistisse.

Aos professores de modo geral, desde a graduação, e em especial alguns que 

marcaram mais por algum motivo especial, como: Ana Luisa Fayet Sallas, Anamaria

5



Bonin, Carlos Balhana, Cleusa Maria Fuckner, Dimas Floriani, Márcia Kersten, Mário 

Fuks, Nelson Rosário de Souza e Pedro Bodê.

Ao professor Márnio Teixeira-Pinto por uma grande lição de vida, aprendida de 

forma totalmente inesperada e um pouco traumática. Obrigada por me mostrar que se 

desejamos algo devemos também nos responsabilizar pelas dificuldades advindas desta 

adesão. Ou assumimos o posto e tudo o que nele precisamos fazer, ou o abandonamos. 

Agradeço por ter me desafiado a me pôr e a defender o que acredito, a confiar em mim e 

a assumir a partir daí o rumo a ser tomado. Agradeço às suas aulas, que me caíam como 

néctar, alimento da alma e esperança da contemplação da beleza das coisas.

À antropóloga do Museu de Paranaguá, Márcia Rosato.

À antropóloga Valéria Soares de Assis, pelo material bibliográfico que me 

disponibilizou e pelas dicas, de muita valia.

Agradeço, em primeiro lugar, a alguns colegas de mestrado, e em segundo, a 

alguns da graduação que tornaram a viagem até aqui menos difícil. Agradeço a Simone, 

por sua presença marcante no início do mestrado e a ajuda para que eu não desistisse. A 

Letícia, por sua doçura e pelas lições que me deu e a Joaquim, os colegas da minha 

turma. Agradeço a Maria Izabel, de modo muito especial, por sua amizade. A Daniela, 

pelas dicas para o computador ou outras; a José Maria, pelas conversas sobre os Guarani 

e ao apoio sentimental; a Márcia, pela conversa esclarecedora a respeito da morte entre 

os Araweté, Kaxinawá e Krahó; a Ricardo, da turma nova, pelos esclarecimentos sobre 

a natureza; a Valéria, por suas opiniões sinceras sobre questões relativas ao nosso 

convívio no mestrado e orientação que precisei quando estava prestes a mudar de novo 

para Curitiba e às dicas maternas de Cris.

Dos colegas da graduação cito Sônia, que me apresentou Carmen, e me 

estimulou a ir atrás de material de pesquisa e a conversar com os pesquisadores. 

Agradeço a Andréa, colega muito presente, prestativa e solidária. A Vanderlei, que foi o 

"médico" do meu computador até pouco tempo atrás e escutou-me em momentos 

difíceis. A Célia, às suas dicas e à sua doçura. E a todos os colegas, que hora ou outra, 

contribuíram na minha trajetória, tanto da graduação, como do mestrado.

Ao Museu de Paranaguá, à Biblioteca de Ciências Humanas da UFPR, à 

Biblioteca Pública do Paraná, ao Museu Paranaense, à Fundação Nacional do índio -

6



FUNAI - e à Assessoria Especial Para Assuntos Indígenas do Governo do Estado do 

Paraná.

Aos secretários do Departamento de Antropologia, Vera e Andrade.

A grande amiga Márcia Regina, à amiga Doralice, uma mãe. e ao amigo das 

horas difíceis, Jeferson.

A Raul e Maívina, pela estaitura econômica que propiciou a execução da 

pesquisa até hoje.

A Valquíria, pelas aulas de inglês.

A irmã caçula Valéria.

E finalmente, ainda que esteja infiltrado em todas estas mãos amigas do 

percurso, e que vem de fato em primeiro lugar, Deus, ou o nome que corresponda à 

força que nos dá a vida e a toda esta diversidade objeto de especulação.

7



Sumário.

Introdução 9

Capítulo 1. A mobilidade Mbyá.

1.1 Os Tupi-Guarani 20
1.2 As migrações entre os Tupi-Guarani 22
1.3 As missões jesuíticas no imaginário Mbyá em relação a mobilidade 24
1.4 Alguns mitos Mbyá 26
1.5 0  caminho para a imortalidade? 30

Capítulo 2. A construção da pessoa Mbyá.

2.1 A vida, a morte e a dualidade da alma 52
2.2 O corpo, a moral e a superação da condição humana 62
2.3 A dieta da pessoa Mbyá 74
2.4 Algumas considerações 77

Capítulo 3. Os Mbyá e a natureza.

3.1 Os lugares ideais e algumas representações dos Mbyá sobre a natureza 82
3.2 Representações e usos da natureza 97
3.3 Os Mbyá, os brancos e a natureza 115

Considerações finais.

1. Os Mbyá no contexto da literatura Tupi-Guarani 121
2. As noções de natureza e de território 126

Referência bibliográfica 132

8



Introdução.

Esta pesquisa de mestrado apresenta os resultados do objetivo central do projeto 

de pesquisa inicial, qual seja, um levantamento sobre a bibliografia recente a respeito 

dos Guarani-Mbyá contemporâneos, da família lingüística Tupi-Guarani, na sua relação 

com a natureza.1

A literatura recente relativa ao tema da relação Homem/Natureza a respeito das 

populações indígenas tem como seu centro de discussão atualmente os trabalhos de 

vários etnólogos desenvolvidos na Amazônia (Viveiros de Castro, 1996; Descola, 1989; 

1998). A intenção inicial da proposta de pesquisa era contextualizar os Mbyá nesta 

discussão. Como vai tornar-se claro no desenrolar da dissertação, a inserção dos Mbyá 

nestas reflexões torna-se instantânea.

Simpatizo com aquelas considerações de Guimarães (2001) na introdução de sua 

dissertação de mestrado que vinculam-se com o que penso também sobre o resultado do 

meu trabalho, que é apenas uma inicial reflexão. Principalmente sabendo mais do que 

ninguém do contexto em que foi produzido. Neste sentido, vale sublinhar que os 

resultados da pesquisa apresentados são aspectos sobre as representações e relações dos 

Mbyá com a natureza.

O Guarani é uma língua da família lingüística Tupi-Guarani. No Brasil esta 

língua apresenta três dialetos: o mbyá, o kaiova e o nhandéva. Ainda que precariamente, 

Ladeira (2001) conseguiu obter uma aproximação2 da quantidade dos Mbyá no Brasil 

ao tempo de sua pesquisa: 6000 pessoas. No Paraguai a população aproximada é de 

5000 pessoas e na Argentina são 4000 pessoas.

Conforme Ladeira (1992 e 2001), desde os anos 50, com a classificação 

elaborada por Schaden, os Guarani no Brasil vêm sendo diferenciados não só pelo seu

1 O projeto de pesquisa inicial apresentado ao PPGAS foi de estudar os Guarani-Mbyá contemporâneos, 
localizados na ilha do Superagüi. litoral paranaense. A temática da pesquisa daquele plano era a respeito 
da relação Homem/Natureza. Devido a fatos que acarretaram mudanças neste projeto é que se priv ilegia 
apenas o estudo da bibliografia Mbyá recente para pensar a temática da relação do Homem com a 
Natureza, não incluindo, deste modo. trabalho de campo.

~ Ladeira (2001) pôde conseguir uma aproximação da quantidade dos Mbyá existentes nas terras baixas 
sul-americanas através de genealogias.

9



dialeto, mas por características de seus costumes. Estas diferenças são apontadas não só 

por pesquisadores, mas pelos próprios subgrupos na relação entre eles.

Os Mbyá têm suas aldeias distribuídas em diversos pontos das terras baixas sul- 

americanas, existindo uma concentração maior na região sul (Ladeira, 2001). Suas 

aldeias estão localizadas ao longo do litoral sul do Brasil, entre o estado do Rio Grande 

do Sul e do Espírito Santo; no interior dos estados do sul, como no Rio Grande do Sul, 

Santa Catarina e Paraná; em poucas aldeias na região norte do país, como no Pará, e em 

Tocantins, e na região centro-oeste relata-se a existência de algumas poucas famílias. 

Existem aldeias Mbyá também em países vizinhos, como citei à pouco, incluindo o 

Uruguai.

A localização dos Tupi-Guarani antigos, do século XVI, incluindo os Guarani, é 

a seguinte (H. Clastres, 1978: 08):

"Os tupis ocupavam a parte média e inferior da bacia do Amazonas e dos 

principais afluentes da margem direita. Dominavam uma grande extensão do litoral 

atlântico, da embocadura do Amazonas até Cananéia. Os guaranis ocupavam a porção 

do litoral compreendida entre Cananéia e o Rio Grande do Sul; a partir daí, estendiam- 

se para o interior até aos rios Paraná, Uruguai e Paraguai. Da confluência entre o 

Paraguai e o Paraná, as aldeais indígenas distribuíam-se ao longo de toda a margem 

oriental do Paraguai e pelas duas margens do Paraná. Seu território era limitado ao 

norte pelo rio Tietê, a oeste pelo rio Paraguai. Mais adiante, separado deste bloco pelo 

Chaco, vivia outj-o povo guarani, os chiriguanos, junto às fronteiras do Império Inca."

Se a história contada pela literatura sobre os Tupi-Guarani dos primeiros séculos 

da colonização foi unânime em localizar estas sociedades na costa brasileira, e 

especificar ainda, algumas destas regiões como sendo parte do perímetro ocupado por 

sociedades Guarani, não foi o que aconteceu em séculos posteriores, quando um 

silêncio relacionado a existência de índios na costa começou a imperar (Ladeira, 1992). 

Este fato é explicado por Ladeira como o resultado de artifícios utilizados por grupos da 

sociedade nacional com o intuito de negar aos Mbyá partes de seu território.3

Ladeira desenvolveu sua dissertação de mestrado (1992) com o objetivo de 

organizar as informações que possuía desde os anos 70, quando iniciou um trabalho

3 Nesle mesmo sentido caminham algumas considerações de Garlet (1997).

10



junto aos Guarani pelo CTI (Centro de Trabalho Indigenista )4, para justificar a presença 

dos Mbyá no litoral brasileiro. A autora mostra que o complexo Mata Atlântica e Serra 

do Mar são partes constitutivas da geografia do território dos Mbyá. Principalmente, 

que seus constantes deslocamentos, mais conhecidos na literatura relativa aos Guarani e 

Tupi-Guarani como migrações, são parte de sua dinâmica ocupação territorial.

A Mata Atlântica e a Serra do Mar são lugares muito procurados pelos Mbyá. O 

problema mais recente em relação a sua preferência por este lugar é que se constitui, a 

partir de decretos de lei recentes do governo brasileiro, em áreas de preservação 

ambiental. Como chama a atenção Ladeira (2001), segmentos da sociedade nacional 

temem uma invasão deste local pelos Mbyá, especialmente porque representa hoje em 

dia uma das poucas reservas de mata com rica biodiversidade no planeta.

Como demonstro nesta dissertação, os Mbyá têm sua forma particular de pensar 

e de se relacionar com a natureza e com o espaço que ocupam, visto tratar-se de uma 

construção simbólica sobre o que seja a natureza, assim como incide em sentimentos 

distintos provenientes desta relação (Descola, 1998).

Conforme Garlet (1997), o território original dos Mbyá teria sido a região 

oriental do Paraguai. SupÕe-se que os ancestrais dos Mbyá tenham sido os Kay 'gua, dos 

quais se têm notícias no século XVI. Até o século XIX os Mbyá teriam se concentrado 

no Paraguai, pois são desta data as primeiras saídas destes em rumo a outras terras que 

incluem a Argentina, o Uruguai e os estados do sul do Brasil.

Devido às pressões colonizadoras no Paraguai, os Mbyá começaram a perder 

partes de seu território. Entre os seus recursos de defesa estavam a luta armada e as 

fugas, que se caracterizavam pela saída de um lugar em busca de outro. Estas fugas 

puderam ser feitas por um tempo dentro do Paraguai, até que muitos deles 

ultrapassaram as fronteiras deste país. O autor chama este processo de 

reterritorialização, ou seja, pelo fato de terem sido desterritorializados, tirados de seus 

locais ocupados tradicionalmente, tiveram que ir em busca de outros lugares. De um

4
O CTI é uma organização não governamental existente desde 1979 que trabalha para a regularização 

fundiária de terras indígenas e desenvolve ações voltadas para a saúde e educação indígena.

11



território delimitado que, segundo o autor, teria sido relativamente contínuo, foram 

ampliando o raio de sua ocupação, mesmo que isso viesse a significar a adesão a um 

território descontínuo.

Daqueles Mbyá que saíram do Paraguai, muitos deles ocuparam a Argentina, 

que oferecia boas condições para o exercício de seu modelo econômico. Apesar das 

boas condições do ambiente, tudo indica que a política daquele país tenha representado 

um motivo para impulsionar deslocamentos para o Brasil, em especial, para o Rio 

Grande do Sul.

Vietta (1992) mostra que ainda hoje os Mbyá do Rio Grande do Sul, vindos da 

Argentina, confirmam o fato de que apesar de ser um local favorável, segundo os seus 

critérios de ocupação do espaço, a política daquele país, que não os favorece, é um fator 

a contribuir para o deslocamento em direção ao Brasil.

Notas Metodológicas.

A bibliografia Mbyá: reconheço que não explorei todo o potencial da 

bibliografia consultada, mesmo porque, só comecei a fazer algumas relações quase na 

etapa final da pesquisa. Foi prioridade deste trabalho privilegiar estudos mais recentes 

desenvolvidos sobre os Mbyá, como os da década de 90 ou do ano 2000 em diante. Isto 

não impediu, evidentemente, a inclusão da obra clássica Ayvu Rapyta (1959) de León 

Cadogan, que oferece um material etnográfico riquíssimo sobre os Mbyá e do livro de

H. Clastres (1978), também um clássico da literatura Guarani. Ainda que a obra desta 

autora tenha sido construído a partir de informações históricas e seja um trabalho 

bibliográfico se inclui devido a sua importância no contexto das discussões sobre esta 

sociedade.

O material bibliográfico utilizado constituiu-se basicamente de dissertações de 

mestrado, em sua maioria, e de algumas teses de doutorado. Além disso, poucos destes 

trabalhos foram publicados. Estas pesquisas foram desenvolvidas em locais - aldeias - e 

momentos diferentes, tendo cada autor um período de campo específico. A escolha do 

material a ser pesquisado foi de acordo com o que eu ia conseguindo, porém, dentro do 

levantamento bibliográfico que eu havia feito e evidentemente em função das 

possibilidades do tempo disponível no mestrado para as leituras.

12



A bibliografia guarani é abundante, mas tem sido objeto de comentários, tais 

como, de que haveria muita repetição e confusão das informações etnográficas 

apresentadas (Monteiro, 1992; Soares, 1997). O que trago, como resultado da minha 

pesquisa, é uma sistematização sobre a relação dos Mbyá com a natureza e, ao mesmo 

tempo, de alguns aspectos relativos a sua organização social. Suspeito que não seja uma 

repetição, mas uma organização das informações oferecidas pelos autores, balizadas 

pela temática, apontando para uma reflexão sobre esta sociedade. Além disso, acredito 

que tenha conseguido apontar para características fundamentais da sociologia Mbyá e, 

deste modo, tornar nítida a sua lógica.

A bibliografia Tupi-Guarani: a referência aos demais povos Tupi-Guarani, como 

aos Guarani-Kaiova e Guarani-Nhandéva, por exemplo, se deve a uma maior 

aproximação destas sociedades com características etnográficas Mbyá que podem vir 

para auxiliar na reflexão sobre o grupo estudado. Este recurso de análise tem como base 

e referencial a proposta analítica de Viveiros de Castro (1986) fundada num modelo 

relativo ao modo como estas sociedades se aproximariam ou se distanciariam, seja nas 

suas características particulares ou gerais. As comparações com os Araweté se deve, 

justamente, ao fato de que o trabalho do autor mencionado o toma como objeto central 

de análise. Do mesmo modo, aproveito a tese de doutorado de Fausto (2001) que trata 

dos Parakanã, ainda que não tenha conseguido explorar os resultados da pesquisa do 

autor tanto quanto poderia.

A bibliografia Tupi-Guarani e Guarani consultada por mim na graduação do 

curso de ciências sociais: minha monografia de final de curso na graduação, um balanço 

bibliográfico, foi sobre os Guarani, incluindo as três parcialidades existentes hoje no 

Brasil. A temática foi a mesma que seguiu agora no mestrado, Homem/Natureza. Nesta 

dissertação desenvolvo idéias trazidas naquele momento e não tenho dúvida que aquela 

experiência orientou o olhar na seleção das informações e na organização da estrutura 

deste trabalho.

Não incluí muitos dos trabalhos lidos para aquela pesquisa, como clássicos da 

literatura guarani, por uma questão de método, já que as informações obtidas naquele 

momento não tinham a estrutura obtida por mim no mestrado para a sua sistematização.

13



Além do mais, são informações que estão muito distantes e que em sua maioria nem 

compuseram a monografia.

Uma aproximação sobre a realidade Mbyá a partir da bibliografia consultada: 

considera-se neste trabalho uma relativa unidade entre eles, ainda que subsistam as 

diferenças relativas a tempo e espaço apresentadas nas pesquisas dos autores 

consultados, que ressalto ao referir-me às informações oferecidas por eles. A intenção 

foi, de fato, uma aproximação da realidade dos que conhecemos como Mbyá, e não uma 

análise a respeito da relação estrutura, evento e ação na diferenciação dos Mbyá de cada 

aldeia.

A grafia dos termos indígenas utilizados: adotei o termo Mbyá para me referir ao 

grupo indigena pesquisado nesta dissertação tendo como referência para isto um grande 

estudioso desta sociedade e de sua língua, Cadogan (1959). A auto-denominação dos 

Mbyá do Paraguai da época que o autor desenvolveu o seu trabalho é:

"Jeguakáva, o Jeguakáva Tenonde Porãngue i. Jeguaka, en el lenguaje común, 

significa adorno (de plumas para la cabeza); jeguaká\'a, en el vocabulário religioso, es 

el nombre utilizado para designar al hombre, a la humanidad masculina; y  Jeguakáva 

Tenonde Porãngue i seria: "los primeros hombres escogidos que Uevaron el adorno de 

p l u m a s (Cadogan, 1959: 14).

A denominação, ou seja, a grafia referente aos demais subgrupos Guarani estão 

apresentados segundo Ladeira (2001). O nome dos grupos indígenas, de um modo geral, 

estão no singular, em função da norma estipulada pela ABA (Associação Brasileira de 

Antropologia) em 1953.

No que diz respeito aos demais termos indígenas, os deixei de acordo com 

aquele utilizado por cada autor, justamente porque, cada qual se refere a um grupo 

Mbyá específico em lugar e tempo diferente.

Da escolha do título da dissertação: conforme foi chamada a minha a atenção na 

avaliação feita pela banca examinadora no dia da defesa da dissertação, o título mais 

correto teria sido Os Mbyá e a natureza: uma análise bibliográfica. Segundo a 

orientação, a idéia de balanço bibliográfico sugere uma pesquisa exaustiva sobre quase

14



toda a bibliografia Guarani que seria impossível de ser feita no período de tempo 

disponível no mestrado, e até mesmo, ao longo de uma vida inteira. De todo modo, 

esclareço que a idéia do título foi apenas alertar o leitor de que se tratava de um trabalho 

bibliográfico, ainda que tenha deslizado num termo inadequado e que não pode ser 

modificado, visto que as correções não podem ser substanciais, e assim, o título não foi 

alterado.

Sinopse dos capítulos.

No capítulo 1 desta dissertação introduzo um tema de fundamental importância 

para pensar os Mbyá, a sua mobilidade, conhecida na literatura Tupi-Guarani como 

migração. Como ficará claro, a mobilidade relacionada à busca da Terra sem Mal, o 

lugar da imortalidade, o plano da sobrenatureza, é parte de um conjunto de rituais 

acionados com o objetivo da superação da condição humana, um problema metafísico 

comum a outros povos Tupi-Guarani (Guimarães, 2001). A superação da condição 

humana implica num modo de pensar o corpo social na relação com o cosmos, que 

vincula-se a representações e classificações da sociedade em questão sobre quem são os 

seus iguais e os diferentes, que tanto podem ser humanos, animais, afins ou/e inimigos. 

Trata-se de uma filosofia a respeito do mundo, do Homem na relação com o 'Outro', o 

'Diferente'. Neste processo de pensamento e ação da sociedade na sua relação com o 

'Outro' se reproduz o social, ou seja, a sociedade constitui-se.

Estas migrações têm sido objeto de preocupação de grupos da recente 

manifestação de defesa da natureza da sociedade envolvente, já que o deslocamento dos 

Mbyá segue para a região litorânea, onde está a Serra do Mar e a Mata Atlântica 

(Ladeira, 1992). Neste primeiro capítulo configura-se justamente a relação específica 

destas populações com o espaço, com sua forma de ocupação, de acordo com a sua 

cosmologia. No caso Mbyá, a Terra sem Mal, o lugar da imortalidade, em que se tornam 

seus próprios deuses, pode estar a leste.

O modo de pensar o cosmos, e assim também, o espaço físico deste mundo vai 

aparecendo aos poucos, de modo a tornar explícito aspectos da organização social 

Mbyá. De todo modo, chamo a atenção desde já que não desenvolvo o tema da

15



organização social, apenas demonstro algumas variáveis relativas a constituição social 

desta sociedade que, por sua vez, envolve a organização social.

No capítulo 2, desenvolvo com mais detalhes o modo como se constrói a pessoa 

Mbyá, isto é, como se faz como humano, ser cultural, na relação com o plano da 

natureza e da sobrenatureza. Como no capítulo anterior, se está pensando a todo instante 

em mitos, representações e categorias de classificação sobre o plano da sobrenatureza, 

da humanidade, ou cultura, e da natureza, dos seus ritos, das suas normas e princípios 

morais e valores que regem o seu comportamento. Neste capítulo começam a se 

avolumar informações etnográficas relativas ao modo como se articulam os planos da 

natureza e sobrenatureza entre eles. Em outras palavras, a maneira como eles 

representam e classificam os seres da natureza e da sobrenatureza, e por extensão, como 

relacionam-se com estes outros planos da realidade.

A concepção da dualidade da alma humana é a chave para a entrada na 

cosmologia dos Mbyá, na medida em que torna plena de sentido a idéia da superação da 

condição humana. O homem Mbyá é composto por uma porção divina, a alma-palavra- 

nome, que veio de um dos lugares da região das divindades, os seres eternos, e outra 

terrestre, a alma terrestre, vinculada a este mundo marcado pela impermanência, pelo 

perecível, pela morte. O ideal Mbyá é ir para a região dos eternos sem passar pela prova 

da morte. Para tanto é preciso participar das atividades da aldeia, que envolvem uma 

série de ritos, como as migrações, conforme hipótese de Guimarães (2001).

Além dos ritos é necessário obedecer certas normas que regem a convivência 

entre eles e com os seres de outras dimensões, seja do mundo sobrenatural ou natural, 

assim como certos princípios morais. Vale chamar a atenção que esta mobilidade tem 

dois aspectos, um "profano", relativo ao movimento dos homens entre as aldeias já 

constituídas para efetivarem relações sociais com os demais Mbyá, e aquelas de cunho 

"sagrado", vinculadas à construção de novas aldeias em lugares considerados ideais para 

obterem o seu objetivo. Isto resulta numa rede de relações que ligam as aldeias em 

pontos distintos do mapa sul-americano (idem, 2001).

O cuidado sobre o corpo é uma forma para ascenderem à Terra sem Mal. Dentre 

as suas técnicas corporais estão as danças, presentes nos seus rituais, as caminhadas ou 

migrações e a dieta alimentar, enfatizada por todos os autores consultados (idem). A 

dieta humana, caracterizada pela posse do fogo, que aponta para uma diferenciação

16



entre o comportamento humano com o dos animais é sublinhada pelos próprios Mbyá. 

Conforme pode-se deduzir, a partir de certas informações etnográficas, inclusive das 

mais recentes, a pessoa deve seguir o comportamento do seu grupo em oposição àquele 

de certos animais. Como uma expressão desta idéia, comer cru como o jaguar, ou na 

floresta, distante dos preparativos que antecedem o seu cozimento dentro da aldeia é 

uma forma de transgressão que pode resultar em transformação do corpo humano em 

corpo de animal, ou em outros termos, pode representar a morte (H. Clastres, 1978).

Seguindo informações atuais, que têm ainda como referencial de peso os 

resultados das pesquisas desenvolvidas pelo grande guaraniólogo Cadogan (1959; 1967­

1968; 1971), tanto as pessoas Mbyá, como os animais e as plantas têm alma. Um fator 

de diferenciação entre animais e Mbyá é o comportamento, expresso através do corpo, 

pelo seu tipo de morada, pelo tipo de relação com o ambiente e com os seus 

semelhantes, com características particulares deste comportamento, com sua aparência, 

ou com a sua dieta alimentar, segundo o que se entende pela literatura e pelas 

observações objetivas voltadas para este tema feitas por Guimarães (2001). Estas 

questões são elaboradas tendo como base as discussões recentes sobre o tipo de relação 

que algumas das sociedades indígenas das terras baixas sul-americanas teriam com a 

natureza (Viveiros de Castro, 1996). Ser Mbyá envolve um comportamento que o 

diferencia das demais espécies e, sobretudo, por uma capacidade que somente o seu 

corpo humano permite manifestar, meio básico para a superação da condição humana.

Pululam na obra de Cadogan (1959) casos de transformações de pessoas Mbyá 

em algum tipo de animal e estas têm, de um modo geral, relação com alguma 

transgressão. Inclusive, esta idéia está manifesta também na literatura recente Mbyá e 

tem como referência a observação de Viveiros de Castro (1996) de que o mundo para 

muitos indígenas poderia ser definido como sendo altamente transformacional. Um 

mundo onde as fronteiras entre natureza e cultura não estariam operando a partir da 

mesma oposição que vigora nas sociedades ocidentais.

As transgressões mencionadas por Cadogan (idem) e H. Clastres (1978) são 

relativas a dieta alimentar, à caça, à relações sexuais ou à troca. Na verdade, não seguir 

as regras da sociedade que orientam os procedimentos neste mundo, no qual eles têm 

como objetivo a superação da condição humana é o suficiente para impedir a realização 

da imortalidade, como manifesto na morte, que se liga à sua vida nesta terra e à vida dos

17



demais seres que nela habitam, como os animais. Ainda que se saiba que alguns tipos de 

animais e plantas existam no mundo sobrenatural, mas como animais e plantas.

No capítulo 3 enfatizo a escolha dos lugares adequados neste mundo para 

construírem as suas aldeias, como parte do processo da mobilidade do grupo, e neste 

sentido, demonstro suas representações sobre a natureza. O local que elegem para 

construírem as suas aldeias deve já de início apresentar certas características e permitir 

que possam desenvolver nele sua economia tradicional, como na produção de seus 

roçados, nos seus empreendimentos de caça, coleta e pesca. Atualmente, agregam-se a 

estas atividades a confecção e venda de artesanato para os brancos, ou serviços para os 

brancos, como em roçados.

A relação com a natureza, como com os donos de certos animais que podem ser 

tanto divindades como espíritos donos de animais, representa mais uma das formas de 

articulação com um mundo que não se opõe a eles, como no típico padrão da sociedade 

ocidental atual no modo de representar e relacionar-se com a natureza (Viveiros de 

Castro, 1996). Natureza e sobrenatureza aparecem como níveis distintos da mesma 

realidade, como chamou a atenção Descola (1989) para o caso dos Achuar, da família- 

lingüística Jívaro. O xamã é aquele que faz a intermediação destes mundos, como é 

possível constatar também para o caso dos Mbyá.

E nas considerações finais da dissertação relaciono algumas idéias a respeito do 

que foi desenvolvido na pesquisa relativas à temática Homem/Natureza entre os Mbyá e 

ao seu modo específico de se organizar socialmente. A constituição social envolve as 

representações e a relação com os planos da natureza e da sobrenatureza. Este corpo 

social articula-se objetivando o devir, a divinização na Terra sem Mal.

Como tão bem ressaltou Guimarães (2001), a Terra sem Mal não é apenas um 

mito, mas é um mito que se atualiza e se consolida através dos rituais, assim como é a 

expressão de uma forma de pensar o mundo e de se relacionar com ele. Superar a 

condição humana significa livrar-se, principalmente, de sua porção terrestre, vinculada à 

animalidade e a morte. Mas também implica em transcender o que caracteriza a 

condição humana, como expresso na troca. Um exemplo disso é a excessiva 

generosidade do caçador que caça muitos animais e dá aos seus companheiros, enquanto 

prepara-se para a ascese com dietas e jejuns (H. Clastres, 1978). Esta é uma 

transgressão similar àquela que caracteriza o animal, a não troca, só que neste caso tem

18



uma conotação positiva, que aponta para um devir. Neste sentido que se afirma ser a 

sociedade o espaço da dispersão entre os Tupi-Guarani, em que se cruzam de forma 

particular a estas sociedades as séries animal, humana e divina na produção da pessoa 

(Viveiros de Castro, 1986).

19



Capítulo 1. A mobilidade Mbyá.

1.1 Os Tupi-Guarani.

São temas recorrentes na história relativa às populações indígenas Tupi-Guarani: 

a guerra, a antropofagia, a crença na Terra sem Mal, um "paraíso mítico" onde as 

pessoas conseguiriam a obtenção da imortalidade e as migrações (Viveiros de Castro, 

1986).

Ao fazer um balanço dos estudos etnológicos desenvolvidos para pensar os 

Tupi-Guarani, Viveiros de Castro (1986) conta que por volta dos anos 70 poucos 

estudos haviam sido desenvolvidos sobre estas sociedades. Um dos motivos era que a 

base conceituai e teórica para as análises relativas a estas sociedades tinha como norte 

os recursos de análise fabricados para as sociedades africanas. As sociedades indígenas 

que despertavam maior interesse no Brasil eram, até então, as sociedades de língua Jê, 

já  que os recursos teóricos disponíveis naquela época adequavam-se mais facilmente a 

elas, devido às suas características formais, por exemplo, o modo como se organizavam 

espacial e socialmente.

Além do mais, os anos 60 e 70 foram marcados pelos estudos de contato entre as 

sociedades indígenas e a sociedade nacional. O problema dos pesquisadores para pensar 

as sociedades dos Tupi-Guarani naquele momento, ainda que não exclusivo, era o das 

suas características formais, que em muito contribuíam para endossar as teses da 

aculturação. Isso acontecia, devido a aparência de sua organização, que em muito 

diferia do caso das sociedades Jê.

Neste sentido, Viveiros de Castro oferece uma imagem da impressão que se tem 

ao olhar a disposição das casas dos Araweté, um povo Tupi-Guarani. A sua organização 

espacial é frouxamente constituída, principalmente se comparada com a organização 

espacial dos povos Jê. De um modo geral, os Jê caracterizam-se por uma diferenciação 

interna bastante marcada no nível sociológico, que torna-se explícita na organização 

espacial.

Conforme Viveiros de Castro (idem), os Tupi-Guarani têm como característica 

marcante de seus princípios de organização social a cosmologia. A língua, como sistema 

de signos, tem enorme significação para todas as sociedades, mas no caso dos Tupi-

20



Guarani, a língua, que guarda a cosmologia e seus princípios, têm para eles alto 

rendimento na formação social. O mundo dos Tupi-Guarani passa a ter sentido a partir 

do momento em que se conhece as suas representações e o valor de seus discursos, 

mitos e categorias de classificação do cosmos na sua organização social, que não 

aparece tanto no plano formal, ou seja, na aparência. Em comparação com o caso Jê, 

poder-se-ia dizer que a organização social entre os Tupi está marcada por um 

rendimento maior de categorias cosmológicas. Em outras palavras, a diferenciação, a 

separação e a organização pode ser percebida nas suas relações com os seres do cosmos, 

sejam as divindades, os espíritos canibais ou da floresta, os mortos e quando não, com 

grupos diferenciados, como os inimigos, que são buscados fora.

Os elementos do mundo exterior, como os inimigos, os mortos, os espíritos e as 

divindades são parte constitutiva da construção da pessoa, do ser social Tupi-Guarani. 

Deste modo, sua organização social acontece numa relação mais dependente com o que 

vem de fora e, inclusive, com o que não é visto por outras pessoas, como os espíritos, as 

divindades e os mortos. A relativa pobreza de seu mundo material e de suas 

manifestações, como na aparência da organização de uma aldeia, seria compensada com 

a riqueza da cosmologia, repleta de outros seres e lugares a determinar, de certo modo, a 

sua organização.

Contudo, o autor chama a atenção de que considerar a cosmologia dos Tupi- 

Guarani como algo que os unifica não significa apenas afirmar semelhanças, mas um 

sistema de diferenças que podemos relacionar a partir das similaridades para melhor 

entendê-los. Além disso, a dicotomia dos planos sociológico e cosmológico não deve 

ser enfatizada, mas dissolvida, para se mostrar os princípios que regem a vida social.

Viveiros de Castro escreve sobre a unidade lingüística entre os Tupi-Guarani em 

contrapartida à sua distribuição geográfica. Na distribuição geográfica dos Tupi-Guarani 

percebe-se uma variação da sua morfologia social que se deve tanto a diversidade dos 

ambientes por eles ocupados, como às relações diferenciadas com a sociedade 

envolvente, mas também à uma estrutura social relativamente 'fluída' ou plástica. Nas 

palavras do autor: " A questão é a de se atentar para a baixa especialização do plano 

sociológico da estrutura TG, que se articula a uma superabundância ou densidade da 

cosmologia enquanto discurso; fluidez e variabilidade da organização social, 

insistência conceituai" (Viveiros de Castro, 1986: 112).

21



Mas o tema que talvez caracterize melhor os Tupi-Guarani (Viveiros de Castro, 

idem: 115) seja o da ambivalência. Neste sentido declara o autor sobre os Tupi-Guarani: 

"A sociedade ela mesma é uma margem ou fronteira, um espaço precário entre 

Natureza (animalidade) e Sobrenatureza (divindade). E  por esta mesma razão, sugiro, 

que a morfologia social e o "código sociológico" são plásticos e fluídos entre os Tupi- 

Guarani

1.2 As migrações entre os Tupi-Guarani.

Devido à marcante mobilidade entre os Mbyá da atualidade, introduzo algumas 

informações relativas aos Guarani históricos numa relação com outros povos Tupi- 

Guarani que possivelmente venham a contribuir para a reflexão da sociologia Mbyá.

As migrações entre os Tupi-Guarani são relatadas por pesquisadores a partir de 

informações obtidas já nos primeiros séculos da colonização (H. Clastres, 1978). Uma 

discussão recente sobre este assunto ocorreu entre o arqueólogo Francisco Noelli, o 

lingüista Greg Urban e o antropólogo Eduardo Viveiros de Castro (Ladeira, 2001). Se 

para Noelli as migrações dos Tupi-Guarani deveriam ser vistas como expansão e não 

como migração, para Viveiros de Castro poderíamos continuar afirmando que os 

Tupinambá migravam e que os Guarani teriam dado continuidade a estas 

movimentações.

Susnik {apud Ladeira, idem) aponta uma característica não muito compatível 

com os atuais Guarani, a de que os Guarani históricos eram guerreiros. A autora associa 

o comportamento guerreiro ao que chamou de guaranização, ou seja, acredita-se que os 

Guarani históricos avassalavam outros grupos em sua dinâmica expansiva. De todo 

modo, Ladeira (2001) não descarta as idéias de expansão e nem de migração para 

pensar os Guarani.

Estes dois lados da história podem ser percebidos claramente com H. Clastres 

(1978). A autora mostra as informações que obteve, de tal maneira, que se confundem 

os termos da expansão e migração para se pensar os antigos Tupi, como os Guarani. Isto 

porque, cada uma destas situações de fato pode ter acontecido em momentos variados 

ou de modo simultâneo, principalmente quando as migrações diziam respeito à busca da 

Terra sem Mal. Na verdade, em relação aos Guarani, as informações referentes ao

22



século XVI contribuem para pensar na possibilidade de expansão, visto que aqueles 

Guarani são descritos como guerreiros canibais, sociedades conquistadoras. Além disso, 

a autora defende a hipótese de que no período da chegada dos conquistadores esta 

sociedade passava por mudanças na ordem política, tendo como uma de suas causas a 

expansão demográfica. A mudança seria visível no conflito entre o poder político do 

chefe e o poder "religioso" dos profetas. Enfim, a questão aqui não é escolher um dos 

termos, mas torná-los visíveis como características que marcaram e, de certo modo, 

ainda marcam os Guarani, especialmente os Mbyá.

Para H. Clastres (idem), um aumento demográfico que atingiu o seu ápice na 

mesma época da chegada dos colonizadores teria feito com que a sociedade Guarani 

começasse a se articular em direção à formação de uma instância política centralizada, 

como o Estado. Neste sentido, o profetismo entre os Guarani, manifesto no conflito 

entre chefes políticos e profetas é explicado pela autora como reação a este suposto 

fato.3

Em relação a outros povos Tupi, as informações da mesma época relativa a 

chegada dos conquistadores é de que os profetas incitariam os índios ao abandono de 

suas terras, tendo como objetivo saírem em busca de um paraíso, a Terra sem Mal, o 

lugar da imortalidade, com localização geográfica neste mundo. Neste lugar não 

precisariam seguir regras sociais, tais como os interditos de casamento, assim como ali 

estaria abolida a morte. As únicas regras sociais a persistirem no paraíso entre os Tupi- 

Guarani seriam o canibalismo e a guerra de vingança, que segundo a autora, são a forma 

institucionalizada da contra-ordem. Na sua interpretação, esta busca significaria a 

contra-ordem, visto tratar-se de um lugar em que se realizariam como homens, 

tornando-se deuses.

A divinização implicaria na abolição das regras sociais que definem o homem, 

como as regras de parentesco. Neste mundo o homem obriga-se a compartilhar com os 

outros seres as leis da natureza, como expressa no fato da morte, que torna possível a 

sociedade dos homens, assim como a aliança, a troca e as leis que orquestram estas

3 Viveiros de Castro (1986: 104) discorda de H. Clastres. Nas palavras do autor: "A dificuldade central da 
análise de H. Clastres é a mesma que se pode encontrar nos artigos de P. Clastres sobre os Guarani no 
contexto da "sociedade contra o Estado" (1974: cap. IJJ: trata-se do recurso a um único fator causai, 
uma algo hipotética explosão demográfica que estaria levando os Guarani à formação de um Estado 
embrionário

23



relações. É neste sentido que a autora compreende a busca da Terra sem Mal dos antigos 

Tupi, como uma expressão de contra-ordem. A parte observações da autora a serem 

questionadas sobre esta busca entre os antigos Tupi, ou seja, da sua interpretação da 

busca da Terra sem Mal, fica o cerne da crença, que parece muito com o que ainda hoje 

se manifesta entre os Mbyá, qual seja, a idéia da superação da condição humana.

1.3 As missões jesuíticas no imaginário Mbyá em relação a mobilidade.

Uma polêmica a respeito dos Guarani, de modo geral, para pensar os atuais 

subgrupos é sobre quais deles teriam vivido ou não nas missões jesuíticas (Viveiros de 

Castro, 1986). Ladeira (1992 e 2001) refere-se aos pesquisadores para os quais os três 

subgrupos hoje existentes no território brasileiro seriam remanescentes dos índios que 

haviam fugido das missões para a floresta, e os que supõem que somente os Mbyá são 

estes índios.

Chamo esta problemática aqui apenas porque ela envolve informações relativas 

a escolha entre os Mbyá dos lugares para ficar, mesmo que temporariamente. Ou seja, 

escolher certos lugares para construírem as suas aldeias relaciona-se às suas 

representações sobre o ambiente, resultantes de sua história.

Ladeira (1992 e 2001) relata que aqueles Mbyá do litoral brasileiro por ela 

estudados fazem referências aos lugares de seus antepassados como locais marcados por 

'pedras que nunca se acabam'. Algumas das casas das missões foram construídas nos 

mesmos locais das antigas aldeias Guarani e os Mbyá chamam estas casas de as 'casas 

que nunca se acabam'.

Há relatos em que os Mbyá dizem que seus antepassados construíram as casas 

das missões e que os seus antepassados moravam naqueles locais anteriormente. Ladeira 

(2001: 137) ressalta que eles até incluem certas rochas nessa relação com as 'casas que 

nunca se acabam', no sentido de que seriam as marcas dos locais adequados para se 

instalarem, ou seja, fariam parte dos locais indicados por sua divindade Nhanderu. 

Além do mais, supõe-se que nestes locais outras pessoas já ascenderam à Terra sem 

Mal, especialmente alguns xamãs, ou dirigentes espirituais.

Para H. Clastres (1978), os Mbyá, como os outros dois grupos Guarani 

existentes hoje no Brasil são remanescentes dos índios que não teriam vivido nas

24



missões, pelo menos não continuamente como aqueles grupos que chegaram a se 

incorporar mais tarde à população paraguaia. As missões existiram e tiveram um 

impacto profundo sobre muitas populações de Guarani. Dos que fugiram para a floresta, 

não significa que não tenham tido contato com esta história. Os Mbyá atuais têm esta 

história incorporada à sua, assim como pensam o espaço na relação com estas 

personagens, que tiveram uma relação muito singular em relação às crenças Guarani, 

como mostro adiante.

Algumas das missões foram construídas sobre aldeias Guarani, como um recurso 

que os missionários teriam encontrado para reduzi-los (Garlet, 1997). Alguns dos 

antepassados dos Mbyá teriam vivido nestes lugares, mesmo que por pouco tempo, já 

que fugiam.6 Para a justificação da apropriação de certos lugares, esta história é 

resgatada. Conforme Garlet, os lugares onde o personagem mítico Kechinta teria 

passado são lugares procurados por eles hoje em dia. Um dos meios de reconhecer estes 

locais é pelo nome em Guarani, o qual teria sido dado por este personagem, além do 

mais evidente, que são as ruínas das missões.

Os jesuítas são declarados pelos Mbyá estudados por Vietta no Rio Grande do 

Sul (1992) como os primeiros habitantes da terra, ou seja, eles são considerados 

antepassados desta população. Isso confere com as informações de Garlet de que os 

lugares nomeados em Guarani são identificados como sendo seus, já que os 

antepassados, os jesuítas, teriam por ali passado e os nomeado. Tanto que os lugares em 

que estão ficam próximos de lugares com nomes Guarani ou perto das ruínas das 

missões.

Uma outra antropóloga estudiosa dos Mbyá localizados no estado do Espírito 

Santo, Guimarães (2001), menciona também a existência de um personagem associado 

a figura dos jesuítas. Independente da sua interpretação, o que interessa aqui é que a 

autora não relaciona as ruínas deixadas pelas missões como a referência para a escolha 

de um lugar, ainda que a fala do Mbyá que ela seleciona deixe a entender esta

!) Estas informações coincidem com as de Cadogan (1971), mesmo porque. Garlet o teve como referência 
bibliográfica.

25



possibilidade. As casas de pedra, ou lava/ seriam resquícios dos lugares da morada de 

seus antepassados. Ainda que não fique claro o que são estas casas de pedra, o local 

relacionado a elas é geralmente em morros, perto do mar, com cobertura florestal. A 

localização destes espaços se dá pela orientação da divindade Nande Ru à xamã deste 

grupo.

Litaiff (2001) escreve um artigo em que reflete sobre a relação dos Mbyá 

contemporâneos com os jesuítas, expressa no termo Kesuita. Os Mbyá teriam feito uma 

relação entre esta personagem histórica e o seu herói mítico Kuarqy, além de todos 

aqueles heróis que ascenderam à Terra sem Mal. Os lugares por onde eles passaram 

seriam o indicativo do território Mbyá. Entre estes indicativos estão as ruínas das 

missões e as casas de reza, que segundo os Mbyá, tornam-se pedras após a ascensão de 

alguma destas personagens ao destino da imortalidade. Fica marcado também, por este 

autor, o fato de que o Kesuita tem perfil de xamã, assim como outros heróis que 

alcançaram o destino almejado, conforme as relações feitas pelos Mbyá 

contemporâneos de várias aldeias onde estudou, e que coincidem com histórias contadas 

por Cadogan (1959).

1.4 Alguns mitos Mbyá.

Procuro contar alguns mitos ou narrativas míticas que têm sentido bem marcado 

pelos Mbyá, não com o intuito de dizer com isso que a prática apenas repete os mitos, 

mas neste momento, para ressaltar como os próprios Mbyá pensam o seu mundo.

A partir do mito da criação e destruição do primeiro mundo pode-se saber como 

esta terra em que hoje vivem alguns dos Mbyá do litoral brasileiro formou-se, e quais 

foram os ensinamentos que a divindade Nhanderu lhes deixou (Ladeira, 1992). O 

primeiro mundo teria sido apenas um experimento de Nhanderu, a divindade criadora. 

Nesta primeira destruição, que aconteceu com um terremoto, não estava em questão a 

conduta humana, e sim as formas da terra e os elementos que a constituiriam. O

Ladeira (2001: 137) inclui no termo tava^ tanto as ruínas das missões, como algumas formações 
rochosas.

s Litaiff (2001) escreve um artigo em que ressalta a importância de certos mitos entre os Mbyá. no 
sentido de representarem indicativos de ação para esta sociedade.

26



primeiro mundo tinha como suporte um caule de milho, enquanto este novo mundo 

passaria a ter um suporte de pedra.

Coincide com as elaborações intelectuais dos Mbyá do Guairá, Paraguai, 

estudados por Cadogan na década de 50, a idéia de que o novo suporte da terra é de 

pedra, ainda que existam informações relativas a árvores nesta relação com o suporte da 

terra, como no caso em que se mencionam as palmeiras no momento de formação da 

primeira terra (Cadogan, 1959; 1971). Segundo as informações deste autor (1959), 

existem suportes para a terra em que estamos e para o firmamento. Os suportes da terra 

têm relação com os pontos cardeais, incluindo o zênite ou centro da terra. Objetos 

semelhantes a vara insígnia com a qual aparece a divindade no momento da criação da 

primeira terra está segurando o firmamento.

Em seguida ao terremoto, aconteceu um dilúvio (Ladeira, 1992). Neste 

momento, Nhanderu queria aperfeiçoar os humanos Mbyá. Foram salvos neste evento 

apenas aqueles que seguiram as normas da boa conduta.9 Conta-se que Karai Jeupie e 

sua tia paterna cometeram o incesto, mas cantaram e rezaram para serem salvos. Eles 

teriam conseguido, então, a salvação, assim como aqueles que ouviram os ensinamentos 

de Nhanderu e não romperam as normas da boa conduta e que, desta forma, foram para 

o lugar de Nhanderu, a Terra sem Mal, o lugar da imortalidade.

Nhanderu mandou um de seus filhos, Kuaray, para povoar a terra e terminar o 

que ele tinha começado. Kuaray escolheu na terra quem seria o seu pai e a sua mãe. 

Este é um dos mitos mais importantes para entender a lógica da mobilidade entre os 

Mbyá, como mostro em seguida.

Isto aconteceu antes do dilúvio. Nhanderu mandou para a terra uma alma para 

um homem, um yvyraija (nome dos dirigentes espirituais) e uma alma para kunhã karai 

(nome da mulher do dirigente), sua mulher. Esta mulher ficou grávida de Kuaray. O 

marido desta mulher foi embora deste mundo e disse que quando a mulher quisesse ir 

atrás dele, que fosse. A mulher segue em estado de gravidez do filho Kuaray o rastro do 

homem. Kuaray deveria auxiliar a mãe para que ela fosse pelo caminho certo.

Kuaray} pediu para a sua mãe, de dentro da barriga, que ela lhe desse uma flor. A 

mãe pegou uma flor mais de uma vez, já que ele pediu várias vezes. Ela foi então picada

9 No capítulo 2 especifico quais são as normas da boa conduta.



por um marimbondo e bateu sem querer em sua barriga. Quando ela pediu instruções 

novamente para Kuaray, ele não respondeu. Isso fez com que a mãe não seguisse o 

caminho certo e fosse parar na casa das onças, onde foi morta.

Pode-se notar que a instituição da morte está vinculada neste mito à figura da 

onça. Num dos mitos contados por Cadogan (1959), que inclui esta personagem, o ser 

que devorou a sua mãe é chamado, a princípio, de o ser primitivo. Este ser só se 

transforma em jaguar ou onça pintada num outro momento do mito. Neste mesmo mito, 

como Kuaray não consegue refazer a mãe a partir de seus ossos para que ela tenha 

novamente a forma humana , ele a faz em forma de paca. Isto porque não teve paciência 

no processo de vingança sobre os seres primitivos. Cadogan escreve que a cólera deve 

ser controlada, algo que tentam incutir na mente das pessoas desde o ritual de 

nomeação, como descrevo no capítulo 2. A pessoa não pode se entregar aos estímulos 

do lado terrestre da alma, pois assim, arrisca não conseguir a imortalidade no devir, 

conforme a proposta analítica de Viveiros de Castro (1986) para pensar os Tupi- 

Guarani. O princípio da filosofia guarani, segundo o que se pode deduzir dos trabalhos 

desenvolvidos sobre eles é a moderação.

Kuaray foi criado pelas onças e só descobriu que foram elas que mataram a sua 

mãe num dia que saiu para caçar e um papagaio10 lhe contou ( Ladeira, 1992). Ao saber 

disso, Kuaray procurou os ossos da mãe. Kuaray (o Sol) aproveitou e fez dos ossos de 

sua mãe o irmão Jaxy (a Lua), porém, não conseguiu refazer a mãe.11

Kuaray■ ficou com raiva e combinou com Jaxy de vingar-se das onças. Como 

Jaxy não faz as coisas sempre certas como o seu irmão, ao tentarem a vingança, uma das 

onças escapou grávida. Eles seguiram outras aventuras nesta terra e cansaram-se daqui. 

Logo cada qual alcançou seu lugar na região celeste: Kuaray tornou-se o Sol e Jaxy, a 

Lua.12

1(1 O papagaio fica numa região na direção do paraiso Mbyá e é ele quem permite a entrada ou não das 
pessoas no paraíso, de acordo com o desempenho que elas tiveram neste mundo (Cadogan, 1959).

11 Escrevo sobre o culto aos ossos e a ressurreição no capítulo seguinte.

Conforme Cadogan (1959). estes personagens não são gêmeos propriamente. Tanto que o nascimento 
de gêmeos não era bem quisto pelos Mbyá do Guairá. um motivo para que seus heróis não se 
confundissem com eles. O mito destes heróis é apontado como um dos principais.

28



Este mito, conforme Ladeira contou, relaciona-se aos cuidados que os pais 

devem ter no resguardo. Também possibilita-nos perceber várias analogias com as 

práticas cotidianas dos Mbyá. Sobre este mito, conclui Ladeira (2001: 170):

"Cada versão complementa e amplia as possibilidades de interpretações sobre a 

origem dos seres, regras e condições da vida na terra. Porém, saliento aqui, entre 

tantos aspectos: os caminhos, o sentido de orientação em direção ao nascimento de 

Kuaray (sol) e (mais adiante) a influência da lua nas atividades produtivas.

Como mostro com mais detalhes no próximo item, partindo das pesquisas de 

Cadogan (1959; 1971), uma personagem chamada Karai Ru Eté Miri, ou o herói 

divinizado, herói cultural, está associado a outros heróis divinizados que teriam 

alcançado a Terra sem Mal. Além disso, tornar-se-á claro o modo como os jesuítas 

vincularam-se a estes heróis no imaginário Mbyá.

Um dos outros mitos dos Mbyá é o da povoação desta terra (Ladeira, 1992). 

Segundo os Mbyá contam, foram mandados três casais para esta terra. Os homens 

destes casais são chamados por eles de 'irmãos mais velhos'. A orientação de Nhanderu 

para estes seus filhos era de que caminhassem à beira do oceano. Eles caminhavam, 

paravam em alguns lugares, alguns ficavam e outros seguiam em frente. Iam fazendo 

isso e ao mesmo tempo nomeando os lugares. A região por eles percorrida foi o 

perímetro do litoral brasileiro que vai do Espírito Santo a Paranaguá, no estado do 

Paraná.

Outro dos mitos é o 'dos pais das almas' que correspondem a determinadas 

divindades que estão localizadas em pontos específicos do cosmos, de onde são 

mandadas as almas-nomes que se constituirão nas pessoas a viverem e povoarem este 

mundo. Segundo Ladeira (1992), cada alma de um destes lugares, que é também um 

nome, tem uma função social neste mundo. A função mais esperada pelos membros do 

grupo é a de dirigente espiritual, aquela alma-nome com a aptidão de se comunicar com 

Nhanderu e de levar as pessoas para os lugares indicados como próprios para 

desenvolverem o seu modo de ser - como fica mais claro no próximo capítulo.

29



1.5 O caminho da imortalidade?

Talvez o maior problema para os pesquisadores dos Mbyá seja contabilizá-los, 

devido a sua instabilidade nos lugares. Ladeira (1992 e 2001) demonstrou isso e sugeriu 

que para se ter informações mais próximas da realidade numérica dos Mbyá seria no 

mínimo necessário um censo que fosse feito ao mesmo tempo em todas as aldeias, 

considerando a dinâmica movimentação dos grupos.

Os Mbyá, de um modo geral, sempre afirmam ter morado em vários lugares e 

são conhecidos mesmo por sua intensa mobilidade, como é possível ver em vários 

trabalhos - Ladeira (1992 e 2001), Vietta (1992), Litaiff (1996), Garlet (1997) e 

Guimarães (2001). A mobilidade entre eles, intensificada nos últimos tempos, foi objeto 

de estudo de alguns dos pesquisadores mencionados à pouco.

A maioria dos pesquisadores citados acima, como Ladeira, Vietta e Guimarães, 

enfatizou a mobilidade numa relação mais direta com características cosmológicas, 

como poderá se ver adiante, mesmo que não tenham desconsiderado outros aspectos 

para a permanência ou evasão de um lugar; enquanto outros, e neste caso em particular, 

Garlet, destacou o contato com o homem branco como um fator relativo a dinâmica de 

ocupação territorial dos Mbyá, ainda que sem desconsiderar a cosmologia. Este autor 

ressalta que a mobilidade já era uma característica da cultura Mbyá antes mesmo das 

pressões sofridas com a colonização no Paraguai. O que aconteceu, segundo Garlet, foi 

uma intensificação desta prática, que veio a funcionar também como um dos recursos de 

defesa desta sociedade na relação com a sociedade envolvente, como logo será visto.

Vale chamar a atenção que H. Clastres (1978) temia, já na década de 60, o fim 

dos Mbyá do Paraguai do ponto de vista cultural. A autora traça em seu livro um 

paralelo entre o que teria sido a busca da Terra sem Mal para os Tupi históricos e o que 

seria esta busca para os Mbyá da década de 60 no Paraguai. H. Clastres acreditava que 

apesar dos Mbyá trazerem o gérmen do que teria sido a busca da Terra sem Mal entre os 

Tupi, que implicava na busca da imortalidade, ou em outros termos, no problema 

metafísico da superação da condição humana, o movimento que evoca a prática da 

migração estaria deslocado para os discursos dos xamãs, marcados por uma imensa 

capacidade oratória e portanto, que as migrações não aconteceriam mais. Além do mais, 

ela viu a dependência dos Mbyá à economia paraguaia como um fator negativo, em

30



função do modo como supunha que esta relação interferia nos princípios de organização 

entre os Mbyá. Como é possível ver com os autores que escreveram da década de 90 em 

diante, as migrações não só continuam, como os Mbyá têm os seus mecanismos de 

reagir ao contato com o branco e de gerir a organização de sua sociedade.

A movimentação dos Mbyá em direção ao litoral foi associada por muitos 

pesquisadores à crença na Terra sem Mal, um paraíso mítico onde obteriam a 

imortalidade (Ladeira, 1992 e 2001). Esta crença foi relacionada também àquilo que 

muitos destes pesquisadores chamaram de "sistema religioso".13 Este sistema do qual 

falaram muitos autores refere-se às regras, ritos e mitos relativos à intensa relação dos 

Mbyá com o mundo sobrenatural, que envolve a Terra sem Mal.

Na interpretação de Ladeira (1992), que estudou aldeias de Mbyá do litoral do 

Brasil, parte da movimentação desta população é de caráter "religioso". A autora 

enfatiza que as aldeias do litoral encontram-se muitas vezes em situação precária e, 

mesmo assim, alguns Mbyá insistem nesta busca em direção ao litoral e na residência 

neste local. Tanto que Ladeira afirma, a partir de Meliá (1992), que a crença na Terra 

sem Mal estrutura o pensamento Guarani e as práticas de sua vida cotidiana.

Conforme esta mesma autora, a busca da Terra sem Mal: "significa a 

sobrevivência dos Mbyá” (idem: 64). Ou seja, na nova aldeia procuram recriar a terra 

original. Yvy apy, a terra original é a representação do lugar dos antepassados que 

conseguiram alcançar a Terra sem Mal. O tempo de sua formação coincide com o da 

criação do mundo por Nhanderu, uma divindade. Então, a busca de uma terra nova para 

recriar as condições de alcançar a Terra sem Mal sugere ser um dos elementos 

estruturantes do pensamento e da vivência desta sociedade, como será possível entender 

no decorrer deste capítulo.

Ladeira (idem) ressalta que em suas buscas os Mbyá contemporâneos às vezes 

são encontrados em lugares que não são apropriados para a lavoura, não parecendo 

mesmo ser este o seu maior objetivo. Entre as despesas que eles têm no seu dia-a-dia 

estão as viagens entre as aldeias, no intuito de informar-se sobre possíveis antigos

13 Na introdução de sua tese Ladeira (2001) adverte sobre o fato de que alguns termos mencionados no 
seu trabalho têm mais de um sentido e são usados de acordo com o contexto da informação. A autora 
escreve que utilizará a palavra "religião" com o significado de práticas rituais orientadas por princípios 
éticos e cosmogônicos e "a terminologia relativa às divindades e categorias sociais foram empregados e 
traduzidos em função do sentido da informação, sem outras conotações " (idem: 18).

31



lugares que poderiam ocupar novamente, ou lugares novos adequados para se 

instalarem. Nestas buscas eles chegam a ficar ou a passar por situações perigosas, como 

ocorre quando estão acampados à beira de estradas.

Aparentemente estes movimentos são interpretados pelos Mbyá estudados pela 

autora como de cunho "religioso", isto é, significam a busca dos lugares ideais - como 

mostro com detalhes no capítulo 3 - que lhes permitam alcançar a Terra sem Mal. Isto 

implica em recriar o espaço ideal, como o original, que possibilite exercerem nele as 

normas da boa conduta indicadas por Nhanderu na intenção de alcançarem o seu 

objetivo. Estes Mbyá acrescentam o fato de que o mundo estaria prestes a acabar, daí 

um motivo para o deslocamento em direção ao litoral, visto que lá estariam mais perto 

de Nhanderu e assim, da Terra sem Mal.14

Conforme Cadogan (1959), que pesquisou os Mbyá do Paraguai desde a década 

de 40, já se previa desde a criação do novo mundo, da nova terra, que o mesmo poderia 

acabar novamente. Uma idéia que talvez guarde relação com a imperfeição da situação 

de ser humano neste mundo, que perece, acaba.

Membros de várias aldeias pesquisadas por Ladeira (1992) tinham o receio do 

fim do mundo, e ora culpavam a si mesmos, pelo fato de não estarem seguindo as 

normas - conforme o capítulo 2 - como deveriam, ora culpavam aos brancos, já que eles 

não estariam possibilitando aos Mbyá viverem do modo adequado, o que 

comprometeria a existência de seu mundo. Uma líder espiritual dos Mbyá disse que se o 

mundo ainda existe é por conta daqueles que seguem as normas. Conforme alguns 

Mbyá, quando esta hora chegar, os que estiverem prontos, isto é, os que seguiram as 

normas como deveriam, irão para a Terra sem Fim, onde as coisas nunca se acabam. Os 

que não estiverem prontos morrerão definitivamente.

A saída de um local em que já haviam se estabelecido para outro depende do 

dirigente espiritual, conforme consta em vários autores (Ladeira 1992 e 2001; Vietta, 

1992; Garlet, 1997; Guimarães, 2001). Entre as qualidades deste dirigente espiritual ou 

xamã, está a de se comunicar com Nhanderu. O sonho13 é um dos recursos que permite

14 H. Clastres (1978) também escreve sobre a associação da busca da Terra sem Mal à destruição do 
mundo como uma das questões centrais da cosmologia dos Guarani.

Cadogan (1959; 1971) chama a atenção sobre a relação dos sonhos com os casos de transformação de 
gente em animal e com a comunicação estabelecida entre os líderes espirituais e as divindades. Como será 
visto no capítulo 2, a concepção da pessoa e da aldeia passa pelo sonho (Garlet. 1997). Conforme fica



esta comunicação e possibilita ao dirigente saber que é hora de partir. É o dirigente 

também o responsável pela integração das pessoas na aldeia.16

Guimarães (2001), - que estudou os Mbyá de uma aldeia no estado do Espírito 

Santo - ao relacionar aspectos constitutivos das sociedades Tupi-Guarani, identifica a 

sociedade Mbyá a uma sociedade xamânica. Segundo esta pesquisadora, neste tipo de 

sociedade o xamã, ou alguns dos princípios do xamanismo é que regem a sua formação. 

Neste caso em particular, o movimento é um destes princípios. Assim, o xamã não é só 

quem os faz caminhar, mas quem se comunica com os seres sobrenaturais e lembra o 

objetivo do Mbyá, alcançar a imortalidade, que depende do prosseguimento das 

orientações de Nanderu. Desta forma, ele é o responsável pela aglutinação dos membros 

desta sociedade, por sua coesão.

Litaiff (1996), que desenvolveu o seu trabalho de campo entre os Mbyá da 

Aldeia Bracuí, no estado do Rio de Janeiro, refere-se ao fato de que o líder 'político- 

religioso' - cacique17- da aldeia de Bracuí foi quem buscou primeiro aquele lugar. O 

cacique negociou com um parente seu que continuaria ali com parte de sua família - 

porém, mudou-se dali mais tarde após a morte de seu pai - ,  já que outros daquela aldeia 

estavam saindo do lugar. E parte de suas atividades conseguir recursos do governo 

brasileiro para viagens - como a migração, que neste caso, foi feita de ônibus - e 

envolver-se em assuntos como o da demarcação de terras - o cacique comenta que 

conversou com Darcy Ribeiro na época do governo de Brizola. Dentre as suas 

qualidades está a de cuidar da manutenção das normas do sistema dos Mbyá, do seu 

costume - teko - , que envolve os princípios vinculados àquilo que o autor chama de 

religião e que parece ser um dos mais importantes fatores de coesão social entre eles.

claro entre os Parakanã, um grupo Tupi-Guarani. o sonho é momento privilegiado de relação com as
outras dimensões da realidade e é o lugar privilegiado do xamanismo desta sociedade sem xamãs (Fausto.
2001).
16 Vale chamar a atenção que nem todos estes líderes espirituais são homens. Ladeira (1992) notou que 
muitas das aldeias do litoral foram fundadas por mulheres na condição de líderes espirituais. Inclusive, a 
investigação de Guimarães (2001) sobre a migração Mbyá. que ela chamou de "marcha cerimonial", teve 
à sua frente uma mulher. Isto pode ter a ver, na interpretação de Ladeira, com o fato de que a mulher é 
reprodutora. tanto na sua relação com as rocas, como na produção das crianças. Guimarães desenvolve 
também uma interpretação sobre a questão de gênero.

1 Os autores, de um modo geral, tratam da divisão de trabalho entre as lideranças.



Vale chamar a atenção de que a maioria dos Mbyá de Bracuí fazem parte da família do 

cacique.

Nos termos de Guimarães (2001), que talvez sejam os mais adequados, trata-se 

da hipótese de que não é a religião que funciona como mantenedora da coesão desta 

sociedade, mas do peso que o plano sobrenatural exerce sobre ela. Em outras palavras, a 

questão é a de se notar o valor dos princípios metafísicos que regem esta sociedade, 

segundo a proposta analítica de Viveiros de Castro (1986). O xamã é o mestre em 

estabelecer as relações com o sobrenatural que, por sua vez, se referem às principais 

normas de conduta da sociedade dos Mbyá.

Como foi possível ver com Guimarães (idem), o grupo dos Mbyá que hoje está 

no estado do Espírito Santo marchou conforme a orientação da xamã, do Rio Grande do 

Sul até lá. Eles caminharam à beira mar, na direção norte. Uma busca empreendida 

durante trinta anos e que incluía evidentemente planejamento de ação. E claro que ao 

longo deste período eles moraram por algum tempo em outras aldeias, nas quais 

ficavam alguns anos até a xamã por orientação de Nanderu determinar a saída em rumo 

do lugar ideal que os possibilitasse alcançar a morada dos seres sobrenaturais, o que 

significa também, a obtenção da imortalidade. Não resta dúvida de que os eventos 

transformam certas orientações do grupo. Mas o que interessa e permaneceu foi a 

orientação para a terra indicada pela divindade que os possibilitasse o seu objetivo.

A base para a sustentação dos Mbyá nos locais em que param para recriar o 

espaço ideal é o dirigente espiritual, além das relações entre os grupos familiares 

(famílias extensas e/ou nucleares) (Ladeira, 1992).18

Um dos motivos de saída da aldeia é quando existe mais de um dirigente 

espiritual com a sua esposa (idem). Consoante aos preceitos míticos é necessário apenas 

um dirigente para guiar o grupo. Além disso, a existência de mais de um dirigente é 

sinal de alerta. A superpopulação não é compatível com o manejo dos recursos naturais 

e, desta forma, pode prejudicar o funcionamento das relações do grupo.

18 Parte da organização espacial entre os Mbyá do litoral brasileiro estudados por Ladeira (2001). como o 
lugar dos roçados e das casas, pode acontecer a partir das relações de afinidade e consangüinidade. 
Segnndo Guimarães (2001). uma unidade social Mbyá compõe-se em tomo da família extensa da xamã. 
como no caso do estado Espírito Santo. Litaiff (1996) também chama a atenção sobre o fato de que a 
aldeia de Bracuí era composta pela família do cacique.

34



Porém, Ladeira (1992 e 2001) lembra que mesmo aqueles pesquisadores que 

tenham realçado as migrações pelo viés da "religião" - como H. Clastres não 

descartaram as movimentações a partir de outros motivos. Ladeira não deixa de 

comentar sobre as outras facetas das movimentações. Em suas palavras: "A dinâmica de 

mobilidade entre aldeias ocorre em função de casamentos, mortes, visitas de parentes, 

afritos políticos, etc" (2001: 118). De qualquer forma, sua interpretação parece remeter 

àquilo que seria a estrutura do pensamento Guarani, que para Meliá {apud Ladeira, 

1992) está relacionada com a crença na Terra sem Mal e daí, com as migrações em sua 

busca.

Os aspectos culturais que podem colocar os Mbyá em movimento, segundo 

Garlet (1997), que desenvolveu o seu trabalho de campo junto de algumas aldeias de 

Mbyá do Rio Grande do Sul são os casamentos, os atritos políticos e as visitas, e de 

outro, as buscas de locais com as condições ambientais para exercerem as normas de 

seu costume, que se pauta tanto em critérios práticos, como simbólicos. A escolha deste 

lugar específico depende do sonho de um dirigente espiritual que possa levá-los até ele. 

Se o ambiente tomar-se doente, ou seja, se não propiciar as condições de lhes dar o que 

precisam para alcançarem o seu objetivo espiritual, podem abandoná-lo na busca de um 

outro lugar. A este fator, segundo o autor, pode estar relacionada a idéia de fim de 

mundo e, ao mesmo tempo, da possibilidade de recriação de outro mundo num outro 

lugar, como o teriam feito seus personagens míticos. A morte de alguém e as 

conseqüências advindas deste fenômeno é também um fator de mobilidade.19

Para Ladeira (1992), as aldeias Mbyá mantêm relação entre elas, como as da 

faixa litorânea. A contabilização dos Mbyá desta região foi feita justamente através de 

genealogias, incluindo até mesmo aquelas aldeias mais distantes que parece 

participarem das relações dentro do complexo geográfico do que os Mbyá fazem ser o 

seu mundo. Estas relações fazem parte da dinâmica movimentação do grupo em que 

trocam: "sementes, plantas, matérias-primas, rituais, mutirões" (2001: 116).

Os grupos familiares (idem) estão constantemente movimentando-se, isto porque 

as saídas das aldeias acontecem em períodos variados, conforme decisão do dirigente da 

área em que estão localizados. Os Mbyá podem se utilizar de aldeias de parentes

19 Acusações de feitiçaria também podem fazer com que a família do acusado tenha que sair de uma 
aldeia (Garlet. 1997:168).

35



temporariamente até se organizarem em novas aldeias, e algumas aldeias podem ficar 

por algum tempo vazias.

Os Mbyá apontam as especificidades de cada lugar, como os mais sagrados, ou 

seja, aqueles em que muitas pessoas já conseguiram alcançar a Terra sem Mal, ou 

outros, que mesmo não sendo tão sagrados, representam a possibilidade de serem 

povoados e de neles conseguirem criar, ou recriar o espaço ideal para exercerem o seu 

modo de ser.

Ainda assim, Ladeira (1992 e 2001) reconhece que não são todos os Mbyá que 

estão envolvidos neste complexo de movimentações. Um exemplo são aqueles poucos 

Mbyá que estão no norte do Brasil. Segundo a autora, este é um fato que aguarda 

investigação. Talvez uma resposta para esta questão seja aquela de Garlet (1997), que 

ao situar as rotas Mbyá mais comuns em direção ao Brasil, como resultantes do 

processo de reterritorialização, ilustra um caso dos Mbyá que foram parar no norte do 

país, no Maranhão e no Pará. Aparentemente, conforme o autor, teriam chegado lá 

como conseqüência de um desvio acidental da rota comum, tendo em consideração que 

esta rota não foi retomada por outros grupos.

De todo modo, a resposta de alguns Mbyá para o motivo que os leva na direção 

do litoral é (Ladeira, 1992): a região da Mata Atlântica e Serra do Mar apresenta muitos 

dos elementos propícios para a formação de suas aldeias - conforme demonstro no 

capítulo 3. A instalação no local adequado permite que os Mbyá possam exercer as 

normas da boa conduta enunciadas por Nhanderu e que desta forma consigam ir para a 

terra onde nada se acaba, a Terra sem Mal.

Litaiff (1996) concorda em muitos dos aspectos mencionados até aqui e ao 

mesmo tempo oferece uma imagem que preocupa no que diz respeito a situação de vida 

dos Mbyá da aldeia Bracuí, no Rio de Janeiro, quanto as condições de subsistência 

daquele lugar ao tempo daquela pesquisa. Conforme este autor, algumas movimentações 

podem estar acontecendo porque o lugar em que os Mbyá estão geralmente não dispõe 

de condições materiais para viverem. Os Mbyá reclamaram a Litaiff da falta de mata 

suficiente para a captação de recursos naturais e dos momentos que precisam dividir 

com outros grupos étnicos o mesmo local, como junto aos Kaingang, aos Xokleng e aos 

Nhandéva. Um outro motivo para os deslocamentos mencionado pelos Mbyá é a saída 

em busca de parentes. De qualquer forma, este autor concorda com Meliá {apud Litaiff,

36



1996) que uma coisa não exclui outra, ou seja, que os Mbyá podem estar mesmo 

procurando uma terra boa para viver, bem como, uma terra profética.

A aparência da situação retratada por Litaiff (idem) é de que os Mbyá de Bracuí 

estão com problemas também em um outro sentido, pois se não conseguem exercer as 

normas relativas à crença na Terra sem Mal num determinado espaço físico, o projeto 

da Terra sem Mal fica comprometido. Uma preocupação muito similar a que H. Clastres 

(1978) teve em relação aos Mbyá da década de 60 no Paraguai Entretanto, é 

conveniente lembrar o que Vietta (1992) e Garlet (1997) escreveram sobre os Mbyá 

contemporâneos do Rio Grande do Sul. Vietta demonstra a flexibilidade entre eles em 

relação ao prosseguimento das normas. Garlet também reforça esta idéia ao referir-se 

àquilo que é o ideal e o possível, dentro das atuais condições. Eles têm noção das 

limitações e da necessidade de adequarem-se ao novo contexto. Neste sentido, conforme 

Garlet (idem), eles mudam sempre alguma coisa para poderem permanecer os mesmos. 

Além do mais, como tudo indica, a orientação do grupo para o seu objetivo parece tão 

forte que as dificuldades de um lugar são interpretadas como parte da busca, no sentido 

de que precisam seguir em direção de um lugar melhor (Ladeira, 1992; 2001 e 

Guimarães, 2001). Olhando deste ponto de vista, talvez não parecesse tão assustador 

olhar para a situação de certas aldeias, ou seja, não se nega as dificuldades, mas por trás 

delas existe algo sustentando a organização do grupo como uma unidade social. O que 

revela a flexibilidade desta sociedade em lidar com os problemas impostos pela 

sociedade envolvente.

As dificuldades e até mesmo a miséria os assalta, como em outros momentos da 

história, por diferentes motivos, como é possível ver com H. Clastres (idem) sobre as 

migrações Tupi. Isto não deve enganar a percepção quanto ao fato negligenciado por 

alguns ocidentais de que eles se constituem em grupos diferenciados e que, apesar das 

aparências, por trás da miséria como a vemos existe toda uma articulação de princípios 

que tecem elaboradas representações sobre o mundo. Falar da miséria, que de fato 

parece estar acontecendo, não significa negar sua existência como uma sociedade que 

pensa por si, assim como, afirmar sua capacidade de simbolizar não significa negar as 

atrocidades que são feitas sobre eles. A questão é não perder de vista este novo contexto 

em que estão inseridas as sociedade Guarani, no qual não se pode desconsiderar nenhum 

dos lados.

37



Garlet (1997), num trabalho chamado Mobilidade Mbyá: história e significação, 

traz uma nova visão a respeito da mobilidade entre os Mbyá - a sua pesquisa envolveu 

dados históricos e informações etnográficas a respeito dos Mbyá contemporâneos do 

Rio Grande do Sul. Embora o autor não descarte muitas das idéias mencionadas pelos 

autores citados até aqui, ele critica explicitamente a ênfase sobre a crença na Terra sem 

Mal como fator determinante da mobilidade Mbyá. Em segundo lugar, o autor acredita 

que o termo migração, utilizado indiscriminadamente na literatura, deve ser repensado, 

pois nem todas as movimentações dos Mbyá se caracterizariam como tal. Tendo em 

conta este fato, o autor prefere usar o termo mobilidade para pensar a totalidade das 

movimentações Mbyá. E finalmente, não enxerga o território que vem sendo ocupado 

por eles como constituindo parte do complexo geográfico dos Mbyá ao modo de 

Ladeira.

Se para Ladeira (2001) as movimentações entre os Mbyá acontecem dentro de 

um perímetro específico, para Garlet o raio de ocupação dos Mbyá tem se modificado 

no decorrer dos tempos.20 De outro lado, nada os impede de elaborarem explicações 

para justificarem a ocupação dos atuais locais em que se localizam, ou para onde se 

mobilizam, como mostrou Ladeira. Conforme Garlet, o território original dos Mbyá foi 

o Paraguai. Os lugares que foram ocupando ao longo da história teriam resultado, 

especialmente, da pressão sofrida sobre seus locais de residência decorrentes do contato 

com a sociedade envolvente.

Este mesmo autor escreve sobre as várias motivações da mobilidade Mbyá e, ao 

mesmo tempo, faz o histórico da ocupação territorial entre eles colocando uma certa 

ênfase no contato como impulsionador do movimento, principalmente pelos problemas 

daí gerados na dinâmica interna da sociedade. Enquanto Vietta (1992), que trabalhou 

com os Mbyá do Rio Grande do Sul mantém uma posição muito similar a muitos dos 

autores mencionados até aqui, no sentido de apontar para a crença na Terra sem Mal 

como tendo uma relação muito forte com a mobilidade. Entretanto, na interpretação 

desta autora, como será visto adiante, o movimento em direção a leste e a coincidência 

da aproximação com os centros urbanos pode representar além da busca da Terra sem 

Mal uma outra faceta vinculada a relação dos Mbyá com a sociedade envolvente.

Vale chamar a atenção de que os Mbyá têm em vista para as suas caminhadas o perímetro relativo a 
história guarani, como se verá ao longo deste trabalho.

38



Conforme conta Garlet, o maior dos problemas dos Mbyá desde o século XVII 

tem sido manter-se diante da frente colonialista. Isto se constituiu num fator de pressão, 

devido aos conflitos gerados nesta relação que causaram tais impactos, a ponto de 

dificultar, ou até tornar inviável a vida em certos lugares. Um dos recursos de 

manutenção de sua vida física e social foi o deslocamento para outras áreas em que 

pudessem viver de acordo com os seus costumes, ou ao menos, com o mínimo de 

tranqüilidade.

Na atualidade (idem), as condições nem sempre razoáveis das áreas que 

conseguem, do ponto de vista material, têm se constituído num grande problema. Neste 

aspecto, o autor concorda com Litaiff (1996) a respeito da miséria que assola algumas 

áreas indígenas Mbyá, devido a dificuldade de encontrarem lugares que ofereçam 

condições de vida. Chega mesmo a pensar, como Litaiff (idem), que a intensificação do 

desejo de encontrar uma terra mítica pode ser resultante da falta de terras reais. Ainda 

que seja possível ver com a maioria dos autores como eles ajustaram esta questão do 

ponto de vista cosmológico, vale a preocupação, pois parece que a situação fundiária 

tem se constituído num problema sério.

Para Garlet, alcançar a Terra sem Mal não necessitaria especificamente das 

migrações,21 e sim de um conjunto de regras da "religião" Mbyá. De outro lado, 

Guimarães (2001) afirma que o movimento é um dos princípios do xamanismo a atuar 

entre os Mbyá, tendo como uma de suas manifestações a prática das migrações que se 

constitui como um rito fundamental na relação com a busca da Terra sem Mal. A autora 

chega a declarar que a mobilidade é o idioma Mbyá, ou ainda, inspirada em Mauss, que 

é um fenômeno social total.

A mobilidade entre os Mbyá, manifesta na prática das migrações, é interpretada 

por Guimarães (idem) como parte de um complexo de ritos destinados a propiciar aos 

Mbyá a transformação em imortais, ou seja, a superação da condição humana, um 

problema metafísico comum aos Tupi-Guarani. Nestes ritos que acontecem entre eles, 

os cantos, as danças, jejuns e dietas alimentares aparecem como meios para obterem a 

leveza do corpo, como especifico no próximo capítulo. Existe um trabalho sobre o

_1 De fato. há casos de pessoas que teriam alcançado a Terra sem Mal mesmo que distantes do mar 
(Cadogan, 1959 ; Vietta. 1992).

39



corpo, já que o ideal é ir para a Terra sem Mal desviando-se da prova da morte, de corpo 

e alma.

Conta-se que a pessoa é formada por uma porção divina, uma alma, a alma- 

palavra, associada à fala, e uma porção terrestre, que forma-se ao longo da vida, 

vinculada às paixões humanas, ao indivíduo.22 O cuidado da pessoa é para que esta 

porção terrestre não se desenvolva a ponto de tornar o corpo pesado. Assim, as práticas 

indicadas pela xamã da aldeia que esta autora pesquisou no Espírito Santo, sob 

orientação da divindade, têm como intenção propiciar a leveza do corpo e sua 

transformação em vida num corpo de imortal. A Terra sem Mal é o lugar da 

imortalidade. Deste modo, ao contrário do que escreveu Garlet (1997), a Terra sem Mal 

impulsiona sim a mobilidade e não é apenas um mito, mas como bem demonstrou 

Guimarães é um mito que se atualiza e se consolida através dos rituais, impulsionando a 

formação da vida social.

A Serra do Mar e a Mata Atlântica, como já foi dito, são muito procuradas pelos 

Mbyá (Ladeira, 1992 e 2001; Vietta, 1992; Garlet, 1997). Conforme Garlet e Ladeira 

(2001), a Serra do Mar e a Mata Atlântica possuem ainda reservas de mata que 

possibilitam condições para os Mbyá viverem de acordo com as suas expectativas 

culturais. De outro lado, segundo Garlet, o mar representa para eles um dos últimos 

limites a atravessar, visto que a concepção Mbyá de espacialidade entende como centro 

do mundo o Paraguai, e sua ampliação, ou extensão, em espaços concêntricos 

delimitados por limites geográficos, sendo um deles, o mar.

Este mesmo autor refere-se ao fato de que esta relação com o espaço marca uma 

tendência dos povos Tupi-Guarani, mas não pretendeu com isto à época daquela 

pesquisa estender a mesma relação com os Tupi para pensar o costume das migrações 

em conexão com a busca da Terra sem Mal. Ao ponto que Vietta (idem) e Ladeira 

(1992) seguem a hipótese de que a região da Serra do Mar e da Mata Atlântica os coloca 

mais perto da Terra sem Mal, a leste.

Garlet (1997) conta um mito em que os Mbyá referem-se a um personagem 

mítico, que associam a um jesuíta, ou seja, em que incorporam o jesuíta no mito, e que 

este atravessa o mar. Embora o fragmento do mito termine por aí, ele tem a estrutura 

daquele mesmo mito contado por Ladeira (idem) sobre os irmãos "gêmeos" que

40



caminham neste mundo, criam e nomeiam as coisas deste mundo, mas estão em busca 

do pai deles num outro mundo.

Tendo em consideração as relações entre estrutura e história, uma temática na 

qual trabalhou Garlet (idem) em sua dissertação, sabe-se que os jesuítas vieram do leste 

e que este seria um motivo para que fossem vinculados a certos personagens míticos 

que alcançaram a Terra sem Mal. Vietta (idem) conta que os jesuítas são pensados pelos 

Mbyá, os quais estudou, como ancestrais. Conforme H. Clastres (1978), um dos motivos 

que talvez explique o êxito que os jesuítas teriam tido nas missões foi a similaridade de 

seu discurso com o dos profetas, que prometiam a Terra sem Mal. A vantagem dos 

jesuítas estaria no fato de que prometiam um paraíso, mas que seria alcançado depois da 

morte.

Este evento pode estar representando um caso particular que não causou 

mudanças na estrutura, mas apenas re-elaboração e, até mesmo, o estímulo para um 

costume anterior que podia apontar o leste como o lugar a perseguir, caso antes do 

contato com o homem branco esta orientação espacial tenha tido o mesmo valor.

Os heróis míticos, ou divinizados, são descritos por Cadogan (1959: 229) como 

sendo os personagens que obtiveram êxito no seu desempenho para conseguirem a 

imortalidade. É digno de nota que estes personagens têm perfil de xamã. Este autor 

lembra que os relatos sobre estes heróis referem-se a momentos da história Mbyá pós- 

contato com os espanhóis, porque eles fazem alusão à terra dos portugueses como o 

lugar onde deveriam passar antes de ascenderem à Terra sem Mal, o país dos Kurutue, 

pessoas com corpos de imortais, a última etapa antes de obterem a imortalidade (idem: 

141 e 231). E bem verdade que isso pode ser mais um resultado de incorporação do 

evento na estrutura do mito, como no mito de Kuaray.

O mito de Karai Ru Eté Miri é mencionado pelo autor como sendo um tipo de 

prova de que as migrações em rumo da Terra sem Mal teriam vigorado entre os Guarani 

há bem mais tempo, tendo em vista, além deste mito, informações etno-históricas. De 

outro lado, Cadogan (idem) não esquece de citar que muitas caminhadas ao litoral 

poderiam ter acontecido devido a chegada dos espanhóis, que os teria feito se 

deslocarem. Todavia, ao contrário de H. Clastres (1978), o autor ressalta que estes 

xamãs, tão aferrados que eram a seus costumes, teriam tentado levar os seus

"■ Escrevo sobre a construção da pessoa no próximo capítulo.

41



conterrâneos a lugares em que pudessem se manter à salvos, inclusive para o exercício 

de suas práticas espirituais. De todo modo, escreve que as migrações tiveram 

conseqüências funestas sobre o corpo político-social Guarani, que até a época de sua 

pesquisa não tinham sido investigadas satisfatoriamente, exceto pelas considerações de 

Nimuendaju (apud Cadogan, 1959). Cadogan acreditava que a investigação sobre estes 

"caudilhos" lançaria luz sobre o enigma das migrações Guarani.

A caminhada na direção do litoral é ressaltada pelos Mbyá a Cadogan, bem 

como a necessidade de um tipo de peregrinação antes dos heróis divinizados obterem o 

acesso ao lugar dos imortais. Os mitos que incluem Kuaray, Karai Ru Eté Miri, ou 

personagens similares, trazem na sua estrutura a caminhada e a relação com beiradas ou 

margens de rios ou do mar, além da idéia de seguir pegadas. Os personagens míticos 

Kuaray (Sol) e Jachy (Lua) encaminham-se para a morada de seu pai, como sua mãe no 

início do mito, que acaba morrendo pela boca dos seres primitivos - é devorada -, que 

num outro momento do mito transformam-se em jaguares. O destino das duas 

personagens é o firmamento, tanto que se convertem ao final da trama nos astros Sol e 

Lua. Menciona-se ainda, que deve-se caminhar até o litoral para tentar encontrar o lugar 

certo por onde teria entrado a divindade considerada "pai" dos astros e por extensão, o 

"pai" dos Mbyá. Vale chamar a atenção para os casos em que alguns deles teriam 

chegado a ascender ao paraíso levando a família toda. Os Mbyá teriam feito também 

uma relação entre estes heróis e os jesuítas (Cadogan, 1971).

Vietta (1992) localiza a Terra sem Mal além do mar, a leste - os detalhes da 

cosmografia estão no próximo capítulo e Ladeira (1992) explica que os Mbyá dizem 

que nesta região estão mais perto da divindade Nhanderu. Conforme Ladeira (idem), os 

ambientes que buscam e ocupam são montes, e muitos deles situam-se perto do mar, 

como na Serra do Mar.23 Alguns Mbyá dizem que quando o mundo for acabar de novo, 

que será com fogo, já estão perto do mar e, assim, próximos de Nhanderu. Quando este 

dia chegar, aqueles que já estiverem prontos, ou seja, que se comportaram conforme as 

regras serão levados em bancos de madeira que, flutuando sobre as águas, os 

transportará com corpo e alma para a Terra sem Mal. Além desta explicação, Ladeira 

acrescenta que os montes oferecem a vantagem de facilitarem a visualização das

A tradução do termo dos Tupi-Guarani parcmapiacaba, lugar de onde se vê o mar. é dique do mar. o 
que pode deter o mar (Ladeira. 1992).

42



pessoas que estão chegando, e se for o caso, os Mbyá podem preparar-se para recebê-las 

na aldeia.

A localização da Terra sem Mal a leste e a fama da região litorânea é antiga 

entre os Tupi (H. Clastres, 1978). Mas existem referências históricas de situações em 

que algumas levas migratórias teriam se direcionado para oeste ou para o centro da 

terra.

Conforme Guimarães (2001), o mar é o limite das terras deste mundo, e o único 

modo para os Mbyá transporem este limite é obtendo a imortalidade. As pessoas que 

seguirem as regras como devem podem ser levadas flutuando sobre o mar até a Terra 

sem Mal. A orientação é caminhar à sua beirada, visto que existem rotas sobre o mar 

que levam à Terra sem Mal. A caminhada junto ao litoral relaciona-se também com o 

fato de que se o mundo for destruído, começará do oeste. A autora especifica o modo 

como eles vêem o cosmos e neste mapa, a Terra sem Mal fica sobre este mundo que tem 

seus limites nas bordas do mar. Assim como, a localização das divindades fica em 

pontos geográficos distintos sobre a terra deste mundo. As principais divindades que 

influenciam a escolha de certos pontos geográficos são Nanderu e Cuaray, relacionados 

ao Sol. Nanderu está sobre a terra, a leste e Cuaray sobre o centro da terra. Tupã, o qual 

já destruiu o mundo uma vez e que pode fazê-lo novamente, está na região oeste.

Do mesmo modo que Ladeira (1992), Guimarães refere-se ao fato de que cada 

pessoa deste mundo, por ter sua alma vinda de um lugar específico da região celeste, 

teria que fazer um movimento em determinada direção, como as próprias divindades de 

onde vieram as suas almas. Além do mais, cada pessoa tem certas funções a executar 

neste mundo, tendo em conta a relação com o seu lugar de origem. A idéia principal 

realçada pela autora é de que as divindades estão em movimento, e as pessoas também 

devem seguir esta orientação.

Como chamei a atenção inicialmente, nem sempre as aldeias do litoral têm 

condições para os Mbyá viverem, e mesmo assim, eles persistem nesta busca a leste 

(Ladeira, idem). Por isso. entre outros fatores, Ladeira acredita no significado mítico da 

busca. De outro lado, em sua tese de doutorado (2001), a autora comenta que a região 

da Mata Atlântica e Serra do Mar possui uma das poucas fontes com rica biodiversidade 

ainda existente. De fato, uma coisa não exclui a outra, ou seja, por ser uma região que 

tem áreas ricas, pode fazer com que os Mbyá justifiquem a sua ida àquele local de

43



alguma maneira. Porém, vale lembrar que a fama da fertilidade da Serra do Mar e da 

Mata Atlântica já aparece nos relatos de cronistas dos primeiros tempos da conquista, 

assim como a localização dos Tupi e Guarani em partes distintas da costa brasileira (H. 

Clastres, 1978).

O fato de que esta região tem condições para a vida Mbyá, conforme Garlet 

(1997), não se descarta, e é coerente com o ideal das buscas desta população, como é 

relatado por vários autores. É bom lembrar ainda da explicação de que o fim do mundo 

começará do oeste para leste. Se o território original dos Mbyá foi o Paraguai, há muito 

tempo que muitos deles vem sendo empurrados para fora desta região. O autor chama a 

atenção para as situações em que as condições na aldeia eram muito ruins, o que os 

mobilizava a saírem em busca de uma nova terra e assim, de uma nova possibilidade. 

Um exemplo do que aconteceu são as epidemias, e hoje em dia, a fome. O autor 

também escreve que ao encontrarem estes lugares que oferecem as condições ideais 

para o exercício de seu modo de ser podem mesmo associá-lo à figura do jesuíta, ou 

Kechuíta, como eles falam, para justificarem-no como sendo seu.

É esperado que haja uma orientação espacial referenciada na cosmologia, pois se 

não, qualquer direção poderia ser seguida. Uma direção certamente construída 

historicamente e que envolve tanto estrutura, como eventos. Uma relação, de fato, muito 

tênue, sem que se possa saber qual dos costumes ou representações vem antes, já que a 

construção social vai acontecendo nesta relação. O que chama a atenção neste sentido é 

a descrição da concepção espacial dos Mbyá feita por Garlet, na qual pode-se saber que 

eles entendem como centro do mundo o Paraguai, e a extensão a partir daí como a 

ultrapassagem de limites na direção leste. Guimarães (2001) explica que uma das 

divindades relacionadas ao Sol, Cuaray\ está no centro do mundo sobre esta terra e 

Nanderu, seu pai, a leste, uma referência espacial que os mobiliza. Coloque-se em 

contraste com estas informações o fato de que os Mbyá foram sendo de certo modo 

empurrados do Paraguai, considerado por eles como o centro do mundo, e depois disso, 

foram pressionados também por segmentos da população branca nos outros países em 

que se assentavam (Garlet, 1997). Ainda que tenham seguido várias rotas, a direção que 

prevaleceu é a que aponta para o litoral do Brasil.

Ladeira (2001) mostra que a organização espacial dentro da aldeia segue a 

orientação para leste, o lugar de Nhanderu e de Kuaray, divindades dos Mbyá, na

44



nascente. As casas de reza estão construídas a oeste e não ficam no centro do terreno. A 

leste geralmente fica a praça, ou então, qualquer abertura na mata para a entrada dos 

raios do Sol.

Além de certas direções a serem seguidas, vale ressaltar que as migrações não 

acontecem sem organização e assim, sem planejamento (Litaiff, 1996; Garlet, 1997; 

Guimarães, 2001). Um bom exemplo disso são as migrações Tupi mencionadas por H. 

Clastres (1978) que eram de grandes dimensões, mobilizando milhares de índios.

Apesar de Garlet assinalar os aspectos internos de funcionamento dos Mbyá, 

conectados com o costume da mobilidade, a impressão que fica é de que o contato teria 

intensificado este costume e representaria ainda nos dias de hoje um sinal negativo. Isto 

devido a dificuldade crescente para os Mbyá em conseguirem espaços que sejam 

condizentes com a sua existência, seja pelo ponto de vista prático ou simbólico.

Recentemente as dificuldades para os Mbyá estão aumentando, em função do 

fato de que as poucas terras que já conseguiram, e que são reconhecidas pelo Estado, 

não propiciam as melhores condições, e aquelas terras não reconhecidas são 

rapidamente perdidas. Como o próprio Garlet apontou, sem terras adequadas, ou no 

caso de falta de terras, a vida dos Mbyá complica-se, principalmente do ponto de vista 

da condição material e daí por extensão, de outros fatores da vida social. Um exemplo 

dos problemas que estão enfrentando é a mendicância e o pior, a "coleta" de restos de 

comida em latas de lixo. Se não bastasse o pior deles, que ocasiona a fome, que é a 

pressão sobre sua permanência em certos lugares, os levando a lutar pela posse legal de 

áreas que lhes permitam viver.

A pressão da sociedade nacional sobre o território onde os Mbyá habitam não 

parece ter diminuído nos dias de hoje. A mobilidade como recurso de resistência de 

longa data está tornando-os visíveis demais tendo em conta os interesses de grupos da 

sociedade envolvente. Não que a mobilidade tenha sido apenas um recurso de 

resistência, pois Garlet mostrou que no território original os Mbyá possuíam uma 

dinâmica de movimento pautada em vários fatores. Houve sim uma intensificação da 

mobilidade com o contato e que pode terminar com ele, porque como mostra Ladeira 

(1992), um dos recursos para lhes negar terras hoje em dia é dizer que eles não se 

importam com elas, visto que não param em nenhum lugar por muito tempo, como é um 

argumento para chamá-los de nômades.

45



Vietta (1992) refere-se ao fato de que os Mbyá, na medida em que se aproximam 

mais do leste e da região litorânea, em função de seu objetivo mitico, ficam cada vez 

mais perto dos brancos e, ao mesmo tempo, esta aproximação dificultaria de certo modo 

o exercício das normas do grupo necessárias para alcançarem a Terra sem Mal, se bem 

que eles saibam ser flexíveis. A autora lê esta aproximação do litoral, não somente 

como o estar próximo geograficamente da Terra sem Mal, mas como estar próximo dos 

centro urbanos e, deste modo, do mundo dos brancos. Uma interpretação que de fato 

pode até valer para certos grupos Mbyá, já que como se pôde constatar com os autores, 

apesar de uma certa unidade entre eles, algumas diferenças, relativas a situação 

particular em que vivem, vão sendo construídas.

Para esta autora, a aparente intenção de aproximação dos Mbyá com o mundo 

dos brancos seria uma maneira de se afastarem do estigma relacionado a ser índio, que 

vincula-se a idéia de selvageria, incorporada pelos Mbyá no decorrer da convivência 

junto ao homem branco, e que relaciona-se ao espaço da não-cultura. Porém, esta seria a 

única aproximação que parece fazerem questão de possuir com o branco.

Assim, a autora interpreta o fato considerando que ser índio Guarani, civilizado 

como o branco, os coloca numa posição muito similar àquela apontada na literatura 

clássica, de ambivalência, só que com algumas substituições. Na concepção de 

sociedade entre os Guarani na literatura clássica, a sociedade aparece como o espaço da 

dispersão em relação às esferas da natureza e sobrenatureza (Vietta, idem). A condição 

humana é uma situação a ser superada, por isso, a sociedade é um espaço de dispersão, 

de passagem, de ambivalência. Segundo as representações que os Mbyá estudados por 

Vietta incorporaram da sociedade envolvente, ser índio remete à natureza, algo a ser 

superado. De outro lado, aproximar-se do mundo do branco, do civilizado, seria 

afirmar-se como cultura, o signo da eleição, ou seja, ser Mbyá implica na obtenção da 

divinização, visto a parcela divina em si, manifesta na alma-palavra que compõe a sua 

pessoa.

Conforme mostra Vietta, refletindo sobre identidade étnica, existe uma aparente 

contradição na relação dos Mbyá com o branco. O branco pode afastá-los do seu ideal, 

mas a vivência perto dele, da cultura, da civilidade, seria uma aproximação "desejada", 

visto o estigma das representações sobre ser índio que principalmente os jovens 

assimilam. Nestas representações, ser índio é ser selvagem, quase como um ser natural.

46



A autora ressalta, então, as forças centrífugas e centrípetas da sociedade Mbyá na 

relação com o branco, isto é, o modo como estão inseridos neste contexto e a maneira 

como lidam com estes eventos. Além, é claro, do processo dinâmico da vida nas 

aldeias.

Segundo Vietta, o cosmos Mbyá é composto por este mundo em que habitam, o 

Mbya retã, o lugar dos jesuítas, do outro lado do mar, Tupã retã, a Europa, e a Terra 

sem Mal, Yrovaiguá, que fica sobre o céu que cobre estes dois mundos. Na Terra sem 

Mal: "existe uma grande aldeia, inserida em uma imensa área de mata, onde é possível 

vivenciar na plenitude, o sistema de guarani, sem as limitações enfrentadas no Mbya 

retã" (Vietta, 1992: 129). A entrada para a Terra sem Mal implica na passagem pelo 

mundo dos jesuítas. A ascendência européia dos brancos e também dos jesuítas é o fator 

que relacionam ao ser civilizado. O lugar dos jesuítas é identificado com o continente
24europeu, ainda que estes sejam pensados como Guarani, e não como brancos. Neste 

sentido que o ser civilizado relaciona a cultura e a sobrenatureza, visto a ascendência 

européia e divina vinculada aos jesuítas que são pensados como os seus ancestrais. 

Porém, a ambigüidade da situação expressa-se também, no fato de que os brancos 

vivem na cidade e os Mbyá no mato, apesar de serem ambos civilizados.

De todo modo, vale chamar a atenção de que as novas atividades econômicas, 

como o artesanato e o trabalho para os brancos, são os novos meios de encontrarem 

sustento, e que os coloca mais perto dos centros urbanos, os Mbyá querendo isso ou 

não. Além do mais, não restam tantos espaços livres e isolados assim. A região com 

lugares considerados mais isolados e com matas o bastante é a Argentina. Entretanto, o 

tratamento que os Mbyá recebem naquele país parece ser dos menos apreciados. Como 

se pôde ver em Garlet (1997) e Litaiff (1996), os Mbyá têm um ideal de isolamento em 

relação aos brancos, dizendo preferirem viver nas matas. Para Garlet, a mobilidade seria 

um recurso para manterem um certo isolamento do branco, na medida em que não 

efetuariam, desta maneira, relações duradouras nos lugares em que ficam.

Mas é também possível sugerir uma outra leitura para a mobilidade. A hipótese 

sobre o modo como os Mbyá se portam na relação com a natureza, a cultura e a 

sobrenatureza pode ser estendida para pensar que a idéia proveniente desta relação, o 

estar de passagem no mundo, tenha algo a ver com o comportamento expresso na

47



instabilidade nos lugares. As migrações entre os Tupi-Guarani são relatadas há tempos, 

e em muitos casos, foram associadas à busca da Terra sem Mal que, por sua vez, 

vincula-se à condição ambígua do homem neste mundo (Viveiros de Castro, 1986). 

Dentre os elementos da cultura Mbyá que foram ativados, ou intensificados com o 

contato, estão as migrações. Este comportamento é explicado por eles como sendo a 

busca da Terra sem Mal, e mesmo que o contato favoreça esta instabilidade nos lugares, 

ela parece coincidir com os seus ideais, os quais têm como base suas concepções sobre 

o mundo.

Outro aspecto sobre o qual Vietta (1992) chamou a atenção é de que a 

intensificação das migrações em fins do século XX poderiam estar relacionadas com o 

receio dos Mbyá a respeito do fim de todo o seu território, ou seja, o fim do mundo, que 

começaria do oeste. Muitos Mbyá afirmaram que o mundo tinha data para terminar, o 

ano 2000, daí não só caminhar para leste, na direção da Terra sem Mal, como seguir as 

práticas necessárias à sua salvação. O que não deixa de ter fundamento, mesmo 

considerando as idéias de Garlet (1997) de que a mudança para outro lugar pode estar 

representando a possibilidade da recriação do mundo, tendo em conta a "destruição" do 

anterior, o qual teriam deixado para traz justamente porque estaria dando sinais de que 

as coisas não iam bem. De outro lado, as idéias de fim do mundo no século XX 

estiveram presentes em segmentos da sociedade envolvente, conforme foi possível 

acompanhar na mídia. As representações que os indígenas passam a compartilhar com 

os brancos, relacionado àquilo que acontece com eles, como os conflitos em relação às 

suas terras, podem sim precipitar uma idéia que tem respaldo mítico, tenham sido certos 

elementos destes mitos criados a partir do contato ou não.

Além das explicações principais para as migrações, aparecem sempre outras, 

complementares, como as de Martínez {cipiid Litaiff, 1996). Esta autora acredita que a 

caminhada para o litoral teria a ver com o fato de que ali seria um dos lugares originais 

de onde os seus antepassados teriam sido expulsos pelos colonizadores. Fato também 

comentado pelos Mbyá de Bracuí, e perceptível pelo que foi exposto até aqui. Esta idéia 

pode ser incluída, pelo fato de que os Mbyá, como ressaltou Vietta e Garlet, se 

aproveitariam do fato desta região ter sido habitada pelos Guarani para justificarem a

Litaiff (2001) reforça esta idéia.

48



sua posse. Um outro argumento utilizado por eles neste sentido é vir a residir em locais 

com nomes Guarani, porque este seria um signo de que ali viveram os seus ancestrais.

Martínez (idem) tem como hipótese que: "o nomadismo Mbyá, anteriormente 

econômico, transformou-se em político-ideológico, pela retomada de seu território 

(tekoa). A autora (1985, 161), então, interpreta Yvy Mara Ey, como "solo intacto que 

nunca fo i construído", ou, " solo virgem onde a civilização ainda não tocou" (Litaiff, 

1996: 122).

Quanto aos fundamentos míticos entre os Mbyá, esta autora refere-se ao 

movimento oeste-leste como tendo relação com uma das divindades associadas ao Sol, 

que percorre este caminho e, por isso, os chama de povo circulante.

Em consonância com Garlet (1997) é a idéia de que no território original os 

Mbyá praticavam uma dinâmica de movimentação circulante que segue até hoje. Este 

território teria sido relativamente contínuo se comparado ao território de domínio atual. 

Mas de modo algum, assim como Ladeira (1992), o autor pensa serem os Mbyá povos 

nômades, visto o seu tipo de relação com o espaço. Inclusive, H. Clastres (1978) 

referiu-se ao termo nomadismo em relação aos Guarani, que como é possível ver com 

os autores até aqui citados, não é o caso. Assim como, a interpretação de Martínez de 

que a Terra sem Mal teria significado apenas um lugar com vistas ao aspecto 

econômico. De todo modo, a autora levanta a questão do movimento a partir das 

divindades, que aponta para o aspecto cosmológico.

Martínez (apud Litaiff, 1996) refere-se ao fato de que Nimuendaju e Cadogan 

teriam dado muita importância ao caráter religioso das migrações. Esta idéia de dar 

muita importância ao caráter religioso ou cosmológico para as migrações é algo 

ressaltado por Garlet e criticado. Entretanto, este autor mencionou trabalhos de 

Nimuendaju e Cadogan nos quais eles chamaram a atenção para outros fatores que 

teriam motivado ou contribuído para a mobilidade Guarani, como o contato com o 

homem branco e os males provenientes desta relação. Porém, como foi possível 

constatar até aqui, e como o será também no decorrer desta pesquisa, a Terra sem Mal 

implica sim numa relação bem marcada com o mundo sobrenatural que representa, 

provavelmente, o aspecto mais importante de reprodução social da sociedade Mbyá.

Consenso mesmo de Garlet com Martínez vem da seguinte afirmativa: muitas 

migrações de Mbyá vindos do Paraguai e arredores para o litoral brasileiro podem ter

49



sido resultantes das guerras que aconteceram naquela região, como a guerra do 

Paraguai, da Tríplice Aliança e da destruição das reduções jesuíticas. Os próprios Mbyá 

de Bracuí estudados por Litaiff (1996) contam sobre seus ancestrais que vieram para o 

litoral como conseqüência dos conflitos no Paraguai. Garlet dá consistência a esta 

hipótese fazendo o histórico da ocupação espacial dos Mbyá e principalmente contando 

a situação que os Mbyá viveram no Paraguai e que teria forçado muitos deles a 

abandonarem aquele país.

De todas estas considerações vale frisar a interpretação de Guimarães (2001). 

Como já foi citado anteriormente, a sociedade Mbyá é caracterizada pela autora como 

uma sociedade xamânica, que ativou e intensificou um dos fatores relativos ao 

xamanismo, o movimento, tendo como uma de suas expressões o que Guimarães 

chamou de ritual da migração. Esta dinâmica tem a ver então com um problema 

metafísico, a superação da condição humana que, ao mesmo tempo, inclui a Terra sem 

Mal, o lugar dos imortais. O outro lado da mobilidade é marcado pelo movimento das 

pessoas entre as aldeias já constituídas, como em função de buscas de casamento, de 

participação em rituais ou de cisões decorrentes de atritos políticos, como ressaltaram 

também Ladeira (2001) e Garlet (1997). Estas relações entre as aldeias estão ligando-as 

como uma rede, em que as mesmas são unidades sociais espalhadas pela América do 

Sul.

E o mais importante, ainda que seja somente uma hipótese: é que a Terra sem 

Mal não é apenas um mito, como tão bem demonstrou Guimarães. Existe toda uma 

articulação do social em função da crença na Terra sem Mal, o lugar da imortalidade 

(Cadogan, 1959; H. Clastres, 1978; Ladeira, 1992 e 2001; Vietta, 1992; Guimarães, 

2001). Este objetivo relaciona-se com as normas de comportamento que organizam a 

sociedade, como poderá ser melhor compreendido no próximo capítulo. O mito da Terra 

sem Mal ou/e dos heróis divinizados é um entre tantos outros mitos dos Mbyá 

(Cadogan, 1959). No conjunto de mitos e rituais, na taxonomia, no valor maior que 

certos elementos classificados têm, nos discursos dos xamãs, nos cantos, nas rezas, 

enfim, todas as brechas que abrem caminho para a cosmologia Mbyá parecem estar 

permeadas por princípios relativos à crença na Terra sem Mal. A busca da superação da 

condição humana está vinculada a um modo de pensar a si mesmo e de se fazer nas 

relações entre os membros de uma aldeia, com o sobrenatural, a natureza e outros

50



grupos humanos. É uma filosofia, como sublinhou Cadogan (1959) e H. Clastres 

(1978), uma filosofia sobre ser Mbyá, ser Homem. Uma filosofia sobre o homem na 

relação com as dimensões do que concebem como a sua realidade, como fica mais claro 

nos capítulos que seguem. Um modo particular de ver e de organizar o mundo.

51



Capítulo 2. A construção da pessoa Mbyá.

2.1 A vida, a morte e a dualidade da alma.

A idéia de superação da condição humana enfatizada por H. Clastres (1978), 

Viveiros de Castro (1986) e Guimarães (2001) traz informações sobre as concepções 

dos Mbyá a respeito da sobrenatureza, da cultura e da natureza. Talvez não tenha 

mesmo como falar da relação dos Mbyá com a natureza sem tratar diretamente da sua 

relação com a sobrenatureza, em função do modo como eles se definem a partir desta 

relação, como é bem explícito em H. Clastres (1978), Vietta (1992), Ladeira (1992 e 

2001) e Guimarães (2001). E lugar comum na bibliografia Guarani o foco no que 

muitos autores chamaram de "religião" Guarani para identificar dentre o seu sistema de 

crenças o mito da Terra sem Mal e as práticas a esta crença associadas. Esta crença 

remete, por sua vez, a noções de natureza e sobrenatureza que estão inter-relacionadas a 

uma concepção de humanidade e de cultura, do que é ser Mbyá.

Dois momentos são importantes para entender as implicações desta crença: o 

ritual de nomeação e a morte, pois deixam a entender o modo como a pessoa se 

constitui e quais são as suas relações com o que concebem como sendo a natureza e a 

sobrenatureza.

Conforme Garlet (1997), para a criança ser concebida precisa antes ser sonhada. 

Se diz que assim, a criança vai tomar assento no útero da mãe. Pautado num trabalho de 

Cadogan, Garlet traduz o termo mboapyka, referente ao ato da concepção como: "dar 

assento, prover de assento, fazer que se encarne" 2~ (idem: 157).

O ritual mais comentado entre os autores é o da nomeação das crianças, 

momento em que se dá o nome a elas (H. Clastres, 1978; Cadogan, 1959/1971; Ladeira, 

1992 e 2001; Vietta, 1992; Litaiff, 1996; Garlet, 1997 e Guimarães, 2001). Este evento 

acontece atualmente na mesma época da festa/ritual da colheita das plantas, 

especialmente do milho (Ladeira, 1992/2001; Garlet, 1997). É neste momento que um 

xamã vai descobrir de onde veio a alma-palavra, a porção divina da pessoa. Esta alma 

vem de um dos lugares do mundo das divindades. O xamã é quem vai dar o nome à

Ainda que este não seja o assunto principal, vale chamar a atenção para o fato de que Litaiff (1996) 
escreve sobre a patrilinearidade e a uxorilocalidade temporária entre os Mbyá que ele estudou.



criança,26 de acordo com o lugar de onde veio a sua alma. A esta alma agrega-se ao 

longo da vida uma outra alma, que tem a ver com a vivência da pessoa neste mundo, é a 

alma terrestre.

Não se pode esquecer daquela pequena nota de fim de página elaborada por 

Viveiros de Castro (1986: 384), de quase quatro páginas, que trata da onomástica entre 

as populações indígenas das terras baixas sul-americanas. A nota do autor chama a 

atenção para o sistema de transformações que envolve as sociedades indígenas do 

continente americano, especialmente neste caso, a América do Sul, que é possível ver 

expresso na relação que estas populações possuem com o exterior ou o interior na 

formulação de seu repertório de nomes e, por assim dizer, na sua constituição social. No 

caso Guarani, que o autor também sublinha, o nome vem do panteão divino, vem de 

fora, e este exterior, como é possível constatar na literatura Guarani, depende ou se faz 

através do plano sobrenatural.

Conforme Ladeira (1992), a alma de origem divina se localiza nos ombros e a 

alma de origem terrestre nas costas. Como já chamei a atenção no capitulo 1, o nome da 

pessoa tem relação com as funções sociais, como pode se notar na leitura dos trabalhos 

de Cadogan (1959), Ladeira (1992) e Garlet (1997).

Ladeira (idem) e Vietta (1992) contam que o nome é algo tão sagrado para os 

Mbyá que eles até possuem nomes alternativos, como os de origem crista, para utilizá- 

los em certas circunstâncias, e evitarem, desta forma, a exposição de seus próprios 

nomes.

O cuidado contra a cólera, relativa a alma terrestre que pode se desenvolver na 

pessoa é mencionado por Cadogan (1959). O ritual da nomeação vem justamente para 

que desde cedo a criança aprenda a prestar atenção no seu lado divino, manifesto no 

nome e no que isto implica. O Mbyá está destinado a ser deus de si, imortal, e para 

tanto, deve escutar as palavras do xamã que comunica as regras que deve seguir para 

tornar-se pessoa.

O valor da palavra entre os Mbyá do Guairá no Paraguai da década de 50 é 

belissimamente traduzido por Cadogan (idem) no seu grande clássico Ayvu Rapyta, ou, 

Fundamento da Linguagem. Conta-se que antes mesmo de existir a terra, a divindade

~6 Os Guavaki vinculavam o nome à comida que a mãe ingeria na formação do filho e. principalmente, 
do animal consumido (Cadogan. 1967-68: 139-140.)

53



Namandu, que aparece como Pai Namandu, criou o fundamento da linguagem a partir 

de uma porção de sua sabedoria. Num outro momento dos mitos esta divindade cria 

outras divindades para que se encarreguem das almas-palavra, para que sejam os "pais” 

destas almas que se encarnarão nos corpos das pessoas deste mundo. As divindades são 

Karaí, Jakairá, Tupã e Namandu de coração grande, além do pai deles, Namandu. 

Estes deuses têm também suas esposas que são respectivamente à ordem citada 

anteriormente, a futura mãe dos Karaí, a futura mãe dos Jakairá, a futura mãe dos Tupã 

e a futura mãe dos Namandu.

Na região celeste onde localiza-se cada uma destas divindades estão também os 

respectivos nomes-almas, ou os seus "filhos", que se encarnarão em corpos de Mbyá 

deste mundo. Portanto, em cada localidade destas existe um repertório de nomes-almas 

que, por sua vez, tem cada qual funções especificas neste mundo. Ladeira (1992) relata 

que o casamento é prescritivo entre os Mbyá os quais estudou, ou seja, o casamento 

acontece de acordo com a "metade" do mundo celeste da onde a alma veio. O nome 

indica de onde a alma veio. O tema do parentesco precisaria ser melhor explorado para 

saber como de fato acontecem estas relações entre eles, quem são de fato os seus afins
‘J lou/e os seus inimigos.

Uma forma aproximada da cosmografia Mbyá é a seguinte: os locais da morada 

das diferentes divindades estão relacionadas a pontos geográficos distintos, a partir do 

ponto de vista de um observador desta terra, como na direção norte, sul, leste, zênite ou 

centro do mundo e oeste (Cadogan, 1959). Cadogan refere-se a existência de sete 

paraísos, mas não faz uma especificação maior sobre a cosmografia, exceto ao dizer 

coisas do tipo: os animais e pessoas do mundo de hoje são imagens daqueles seres que 

ascenderam ao mundo celeste na época da destruição da primeira terra. Tanto pessoas, 

como animais, e tudo o que foi criado na primeira terra, está em outro plano, e o que 

aqui temos não é nada mais do que a imagem do mundo original.

É possível notar na obra de Cadogan (1959; 1971) que os seres primitivos do mito de Ki/arov. que se 
transformam em jaguar, podem ser o resultado de elaborações intelectuais relativas à relação feita pelos 
Mbyá no que diz respeito aos Guayaki, um grupo de Guarani que o autor diz serem os mais antigos, ou 
nos seus termos, os mais primitivos Guarani. Também parece existir uma relação entre as personagens 
Ana e Charia com os Guayaki. relacionados ao jaguar e ao canibalismo para os Mbyá. H. Clastres (1978) 
rcfere-se ao Anhã entre os Guarani e os Tupinambá como sendo um espírito da floresta temido por causar 
infortúnios, como má sorte na guerra, na colheita, ou em empreendimentos individuais; Fausto (2001) 
assinala a figura Anhanga da literatura Tupi, um espírito vinculado ao canibalismo.

54



Conforme escrevo no capítulo 1, em função das informações obtidas por este 

mesmo autor entre os Mbyá, a terra foi sustentada no primeiro mundo por cinco 

colunas, ou, cinco palmeiras. Já o firmamento foi sustentado no primeiro mundo por 

varas insígneas, como a da divindade Namandu. Estas varas insígneas aparecem 

relacionadas tanto a madeira, como aos ossos. De outro lado, a segunda terra passa a ser 

sustentada por rochas.

É digno de nota a observação de Litaiff (2001) de que as rochas são como os 

ossos da terra para os Mbyá, e que se tirados do lugar provocariam o seu 

desmoronamento. Esta informação eqüivale a uma observação similar feita por H. 

Clastres (1978) no que diz respeito aos Tupi antigos. Uma delas versa sobre os cuidados 

dos Tupi com as rochas, posto que as divindades teriam deixado as suas pegadas nelas, 

ou melhor, um herói civilizador. A outra, curiosamente similar a esta de Litaiff, aponta 

a crença de que se as rochas fossem roubadas ou quebradas poderiam provocar o 

desmoronamento do mundo (H. Clastres, 1978: 23 e 28). Conforme Litaiff: "apedra é 

símbolo da eternidade”, pois segundo os Mbya : "elas são os ossos da terra", que se 

retiradas, poderão provocar o desmoronamento do mundo. ” ( 2001: 91)

Esta terra em que estamos agora, a partir do que se pode deduzir pelas 

informações obtidas por Vietta (1992) e Guimarães (2001), é como uma ilha, tendo ao 

seu redor o mar como um limite geográfico. Guimarães escreve que a Terra sem Mal 

para os Mbyá da aldeia Tecoa Porã, no estado do Espírito Santo está localizada:

"numa dimensão acima de duas camadas de arav (nuvens) e da morada de anhã 

(ente maligno) e dos seus animais cruéis.(...) A morada dos seres sobrenaturais 

distribuem-se pelo quarto plano em áreas acima da borda do mundo. isto é, do 

litoral. (...) Os seres sobrenaturais não ficam parados em suas habitações, mas estão 

sempre em movimento, realizando trajetos, ligando as várias localidades deste plano". 

(Guimarães, 2001: 100-101). Nesta cosmografia, Carai está no sul, Tupã no oeste, 

Jacairá ao norte, Nande Ru no leste e Cuaray no centro.

Vietta (1992: 119) descreve o cosmos dos Mbyá que estudou no estado do Rio 

Grande do Sul da seguinte maneira: a terra em que estamos é Mbyá retã; atravessando o 

mar temos Tupã retã, a leste, a terra dos jesuítas, que corresponde ao continente 

Europeu e é passagem obrigatória para aqueles que querem ingressar na Terra sem Mal, 

ou Yrovaiguá, que está acima do céu que cobre Tuvã retã e Mbyá retã.

55



A descrição desta autora lembra a de Cadogan. Este autor comenta (1959: 141 e 

230) que antes de entrar na Terra sem Mal a pessoa passa antes por um lugar chamado 

país dos Kurutue, ou seja, o país dos portugueses, onde vivem pessoas com corpos 

humanos imortais, o local da última etapa antes de ingressarem na Terra sem Mal. 

Assim como Vietta, o autor escreve que a entrada para a terra dos imortais está logo 

depois do país dos portugueses, ou nas palavras de Vietta, do Tupã retã. A sua entrada 

está na origem do Grande Mar, Para Guachu, que fica após o país dos Kurutue. E 

próximo a esta última localidade que o papagaio decide quem pode entrar ou não na 

"terra dos bem-aventurados", segundo os termos de Cadogan.

Viveiros de Castro (1986: 201-204), ao referir-se aos Guarani e sua cosmografia, 

ressalta o eixo leste-oeste, mas também a verticalidade na relação com a morada dos 

deuses.

Litaiff (2001: 88 e 97) sublinha, como H. Clatres (1978), o caminho para leste, o 

lugar da Terra sem Mal - H. Clastres (idem: 31 e 79) citou que os Tupi caminhavam ora 

para leste, ora para oeste, ou centro da terra, e o que mais espantava os cronistas era a 

sua aparente localização geográfica neste mundo - após o mar, mas também menciona a 

referência dos Mbyá sobre o céu, o firmamento, lugar dos astros celestes e também, das 

divindades. O autor demonstra depoimentos que caminham na direção da proposta de 

Guimarães (2001) sobre a localização da Terra dos Deuses. A terra deste mundo aparece 

como uma ilha, tendo ao seu redor o mar e linhas imaginárias que daí partem e sobem 

desta terra ao céu, nas regiões geográficas correspondentes à morada dos deuses. Leste e 

zênite vinculam-se aos deuses principais, Nhanderu e Kuaray. Ressalta-se ainda o 

movimento das divindades na região celeste que para os Mbyá é essencial, pois a inércia 

vincula-se à morte.

***********************************

A partir destas informações é possível começar a entender um pouco sobre as 

normas, princípios morais e rituais relativos à crença na Terra sem Mal, o lugar de 

divindades e dos antepassados (Vietta, 1992). É o lugar almejado pelos Mbyá e está 

relacionado com o que deste lugar esperam, a obtenção da perfeição, da divinização, da 

imortalidade.

56



A impressão que se tem lendo alguns autores, como Cadogan (1959), H. Clastres 

(1978), Vietta (1992), Ladeira (1992) e Guimarães (2001) é de que toda a vida Mbyá 

está voltada para a finalidade da imortalidade expressa na crença da Terra sem Mal. 

Talvez isso fique bem claro a partir da interpretação convincente elaborada por 

Guimarães, qual seja, de que o idioma dos Mbyá - ao modo de Evans-Pritchard segundo 

a autora - é a mobilidade, como uma de suas expressões rituais em que está em jogo a 

resolução do problema metafísico da superação da condição humana. Esta é uma leitura 

a ser feita, mas também para ser questionada, pelo menos em relação a totalidade das 

aldeias Mbyá espalhadas pela América do Sul atualmente. Levanto esta questão 

pensando na imagem transmitida por alguns autores que fazem com que se reflita sobre 

a condição atual desta população indígena na relação com a sociedade envolvente, e na 

pertinência ou na adesão que esta crença ainda teria entre eles, ou em cada aldeia, ou 

conjunto de aldeias. Mas neste trabalho centralizo na interpretação sugerida por 

Guimarães e outros autores no que elas têm de substantivo para se pensar o modo como 

supostamente se organizam os Mbyá.

Conta-se que o ideal para todo Mbyá é alcançar a Terra sem Mal sem passar pela
28prova da morte, como pode ser visto com muitos autores. Quando a pessoa morre, a 

alma divina volta para o seu lugar de origem, (Cadogan, 1959; Vietta, 1992 e 

Guimarães, 2001) e a alma terrestre fica neste mundo por algum tempo, e representa 

perigo (Garlet, 1997).

Vietta não conseguiu obter muitas informações sobre a alma terrestre, mas 

Garlet declara que esta alma transforma-se em algo perigoso quando da morte da

28 Tenho as minhas dúvidas sobre como se processaria isto tudo. Ladeira (1992), Litaiff (1996) e, antes 
deles, Cadogan (1959). afirmaram que não haveria reencamação entre os Mbyá estudados por eles. Litaiff 
declara que após a morte dificilmente a alma divina do adulto volta para o paraíso (idem: 105). Um Mbyá 
de Bracuí disse a Litaiff que não reencama-se mais, a chance é única para alcançar a Terra sem Mal sem 
passar pela prova da morte. Ele disse também, que este mundo está muito difícil de se viver e, então, não 
haveria muita expectativa em voltar. De outro lado, segundo os Mbyá estudados por Ladeira (idem). 
quando a pessoa morre, a divindade leva os seus ossos para a sua morada e faz através deles um outro ser. 
Pode-se supor, em função das informações obtidas até agora, que é possível ir para o paraíso apenas para 
aqueles que se comportaram bem, conforme os costumes, ainda que algumas destas pessoas tenham 
morrido. O que se entende a partir das leituras que fiz é que a idéia de ressurreição a partir dos ossos, para 
daí a pessoa ascender ao paraíso, está mais presente (Cadogan, 1959: H. Clastres. 1978; Litaiff. 2001). Se 
a alma divina volta para a região celeste após a morte, não saberia dizer se é para a Terra sem Mal ou se 
para o lugar da casa dos pais dela, da onde veio, e se isso em si corresponderia à Terra sem Mal. o 
paraíso. Estas questões serão melhor sistematizadas e pesquisadas. De todo modo, vale lembrar o que 
Litaiff (2001: 91) escreveu: o ideal é entrar no paraíso sem ter passado pela prova da morte, ou melhor, 
vivo. daí o recurso do culto aos ossos, que menciono adiante, na tentativa de ressuscitar a pessoa.

57



pessoa, no Mhogua. Este ser chamado Mbogua é perigoso principalmente para os 

parentes do morto, pois pode causar doenças e mortes. Esta entidade é definida como 

um ser noturno que atua em meio aos sonhos da pessoa, podendo levá-la à morte. Visto 

o fato de que de noite perambula pela aldeia, alguém pode perceber a sua manifestação 

ou escutá-lo, o que se constitui num mal sinal, posto que esta pessoa está sendo 

escolhida. Tanto no primeiro, como no segundo caso, a salvação é possível por 

intermédio do xamã. O Mbogua aparece também na forma de algum animal, para deste 

modo enganar a pessoa e atacá-la. Uma última precaução em relação a este ser é com os 

restos de alimentos e água deixados de um dia para o outro, que devem ser bem 

guardados, segundo o que se pode entender pelo que o autor escreve, pois do contrário, 

este ser pode contaminar a comida que, por sua vez, fará mal a quem comer.

Muitas saídas de locais por eles habitados foram apontadas como sendo 

conseqüência dos efeitos perniciosos da parte terrena da alma da pessoa que morreu. 

Contudo, Garlet (1997) questiona se estas saídas tão rápidas das aldeias não teriam 

relação com as epidemias que já assolaram os Mbyá no passado. Principalmente, porque 

alguns informantes disseram que antes não se mudava tão logo da morte de uma pessoa 

como hoje em dia, e que existiriam certos cuidados pós-morte que hoje não estariam 

mais sendo seguidos, sendo este um motivo para o mal estar se alastrando pelo mundo. 

De todo modo, outros autores chamaram a atenção para a relação morte, saída de um 

lugar, como Cadogan (1959) para os Mbyá e Viveiros de Castro (1986) para os 

Araweté, sociedade Tupi-Guarani.

Vietta (1992) refere-se a ritos funerários entre os Mbyá que estudou no Rio 

Grande do Sul e também Litaiff (1996) sobre os Mbyá de Bracuí, no Rio de Janeiro. É 

evidente que não são como os antigos, mas ambos os autores mencionam algo que 

reforça a idéia da relação morte, saída do local.

A morte abre a porta para outras dimensões da realidade, segundo o que se pode 

deduzir da leitura das obras de Carneiro da Cunha (1978) e Viveiros de Castro (1986) 

sobre o que dizem a respeito deste tema. Vale lembrar que a pessoa Araweté completa- 

se após a morte, da qual os Mbyá tanto fazem para escapar. Aqueles também almejam a 

superação da condição humana, que naquele caso, se faz após a morte e a canibalização 

da alma do morto por uma divindade (Viveiros de Castro, idem).

58



A menção de H. Clastres (1978) aos ritos funerários entre os Mbyá é, 

principalmente, sobre o culto aos ossos. Houve uma prática que, conforme a autora 

pensou, estava caindo em desuso entre os Mbyá e que consistia em guardar os ossos de 

uma pessoa falecida. A pessoa morta era colocada dentro de um cesto de bambu e 

enterrada até o término da putrefação da carne, quando então seria desenterrada. Após 

este processo, os seus ossos eram guardados num recipiente de madeira de cedro. A 

intenção era a de fazer reviver o morto, mas podia também ser para que as divindades 

falassem com o praticante do culto indicando-lhe o caminho da Terra sem Mal. Neste 

último caso seria mais provável acontecer através dos ossos de uma criança. Para a 

autora, quem conseguisse levar em parte essa prática adiante já provava de certa forma 

sua obstinação, justamente por conseguir perpetuar um antigo costume.

Esta mesma autora escreve que com o passar do tempo estava se tornando mais 

difícil os rituais acontecerem como mencionado acima. H. Clastres (1978: 105) cita em 

nota de rodapé:

"Tudo isto no passado, porque hoje os mhiás não realizam mais duplos funerais. 

Amarram o morto em posição fetal e guardam-no um dia na opy (casa de rezas), com o 

rosto voltado para leste. Depois disso o enterram longe na floresta, ao pé de uma 

árvore, deixando na tumba água e tabaco"

Ao desenvolver estudos sobre várias aldeias de Mbyá contemporâneos, Litaiff 

(2001) notou a persistência do culto aos ossos. Nas palavras do autor:

"O objetivo final dos Mbyá é o de ingressar em Yvy dju (a terra sagiada) ainda 

vivos ou, através do "Culto dos Ossos", tentar ressuscitar o morto para que ele possa 

alcançar este espaço sagrado. Segundo os Guarani atuais, depois da exumação do 

corpo, os ossos do morto são retirados e consenados numa caixa de madeira (cedro ou 

canela), no curso de rituais realizados na opy, na "casa de reza", pois: "é necessário 

estar vivo para entrar na Terra sem M al”, afirmam eles. " ( Litaiff, 2001: 91)

A mudança de uma aldeia pode sim ser associada aos espíritos da floresta, ou 

àquilo que se transforma a partir da alma terrestre de um falecido (H. Clastres, 1978). 

Este espírito, relacionado ao tupichua, princípio vital da carne crua, tem o poder de 

transformar a pessoa em jaguar. O ataque do espírito se manifesta através de uma 

doença, que vincula-se a transgressões da pessoa, como mostro adiante. Caso a pessoa 

não conseguisse ficar ereta e não se esforçasse para ser curada, seria o sinal de que a

59



possessão estava completa. O ritual funerário para este tipo de vítima teria sido 

diferente do que acontecia aos demais. Neste caso, a pessoa era flechada e depois 

queimada; tinha uma morte definitiva, ao contrário daqueles que se comportavam como 

deveriam, os quais podiam ir para a Terra sem Mal. Por mais que a autora cite em nota 

de rodapé que os "possessos"29 não existem mais, fica a referência, posto que as 

mudanças ocorrem, mas permanecem certos elementos, assim como eles se ajustam de 

outro modo.

Um exemplo é a própria observação de Garlet (1997) e de Vietta (1992) sobre o 

Mboguci e o perigo que este espírito representa, o qual, segundo Garlet, pode apresentar- 

se na forma animal para enganar a pessoa. Um informante de Ladeira, Davi, (1992:121) 

lhe disse que a alma de um animal não pode entrar no corpo de uma pessoa. De outro 

lado, a alma de pessoa fraca, ou seu lado terrestre, pode encarnar no corpo de um 

animal. No trabalho de Cadogan (1959) existe a referência de alma animal encarnando 

em corpo humano.30 Supõe-se, com estas informações, que a alma terrestre vincula-se 

aos animais e a morte, um perigo. Tanto mortos, como alguns tipos de animais podem, 

então, ser equacionados à inimizade, visto representarem o 'Outro', a diferença. No mito 

dos "gêmeos", a morte está relacionada ao jaguar, um inimigo, e a transformação da 

mãe de Kuaray em paca (idem).

Guimarães (2001) explica que a morte em si já é um mal sinal e motivo para os 

Mbyá abandonarem uma aldeia. O ideal Mbyá é obter a imortalidade e para isso, 

precisam seguir as regras do grupo lembradas pela divindade através de um xamã. As 

mortes significam que algumas pessoas da aldeia não estão se dedicando como 

deveriam. Se morre alguém, sua porção celeste da alma volta para a morada das
T 1divindades e a porção terrestre fica neste mundo, representando uma ameaça. A autora

29 "Quanto aos "possessos". praticamente não existem mais e isto, dizem os índios, porque hoje utilizam o 
sal, que contribui para matar o espírito da carne crua " (H. Clastres, 1978: 105).

30 Cadogan (1959: 229-237) cita o caso de um possesso por alma de jaguar em que sua mãe pede a Tupã. 
o deus das águas, seja da chuvas ou do mar. que a ajude em relação a seu filho. Esta divindade manda 
chuva de granizo para espantar a alma de jaguar do corpo do menino. O pai do menino é que cometeu 
uma transgressão. Os casos de demência relacionam-se a possessão do corpo de uma pessoa pela alma de 
algum animal.

31 Segundo Litaiff (1996: 105). dificilmente a alma da pessoa adulta volta para a terra dos deuses, sendo 
mais provável acontecer com as crianças, já que nestas, a alma terrestre não teve tempo de se 
desenvolver.

60



lembra H. Clastres que menciona o perigo relativo à porção terrestre da alma do morto 

que relaciona-se com tupichua, o princípio vital da carne crua que pode atacar os vivos, 

tendo o poder de transformá-los em jaguar. O xamã deve afastar esta ameaça do grupo. 

Duas maneiras de fazer isto são através da fumaça do tabaco e da dança.

Segundo H. Clastres (1978), a alma palavra é a porção divina no humano, 

manifesta na palavra, no nome, que parece ser o que mantém de pé o esqueleto no qual 

circulam as palavras. De outro lado, a porção terrestre se caracteriza pela vida deste 

mundo imperfeito, pelo que a autora diz ser da "natureza" animal, relacionada com a 

carne e o sangue. A angue, o espírito no qual transforma-se parte da pessoa depois de 

sua morte, vaga na floresta e pode atacar algum Mbyá. A angue pode aparecer na forma 

de uma mulher, uma mulher-jaguar. Os enfeites da mulher sedutora correspondem às 

manchas do corpo do jaguar. Se a pessoa é seduzida e copula com a mulher-j aguar 

transforma-se em jaguar, assim como a própria mulher; os dois começam a rosnar e a 

arranhar o chão, como um jaguar.

A pessoa possuída pode ser salva por um xamã, desde que ainda possa ficar em 

pé. Vale chamar a atenção ao significado da palavra angue: verticalidade (no passado). 

O que tem de divino no homem Mbyá é a palavra e o nome que mantém o esqueleto 

ereto. Não ficar ereto pode ser interpretado como a quase transformação em corpo de 

animal. Se a possessão for completa a vítima deverá ser morta a flechadas e depois 

disso deverá ser queimada.

Conforme a autora, o perigo deste espírito é o tupichua, o princípio vital da 

carne crua. O tupichua parece ser a capacidade do espírito em transformar um Mbyá em 

um animal. Neste caso, a menção é ao jaguar.32 Assim como esse princípio vital está 

associado à carne e ao sangue. Se esse "espírito" encarna na pessoa, na sua carne e no 

seu sangue, pode transformar o corpo da pessoa. Os meios de evitar que isso aconteça é 

não comer carne crua, como o jaguar, e não cozinhar carne na floresta com a intenção 

de comê-la sozinho, já que isto em si excluiria as relações que precedem o cozinhar 

quando estão em uma aldeia. Um caçador que não divide a sua caça com os outros está 

negando a troca e um dos princípios básicos para ascender à Terra sem Mal, a 

reciprocidade. Incluem-se ainda a indicação de não manter relações sexuais de tarde na

32 Viv eiros de Castro (1986) escreve que o jaguar entre os Tupi-Guarani está associado ao canibalismo. 
O jaguar é a representação da função canibal.

61



floresta, posto que a regra é que ocorram de noite, dentro de suas casas. Como já foi 

dito, os meios para afastar este mal são a fumaça do tabaco e as danças.

Numa leitura da obra de Hélène Clastres, Viveiros de Castro (1986) ressalta a 

questão da dupla ética entre os Guarani. A ética coletiva, relativa ao prosseguimento das 

regras sociais, visando evitar uma regressão a animalidade e a outra individual, tendo 

como objetivo a superação da condição humana.

Para entender o valor desta dupla ética é necessário ressaltar que a condição 

humana pode ser caracterizada pela reciprocidade, pelas regras da cozinha e da 

sexualidade. Obedecer as regras sociais é condição para evitar a regressão a animalidade 

e o meio de ser Mbyá, que significa a existência de um futuro em que pode tornar-se seu 

próprio deus. Superar a condição humana significa aderir a certas práticas de suas regras 

mais difíceis de serem seguidas, mas necessárias para a obtenção da perfeição, ou seja, 

da imortalidade. H. Clastres chama o comportamento advindo desta filosofia de ética 

individual. Os Mbyá estão neste mundo e têm como meta a divinização que depende de 

seu comportamento individual, com base na prática coletiva.

É neste sentido que se pode interpretar toda a articulação dos Mbyá em sua 

obstinação por seguirem certas regras, princípios morais e rituais relativos à crença na 

Terra sem Mal. Como se viu há pouco, a morte pode significar a regressão para a 

porção terrestre da alma, assinalando que os Mbyá não estão seguindo as regras como 

deveriam, já que o ideal é obter a divinização sem passar pela morte. Se o Mbyá 

consegue este ideal, possivelmente esta transformação da porção terrestre não 

aconteceria, já que iriam de corpo e alma para a Terra sem Mal. Além do mais, somente 

o fato de não se comportarem como é esperado pode significar um perigo em vida, a 

regressão a animalidade, como nos casos de transgressões alimentares que os vinculem 

mais ao comportamento de algum animal do que ao de Mbyá.

2.2 O corpo, a moral e a superação da condição humana.

Garlet (1997) escreve sobre a intenção dos Mbyá de obterem a leveza do corpo 

através de uma dieta alimentar específica e de exercícios rituais. A obtenção da leveza 

do corpo consiste, segundo o autor, em purificá-lo, torná-lo limpo e leve. Guimarães

62



(2001) também enfatiza as práticas e técnicas corporais voltadas para a obtenção da 

imortalidade.

A perfeição espiritual almejada é o aguidje33nos termo de Litaiff (2001), que 

eles devem obter para em seguida conseguirem o kandire, a imortalidade. Segundo H. 

Clastres (1978: 99):

"Ser ciguyje significa ter aniquilado dentro de si a má natureza, o teko achy kue, 

ter-se livrado portanto de toda a imperfeição ligada ao sangue e à carne; em suma, é 

ter apenas uma palavra, a alma de essência divina que circula no esqueleto e o mantém 

ereto: então é possível o kandire, pode-se empreender a viagem para leste e atravessar 

-d e  pé - o "mar horripilante", que isola a morada dos imortais".

Antes de outros autores, H. Clastres (idem) já enumerava quais eram as regras a 

serem seguidas para a obtenção da imortalidade e algumas qualidades ou princípios 

éticos: os cantos-preces e as danças manifestas em certos rituais e a dieta alimentar têm 

como finalidade tornar o corpo leve para a ascese à Terra sem Mal. Diferente de 

Guimarães (idem), H. Clastres não viu as migrações como um rito relativo a este 

objetivo, chegou mesmo a pensá-las como quase inexistentes na época de seu estudo, e 

a declarar que o movimento das caminhadas propriamente ditas haviam passado do 

plano da práxis para o logos, para o pensamento, manifesto nos discursos dos xamãs e 

na beleza relativa ao vocabulário "religioso".34 A autora cita ainda os rituais funerários e 

três qualidades que ela traduziu como: força espiritual, coragem e perseverança ou 

esforço para atingirem o ideal. Mas o fundamental de tudo isso é mborayu, ou seja, a 

reciprocidade.

Os extremos pelos quais o homem Mbyá pode passar são de um lado, o que 

representa o tupichua e daí a transformação em animal, expresso pela atitude do caçador 

comendo sozinho na floresta, o que representa a não-troca e, de outro, a atitude do 

homem Mbyá em exercício para a superação da condição humana que, conforme um

33 Segundo Montoya (apud Cadogan. 1959: 94). aguyye para os Guarani significava: "perfeição, 
maturação, plenitude do desenvolvimento. "

34 O vocabulário "religioso" consiste em outras palavras para os Mbyá se referirem aos termos cotidianos. 
Este vocabulário apresenta uma surpreendente riqueza poética, como tão bem ressaltou Cadogan (1959). 
Alguns exemplos são (idem: 240): vocabulário comum: oe Kuaray-’ = sale o sol e "religioso": Nande Ru 
jechaka ogueropu' ã = Nuestro Padre se levanta simultáneainente com su reflejo: H. Clastres (1978: 87): 
"Assim, a fumaça do tabaco é a "bruma mortal”; "esqueleto da bruma" é o cachimbo: "florzinha do 
arco ", a flecha; "o que os vossos dedos afloram " é a expressão adotada pelos deuses para o trabalho da

63



dos exemplos citados pela autora, caçava muitos animais, mas para dar aos outros, 

assim como permitia a relação sexual de sua mulher com outro homem (H. Clastres, 

1978). Esta atitude de doador em potencial é, de certa forma, uma transgressão, por sair 

do esquema da reciprocidade, só que por uma via "positiva". E neste sentido que seguir 

certas regras a partir do coletivo é mais difícil e torna o ideal da imortalidade algo 

individualizado.

A autora defende a existência de um tipo de individualismo entre os Mbyá na 

relação com o sobrenatural. Isto porque nem todos os Mbyá parecem obter o objetivo 

almejado e isso por um motivo muito simples: seguir certas regras dentre o seu sistema 

de normas significa uma certa ruptura com a vida social, na medida em que exige do 

praticante um grande empenho que o leva a uma outra condição, assim como, leva a 

sociedade dos homens a um fim, que depende de certas regras e das pessoas. Um 

exemplo do caso de uma pessoa tentando seguir as regras para a obtenção da 

imortalidade à risca é daquele homem que caçava muitos animais e não ficava com nada 

para ele. Este homem doava vários animais que caçava para seus companheiros, 

enquanto sua dieta ficava restrita a determinadas comidas, como mostro à seguir. Ele 

também era um dos poucos que levava adiante o culto dos ossos. A descrição oferecida 

pela autora é de um homem que se esforçava para que as divindades lhe indicassem 

através dos ossos de uma criança o lugar da imortalidade.

Na leitura de trabalhos recentes o que parece é que a pessoa que consegue uma 

comunicação mais constante com as divindades e que por isso tem mais chance de obter 

a imortalidade, em função do comportamento regrado por certas normas é o xamã. De 

todo modo, como já ressaltava H. Clastres (1978) na época de sua pesquisa, para 

conseguir chegar a tal objetivo é necessário ao menos seguir regras básicas da vida 

social. O xamã hoje em dia é quem leva os Mbyá para os lugares mais adequados e que 

lhes permitam a possibilidade de ascenderem à Terra sem Mal. Que tem sido 

responsabilidade do xamã até hoje a comunicação com o sobrenatural e, deste modo, 

existindo um rigor maior sobre as suas atitudes é um fato que talvez seja uma extensão 

de um costume já antigo, veja-se a referência aos profetas Tupi comentados pela autora. 

Dos trabalhos recentes, pode-se ver que todos abandonam um lugar em busca de outro

plantação. Diferente do registro cotidiano, que se limita a designar as coisas, só a bela linguagem as 
nomeia”.

64



tendo à frente um xamã, e que as normas gerais, e também aquelas mais específicas para 

a obtenção da imortalidade são lembradas aos demais pelo xamã.3"

No capítulo 1 mostrei a discussão sobre os heróis divinizados, que segundo 

Cadogan (1959), são os exemplos citados pelos Mbyá daqueles que conseguiram obter a 

imortalidade. Estas pessoas têm em sua maioria o perfil de xamã. Inclusive, os jesuítas 

foram associados a estes heróis míticos, provavelmente pela semelhança de seu discurso 

com o daqueles profetas antigos que prometiam a imortalidade em outro mundo, e que 

eram um tipo de xamã (H. Clastres, 1978). Conforme (2001) Litaiff, eles também foram 

associados ao herói civilizador, Kuaray, que é também um herói divinizado.

Viveiros de Castro (1986) escreveu que o xamã entre os Guarani é um anti-

jaguar, anti-canibal, a pessoa que tem mais chance de ascender à Terra sem Mal sem

passar pela prova da morte, possivelmente por ser ele o cumpridor mais fiel das regras, 

rituais e moral desta sociedade. Além disso, o autor menciona que o homem Guarani 

precisa lutar para vencer o jaguar existente nele, ou em outros termos, o seu lado 

animal, terrestre.

Sabe-se que o contexto dos Mbyá hoje não exclui o homem branco, assim como 

o envolvimento deles em discussões para a demarcação de terras. Daí que é difícil saber 

até que ponto esta espiritualidade mencionada por H. Clastres (idem) teria o mesmo 

vigor. De outro lado, como vai tornando-se claro ao longo deste trabalho, os Mbyá têm 

se articulado muito bem na relação com o branco, como expresso em certas 

características culturais que lhes orienta quanto ao ceder e resistir, e que se assemelham 

àquelas mencionadas por H. Clastres.

Vietta (1992) escreve que o ser Mbyá define-se pela relação com as divindades e 

que desde cedo a sociedade prepara os seus membros para poderem efetivar estas 

relações. Tanto que logo a criança envolve-se nas rezas coletivas com os adultos, até 

vir a receber a sua própria reza individual.

As pessoas que recebem uma preparação mais cuidadosa para poderem vir a se 

comunicar com as divindades são os xamãs. Tudo indica que eles são os que precisam

seguir as normas e os rituais com mais precisão, vindo daí o seu prestígio e as suas

responsabilidades.

^ Vale citar o que escreveu Litaiff (2001) a respeito do xamã: o seu fracasso representa um sinal negativo 
para a aldeia.

65



A casa de rezas é o local dos rituais que acontecem todos os dias e iniciam ao 

cair da tarde (Vietta, 1992). Nas palavras de Ladeira (2001: 191), a casa de rezas: "é 

onde as almas das pessoas se comunicam e se integram. Onde as pessoas, através dos 

cantos e das danças sintonizam a alma e o corpo. Na opy (casa de rezas) pode ser 

estabelecido coletivamente o elo de ligação entre os dois mundos: (esta terra) yvy vai e 

(a Terra sem Mal) yvy marãey”. A comunicação se dá entre as almas de pessoas vivas e 

mortas. Os Mbyá dizem que até as divindades se reúnem ali nestes momentos.

Conforme Vietta (idem), os rituais podem durar algumas horas ou a noite toda. 

Nestas ocasiões eles dançam e suas rezas são cantadas. Eles utilizam instrumentos 

musicais e alguns utensílios, como o cachimbo com o tabaco e um adorno. Dentre os 

instrumentos musicais, o violão, chamado de mbaraká, vem para facilitar a 

comunicação com as divindades, assim como a fumaça do cachimbo. O 

cachimbo/tabaco serve ainda para proteger a pessoa, como o adorno. Um Mbyá diz que 

precisam se proteger das coisas que eles não vêem e que fazem mal. A autora acredita 

que estas coisas invisíveis podem ser o Mbogua, ou o quê H. Clastres (1978) chamou 

de angue.

Toda pessoa deve não só participar destes rituais, como deve seguir as regras 

sociais que hoje em dia dizem respeito também ao afastamento do convívio com os 

brancos, ou das coisas de seu mundo. Pode-se notar que estas regras sociais (ou lei de 

guarani, sistema de guarani, como eles chamam) revertem novamente para o objetivo da 

Terra sem Mal, visto que fora da aldeia dificilmente podem acompanhar os rituais. Da 

mesma forma, a idéia de não casar com pessoas de outra etnia, que implica na mistura 

de sangue e da língua, além do abandono da aldeia. O ideal é ficar na aldeia, mesmo que 

aconteça um casamento com alguém de fora, que deverá ser absorvido para dentro da 

aldeia.

Este mesmo fato foi assinalado por H. Clastres (idem), que de um lado, realçou 

as práticas relacionadas ao sobrenatural, mas não deixou de notar a relação dos Mbyá 

com os paraguaios. A autora chegou, até mesmo, a pensar na condenação desta 

sociedade do ponto de vista cultural, em função do contato, já que a pressão advinda 

destas relações dificultaria o prosseguimento das normas da filosofia Mbyá. Como já foi 

possível ver com outros autores que desenvolveram os seus trabalhos atualmente entre

66



os Mbyá, eles sabem ser flexíveis, assim como, sabem estabelecer certas normas e 

restrições na relação com estes outros.

Guimarães (2001) escreveu sobre um conjunto de rituais entre os Mbyá, entre
36eles, as migrações. Esta autora ressaltou, como Vietta, os rituais noturnos que são 

bastante freqüentes e intensos. As danças e cantos, aliados a dietas específicas e a jejuns 

vêm para possibilitar a transformação do corpo de mortal em corpo de imortal.

Se a imortalidade é conseguida em função de todo um trabalho sobre o corpo, 

relativo a rituais e normas que vêm para atualizar e revigorar a cosmologia, como bem 

enfatizou Guimarães (idem), a alma que compõe a parte divina do ser não é comum 

apenas aos Mbyá, mas segundo informação trazida por esta autora, é compartilhada com 

animais e plantas. Partindo deste pressuposto, animais, plantas e homens Mbyá têm 

alma e se diferenciam justamente pelo corpo e pelos "costumes" relativos ao tratamento 

sobre o corpo e, deste modo, por um comportamento específico, incluindo por exemplo, 

a dieta alimentar.

Somente questiono se a alma compartilhada com animais, plantas e outros seres 

da natureza, de que a autora menciona, é a alma-palavra. A referência de que animais e 

plantas têm almas confirma-se nos vários estudos de Cadogan (1959; 1967- 68; 1971). 

Este autor afirma que ne ey, que pode ser traduzida por alma-palavra, ou palavra, porção 

divina da alma, é compartilhada entre animais e plantas (idem, 1959: 43, 303 e 306). 

Porém, o autor escreve que pode acontecer uma diferenciação na pronúncia quando se 

quer dizer alma-palavra ou palavra, porção divina da alma, como expresso no termo 

ne’eng (idem: 43). De outro lado, a alma que aparece no corpo de animais e plantas 

parece diferente. Costuma-se dizer expressões do tipo "a alma do jaguar que entrou no 

corpo de alguém" (idem, 1959: 43) ou a alma boa, ou melhor, a alma dócil do cedro 

(idem, 1971: 23 ), a alma ruim, ou feroz do ipê, que torna esta árvore perigosa porque 

pode atacar o Mbyá (idem, 1959:147). Isto pode também ser apenas o resultado das 

expressões necessárias para referirem-se a tal animal ou qual planta.

H. Clastres (1978) comenta sobre um momento dos discursos dos xamãs ao nascer do Sol. situação em 
que este astro está se erguendo - aparentemente um ritual (idem: 46).

67



Sobre este tema, escreve Cadogan: "Ne'ey é o espírito que enviam os deuses 

para que se encarne na criatura que está próxima a nascer (cap. IV e V). Tanto os 

animais como as árvores têm alma: ne’ey, segundo o que pode ser entendido dos 

capítulos XVI e IX ” (tradução minha) (idem, 1959: 43).37 Pode ser que esta alma tenha o 

mesmo princípio que caracteriza uma condição humana, como expresso em discussões 

recentes sobre o tipo de relação com a natureza que muitas destas sociedades 

partilhariam (Viveiros de Castro, 1996). Discute-se que em muitas destas sociedades os 

indígenas atribuem a alguns tipos de animais pontos de vista, pelo fato de possuírem 

uma alma comum aos humanos. Entretanto, é algo que precisa ser melhor investigado 

no que diz respeito aos Mbyá contemporâneos e, principalmente, sobre a ênfase nos 

vegetais e na aparente manifestação de subjetividade do ipê, entendida por uma
o o

intencionalidade.

Neste sentido é curioso o caso do porco-do-mato, como a queixada e o cateto, e 

do jaguar entre os Mbyá, além daquele da árvore que ataca, o ipê. O dirigente espiritual 

comunica-se com o porco39 para saber notícias da Terra sem Mal quando este animal 

vem para esta terra, visto que ele mora com Nanderu, é seu animal doméstico (Ladeira, 

2001). E o mais interessante, a carne do porco é como uma carne sagrada para eles, a 

carne indicada para aqueles que querem ascender à Terra sem Mal, ou para aqueles que 

exercem as normas necessárias para a obtenção da imortalidade, sendo deste modo, 

merecedores da carne. A carne do porco é como uma carne neutra, no sentido de que já 

está "protegida". Conforme H. Clastres (1978), além desta carne estar associada aos 

vegetais, está também protegida do tupichua. Tanto que as demais carnes consumidas

3 Ladeira (1992) afirma, sobre os Mbyá os quais estudou, que as árvores têm alma para eles.

Guimarães (2001) escreve sobre os cuidados que devem ter as meninas no ritual de iniciação à vida 
adulta, ou seja. na cerimônia da puberdade feminina, como não andarem sozinhas na floresta, visto que 
deste modo podem ser atacadas por espíritos das matas, como as almas de árvores e bichos.

39 O porco-do-mato do Brasil pode ser o cateto ou a queixada, que é um pouco maior que o primeiro 
citado. O javali é um tipo de porco-do-mato introduzido neste país. que também é grande. Cadogan 
(1959; 1971) refere-se aos seguintes tipos de porcos: o cerdo montês grande, o pequeno, o javali e o 
pecarí grande, que pode ser a queixada, assim como o cerdo montês grande; Ladeira (2001: 215) fala da 
queixada; H. Clastres (1978: 102) do grande porco selvagem, ou, taiaçu macho, tajasu: Litaiff (1996: 88) 
menciona o cateto e o porco-do-mato. que pode ser a queixada; Garlet (1997:154) escreve sobre o tcijassu 
tajaçu. o cateto: Vietta (1992: 45) informa que eles apreciam o porco-do-mato. O nome dado pelos Mbyá 
a este porco sagrado é kochi, citado nestes termos pela maioria dos autores. O porco tem também um 
nome sagrado, diferente do nome usual, cotidiano, conforme alguns dos autores, como Cadogan (1959). 
H. Clastres (1978). Garlet (1997) e Ladeira (2001). que cito adiante.

68



pelos Mbyá da pesquisa de H. Clastres eram sempre bem salgadas, para afastarem desta 

maneira o mal relativo ao tupichua 40

Nos estudos a respeito de alguns dos Mbyá contemporâneos existe a 

manifestação de que o ideal é não consumir comida com sal e banha, como a comida do 

branco (Garlet, 1997). De outro lado, Cadogan referiu-se ao fato de que eles utilizavam 

o sal, e ao mesmo tempo, tinham preferência por comidas bem moqueadas. Ladeira 

(2001) reforça também o ideal da comida bem cozida.

Vale chamar a atenção de que um dos tipos de porco-do-mato talvez não seja 

uma transformação de algum Mbyá por cometer transgressão e sim, um animal, junto de 

outros, criado no mundo original como animal (Cadogan, 1959: 61). Só que este porco 

citado por Cadogan é o javali, também chamado de kochi.

De outro lado, existe uma narrativa em que um Mbyá não segue as regras da 

caça aos porcos (que não dá para saber qual é a espécie) como deveria e, por isso, torna- 

se, num primeiro momento da narrativa, um porco e, ao final, depois de tantas 

transgressões, adquire a forma de uma ave, a Kuchíu (Cadogan, 1959: 245).

O jaguar, a figura prototípica do canibalismo entre os Tupi-Guarani (Viveiros de 

Castro, 1986), aparece nos estudos mais antigos a respeito dos Mbyá, como em H. 

Clastres (1978) e Cadogan (1959; 1971). A referência ao jaguar em H. Clastres enfatiza 

o cuidado na dieta alimentar do Mbyá, que não pode ser como a dieta do jaguar, que 

come cru. Do mesmo modo, o Mbyá deve seguir certas regras do grupo em oposição ao 

costume do jaguar, porque se não, ele pode transformar-se em um jaguar, caso venha a 

se comportar como um deles. A questão da importância da dieta alimentar entre os 

Mbyá é comentada em todos os trabalhos recentes.

As transformações de pessoas Mbyá em animais são freqüentes nos mitos 

coletados por Cadogan (1959) e estão, de um modo geral, relacionadas com a 

transgressão de alguma regra. Vietta (1992) enfatiza este fenômeno em sua dissertação, 

sublinhando um destes mitos contados por Cadogan que versa sobre o fato de que os 

primeiros Mbyá habitantes da terra que seguiram as normas como deveriam, alcançaram 

a divinização, e aqueles que não se portaram como era o esperado, transformaram-se em 

animais. Os únicos que transgrediram as regras neste momento do mito e que, ainda

4u Os Cliiripá (Guarani), segundo H. Clastres (1978), não podiam consumir a carne de porco doméstico, 
que no caso deles, tomaria o corpo pesado.

69



assim, conseguiram salvar-se foram "el SenÕr Incestuoso" e sua tia paterna, com a qual 

casou e assim, quebrou a regra (Cadogan, 1959: 97). Eles só salvaram-se porque 

cantaram, dançaram e rezaram, adquirindo fervor religioso, de modo que conseguiram 

alcançar uma região do mundo celeste. Este ser criou das folhas de uma palmeira uma 

árvore inteira, onde esperou junto da tia até irem para o mundo celeste. O senhor 

incestuoso foi convertido em pai dos deuses menores, nuestro padre Taparí41

Na primeira terra foram criados animais também, mas na destruição desta 

primeira terra que provavelmente tenha relação com as transgressões, houve casos de 

pessoas que se transformaram em animais como: "pájaros, en ranas, en escarabajos; en 

venado convertió nuestro Padre la mujer que había hurtado; unicamente viviendo de 

acuerdo a los preceptos dejados por nuestros buenos padres hemos de prosperar" 

(idem: 97). Conforme Cadogan (idem: 99), mesmo estas pessoas convertidas em animal 

subiram para o patamar celeste junto daqueles que foram divinizados, e o que hoje 

temos neste mundo não é mais que a imagem desta terra original.

Vale citar a informação trazida por Ladeira (1992) dos Mbyá do litoral 

contemporâneos que contam a história de uma mulher que transformou-se em peixe, em 

sereia, na ilha do Superagüi, litoral paranaense. Esta mulher, que chamam de Piragüi 

(sereia), a 'rainha' dos peixes, - seria a 'dona' dos peixes? - foi fraca no desenvolvimento 

das normas indicadas para a divinização e, por isso, teve seu "corpo comprado pelo 

mal"- segundo palavras da autora. No contínuo da narrativa, um homem que vai pescar 

e não consegue muitos peixes, fica bravo e evacua no mar. Piragüi não gosta, pois o rio 

é sua morada e a de outros peixes. Assim, ela faz um trato com o homem: ela dá a ele 

muitos peixes e, em troca, o homem lhe dá o filho que estava para nascer que seria 

futuramente o seu companheiro. Com o tempo, o homem esquece do trato e seu filho já 

maior sai para pescar e é pego por Piragüi. A salvação acontece por intermédio do 

xamã, que a autora chama de guia religioso. Segundo Ladeira, a capacidade de curar 

doenças ou resgatar a comunidade do mal, como neste caso, que o menino foi salvo, é 

um dos principais atributos do xamã.

41 Talvez esta referência do local dos deuses menores seja relativa aos deuses filhos de Namandu, porque 
os outros seres que se comportaram bem. também foram para a região dos deuses menores. Segundo H. 
Clastres (1978: 91). as divindades menores são todos aqueles que conseguiram ascender à Terra sem Mal 
sem passar pela prova da morte, ou seja. as divindades pós-dilúvio e constituição da nova terra em que se 
encontram hoje.

70



H. Clastres (1978) interpreta dois mitos a partir da relação entre eles, que 

retratam, de modo sucinto, momentos da diferenciação entre homens, deuses e animais. 

A autora destaca o mito dos "gêmeos'* e do "senhor incestuoso", mencionando um 

detalhe do primeiro destes mitos que me havia passado desapercebido na leitura sobre 

Cadogan (1959). No mito dos irmãos Sol e Lua, um dos seres primitivos, uma fêmea 

grávida é transformada ao fmal do mito em jaguar. Isto acontece em meio ao processo 

de vingança dos irmãos míticos sobre os seres que mataram a mães deles. A fêmea 

grávida mantém uma relação incestuosa com o seu filho, e a partir daí irão povoar o 

mundo com estes seres que se transformaram em jaguares. Neste sentido, a autora diz 

que este é um momento de diferenciação com os animais que têm suas relações 

marcadas pela imediatez e pela não troca. Neste caso, é como se ainda não existisse 

regra de parentesco. No segundo caso, de Kam i Jeupié e sua tia paterna, é um tipo de 

incesto que supõe uma ordem humana já estabelecida, mas rompida, tendo em vista a 

superação da condição humana.

Vale chamar por último o quê Ladeira (1992) escreve sobre o mito de Kam i 

Jeupié, o senhor incestuoso: a referência do trabalho da autora é sobre um mito coletado 

entre os Mbyá atuais os quais ela estudou. Neste mito, que segue com a estrutura 

daquele contado por Cadogan (1959), Kami Jeupié só obtêm a salvação porque dedica- 

se a cantos, danças e rezas. Enquanto está nesta terra disputa junto com os urubus e sua 

tia paterna um lugar em cima de uma palmeira. O senhor incestuoso consegue ir para o 

mundo celeste. Daí os Mbyá sabem que não devem se misturar com pessoas do mesmo 

sangue: "Nhanderu diz a seus filhos caçulas (os Mbyá atuais): não se deve ser como 

mymba (animal), não se deve misturar o mesmo sangue, nem misturar-se com avarei 

(os que não são Mbyá) ” (Ladeira, 1992: 83)

Segundo Guimarães (2001), é preciso aperfeiçoar os corpos, já que todos os 

Mbyá têm a mesma essência com potência para a imortalidade. Os Mbyá que ela 

estudou afirmam que animais e árvores têm alma. A diferença entre animais e Mbyá 

está presente nos costumes, nos sistemas, como os próprios disseram a ela, e que se 

expressariam no corpo. Caso isso seja verdade, a questão para pensar é que a morte 

definitiva para os Mbyá contemporâneos pode sim ter um significado similar àquelas 

transformações em animal dos estudos mais antigos. A morte definitiva tem como uma 

de suas expressões a putrefação da carne, um processo que compartilham com os

71



animais. Considerando a hipótese de que os animais não podem mais ser deuses de si, 

devido aos corpos que possuem, mesmo compartilhando a alma com os homens. Ou 

seja, é como se neste caso já não existisse a possibilidade da imortalidade, em íunção do 

fato da alma estar em outro corpo, que não pode exercitar mais os mesmos costumes 

dos homens Mbyá. Talvez não seja à toa que entre os Parakanã, uma sociedade Tupi- 

Guarani, quando a pessoa morre a sua alma encarna-se num gambá, que morre (Fausto, 

2001). Entre os Araweté, também da familia Tupi-Guarani, há uma menção similar 

(Viveiros de Castro, 1986).

A referência à idéia de putrefação da carne é comentada pela mesma autora em 

oposição ao ideal Mbyá, manter os ossos frescos, ou seja, ser imortal. A oposição entre 

sangue/carne e esqueleto é citada também por H. Clastres (1978), que sugere a idéia de 

que sangue e carne, porque apodrecem, estão ligados à porção terrena da alma, ou nos 

termos da autora, à "natureza animal", ou no quê participam da animalidade. De outro 

lado, o esqueleto está ligado às palavras, à porção divina do humano. Por mais que a 

autora não detalhe o assunto, os ossos têm maior durabilidade que a carne e o sangue. O 

ideal da imortalidade, manifesto no termo Mbyá kandire, significa: manter os ossos 

frescos. Os corpos dos Mbyá e demais seres, como os animais, são semelhantes pela sua 

natureza putrescível, mortal, mas diferem por seus costumes, por seu habitat, ou seja, 

pelo lugar onde moram, pelo comportamento que possuem, pela dieta que praticam. 

Querer ir de corpo e alma à Terra sem Mal, driblando a morte, sugere uma 

transformação do corpo, na medida em que sigam as regras que podem permitir a 

construção da pessoa.

No mito do roubo do fogo, o filho da divindade, Kuaray, veio até este mundo 

para povoá-lo. Nesta empresa, ele vai também roubar o fogo do futuro urubu (buitre, 

1959 e cuervos e buitres, 1971) com a ajuda do sapo (Cadogan, 1959: 109; 1971: 114). 

Kuaray avisa ao sapo que vai finger-se de morto, e quando o urubu chegar perto dele o 

sapo deverá ajudá-lo a roubar o fogo. E o que acontece, e o sapo guarda um pouco do 

fogo que rouba no tronco de uma árvore, a ocotea, o louro - que tem alma dócil como o 

cedro. O urubu, por sua vez, é condenado a partir deste evento à podridão, a comer a 

carne de cadáveres sem poder assá-las . Além disso, pelo fato de não possuir o fogo, não 

pode mais obter a perfeição. Conta-se que eles até choraram diante de Nosso Pai por 

isso. Sobre o abutre branco escreve nos seguintes termos Cadogan (1959: 217):

72



"Nuestros Primeros Padres dieram eníendimiento ai buitre blanco: no le habría de 

pasar desapercibido Ia muerte de ningún animal. El, en viriud de su eníendimiento, ve 

humo en el lugar donde há muerto un animal. En viriud de su eníendimiento, sabe aun 

de todos aquellos animales que murieron en pozos. "

Na reflexão de Viveiros de Castro (1986) sobre os Tupi-Guarani, a natureza 

vincula-se à podridão. Não é por menos que a melhor sepultura para um Tupinambá 

antigo era o estômago do inimigo, evitando deste modo, a podridão da carne. O seu 

objetivo, a superação da condição humana, acontecia com o canibalismo ritual no plano 

terrestre. No momento deste ritual, a sociedade portava-se como um jaguar, o comedor 

de cru, enquanto o matador não participava do banquete.

O ato de cantar (música)/bebida em oposição ao ato de comer/silêncio é 

ressaltado também por este autor para pensar o caso das sociedades Tupi-Guarani. A 

moderação dos Guarani expressa em seu comportamento para a superação da condição 

humana pela via da sobrenatureza, tendo o xamã como um anti-jaguar, se opõe ao caso 

dos Tupinambá antigos que praticavam o canibalismo ritual como forma de superação 

da condição humana, só que neste caso, pela via da natureza e do excesso. Entre os 

Tupinambá, uma pessoa não comia nos rituais canibais, o matador, a condição para o 

comportamento fera da sociedade se manifestar. Ele era o que simbolizava parte da 

estrutura que propiciava a reprodução social. Para os Guarani, e pode-se colocar como 

hipótese, para o caso dos Mbyá contemporâneos, o xamã é quem sustenta parte da 

estrutura, zelando pelo bom uso das palavras, contendo a sua dieta, orientando a 

sociedade, na medida em que se comunica com as divindades.

Uma outra diferença entre os Mbyá e outros seres, como os animais, é a porção 

terrestre da alma, que desenvolve-se apenas neles (Guimarães, 2001). Esta porção 

terrestre representa a imperfeição humana, manifesta por exemplo, numa alimentação 

imperfeita, fora das normas, e num corpo putrescível. Segundo Guimarães, esta porção 

vincula-se com o temperamento individual e incontrolado do humano, e pode 

desenvolver-se no decorrer da vida da pessoa. O cuidado do Mbyá é para que esta 

porção não se desenvolva além da conta, tomando deste modo, o corpo pesado. Isto 

significa que o Mbyá deve sempre observar as regras do grupo para que esta porção não 

se desenvolva nele. O Mbyá deve manter-se firme em relação ao prosseguimento das 

regras, mesmo diante dos problemas da vida.

73



2. 3 A dieta da pessoa Mbyá.

É muito freqüente nos trabalhos sobre os Mbyá contemporâneos a menção a 

dietas alimentares específicas. São as dietas ideais para o objetivo de alcançarem a Terra 

sem Mal. A idéia que vem junto das dietas e até mesmo dos jejuns é de tomar o corpo 

leve. Ladeira (1992) comenta, por exemplo, dos cuidados - a couvade - que os pais já 

devem ter desde o nascimento de um filho, que incluem restrições alimentares.

Embora todos os Mbyá tenham potencialmente a condição de se comunicar com 

as divindades, os xamãs maiores, ou aqueles de maior destaque, chamados de karaí 

opyguá, os líderes "religiosos", são as pessoas que normalmente têm uma relação mais 

efetiva com as divindades (Vietta, 1992). Tanto para se formar um grande rezador, um 

xamã, como para que o mesmo possa obter a comunicação com as divindades é preciso 

o prosseguimento de uma dieta específica, basicamente vegetariana, e sem a inclusão de 

produtos industrializados. A única carne que pode consumir o aprendiz e o xamã em 

atividade, mas não com freqüência, é o peixe. Acresce à dieta e as normas de modo 

geral, a participação nos rituais.

O respeito à dieta tradicional42 faz parte das normas indicadas a todos para 

conseguirem alcançar a condição de divindades na Terra sem Mal evitando passar pela 

prova da morte. Não seguir a dieta implica na possibilidade de contrair doenças. O líder 

espiritual é o mais habilitado para curar as doenças mais graves, pois para isso a pessoa 

precisa saber identificar a origem do mal. De outro lado, em relação à comunidade 

como um todo, eles sabem ser mais flexíveis com a dieta alimentar diante da nova 

situação que vivem e que nem sempre permite que possam consumir os produtos ideais. 

Segundo o que foi possível apurar até aqui, o xamã acaba sendo o depositário da 

responsabilidade de perpetuar certas práticas, além de precisar divulgá-las ao grupo e 

incitá-los a exercitá-las.

Guimarães (2001) ressalta a importância da dieta indicada por Nanderu e dos 

jejuns, como parte do conjunto de atitudes para obterem a imortalidade. Estes são os

4_ Como observa Vietta (1992), a idéia de não se misturar com os brancos ou com as coisas do branco 
para os Mbyá aparece não só em relação à comida, como ao sangue, no sentido de evitar casamentos com 
os de fora. incluindo a língua. Algo similar é perceptível nas informações de H. Clastres (1978). Ladeira 
(1992) eL ilaiff( 1996).

74



meios de se trabalhar o corpo com a finalidade da transformação em imortais sem 

passar pela prova da morte. Entre os produtos da dieta que a autora cita estão o peixe - a 

autora não especifica qual o mel, o palmito cozido, o milho e a caça, que a autora não 

diz de quê animais se trata.

A pauta dos produtos a serem consumidos é resultado não só de suas 

experiências e daí, de seu conhecimento sobre determinados recursos naturais, como da 

tecnologia envolvida na preparação de alimentos, remédios, utensílios e materiais de 

modo geral, inseridos na sua organização social e que acabam por fazer parte de seu 

repertório simbólico e prático. Tem sentido declararem que esta dieta é a ideal e a 

indicada por Nanderu, pois é a dieta conhecida, produto de suas observações e 

experiências na relação com a natureza.

Os porcos-do-mato, tanto o cateto, como a queixada, mencionados por vários 

autores, são animais considerados sagrados e essenciais na dieta alimentar. O porco-do- 

mato, que segundo Garlet (1997) se chama kochi (Tajassu íajaçu) entre os Mbyá do Rio 

Grande do Sul, o cateto, e os peixes, são as carnes indicadas, junto de uma dieta 

basicamente vegetariana para aqueles que desejam ascender à Terra sem Mal. Só que 

existe uma lista de animais que eles caçam. Isto pode significar que a dieta ideal exclui 

estes outros animais e é praticada em algumas ocasiões e, principalmente, entre os 

dirigentes espirituais, visto que a dieta, junto das normas e outros exercícios espirituais 

pode tornar o corpo leve.

A carne de kochi (taiaçu macho), o porco-do-mato, foi citado por H. Clastres 

(1978) como a carne ideal para aqueles que esperam obter a imortalidade. Esta carne 

não precisava de sal, como as outras, nas quais o utilizavam para neutralizar o íupichua, 

o princípio vital da carne crua, já que é neutra. O porco é também chamado de "o belo 

animal doméstico" e tem um nome sagrado, araryapu miri, o pequeno trovão. Os Mbyá 

do Paraguai disseram que este bicho é o animal doméstico da divindade Cciraí Ru Eíe.

A escolha dos alimentos relaciona-se ao que se deseja, a perfeição, para tanto 

deve-se optar por aqueles alimentos associados à alma-palavra que são vegetais, 

enquanto aqueles associados à vida nesta terra, ou à porção terrestre da alma, são as 

carnes. As carnes podem tornar o corpo pesado. A idéia do kandire, da imortalidade, é 

de manter os ossos frescos. Não é por menos que os ossos têm relação com a alma- 

palavra e a carne e o sangue com a porção terrestre da alma. Do mesmo modo, é

75



perceptível nesta relação que os ossos perduram, são perenes em relação à carne e ao 

sangue que acabam no processo de apodrecimento do corpo de um defunto.

Dentre os vegetais, o milho é enfatizado pela autora, sobretudo por seu valor nos 

rituais. Mas o alimento por excelência da alma-palavra é o tabaco. A fumaça do tabaco 

entre os Mbyá é relacionada à bruma dos imortais, as divindades, que é a fonte de vida e 

saber. Jacaíra Ru Ete, uma divindade, é o senhor da bruma, da qual emanam as 

palavras. Ele criou o cachimbo e o tabaco para proteger a vida dos Mbyá nesta terra das 

coisas más, que o desviem do caminho. Nas palavras da autora: "Equivalente imperfeito 

da bruma, o tabaco é o meio de comunicação privilegiado entre os homens e os deuses, 

indispensável a qualquer cerimônia de alguma importância; simboliza a vida e o saber 

humanos, assim como a bruma simboliza a vida e o saber divinos." (Clastres, 1978: 

102).43

Cadogan (1959; 1971) acrescenta a estas informações de H. Clastres o seguinte: 

a divindade Jakaira é o dono da neblina e também da primavera. A neblina ou o rocio 

estão relacionados com a palavra, com a alma, enfim, com a origem de tudo. Esta 

divindade criou o cachimbo e o tabaco, que produz uma fumaça, para que os Mbyá 

encontrassem neles a proteção necessária neste mundo, que já se previa, seria repleto de 

muitas coisas más. Na primavera tudo se renova, e o rocio, ou a neblina, presentes neste 

momento envolvem a idéia da renovação. Alguns tipos de árvores, como o cedro, 

vinculam-se ao rocio, que entre outros grupos Guarani, relaciona-se a Jasuká. O autor 

chega a sugerir que Jasuká poderia ter sido uma deusa totêmica dos Guarani-Kaiova, de 

onde tudo teria surgido. Tanto que o cedro entre os Kaiova chama-se Jasuka Venda, o 

lugar de Jasuká - questão desenvolvida no capítulo que segue.

Só que H. Clastres (idem) não deixa de se mostrar preocupada com as restrições 

que os Mbyá já estavam sendo submetidos àquela época para a sua dieta ideal. A autora 

menciona as referências que os Mbyá faziam quanto a afastarem do seu cotidiano aquilo 

que fosse "dissemelhante", ou seja, aquilo que viesse dos estrangeiros, dos paraguaios. 

A pesquisadora demonstra preocupação no envolvimento dos Mbyá em serviços para os 

regionais, dos quais começavam a depender para a obtenção de alimentos. Conforme a 

autora, para a ascese espiritual precisavam cumprir mais que a dieta alimentar.

43 Cadogan (1959: 1971) refere-se a defumação de alimentos pela fumaça do tabaco.

76



Mborayu, a reciprocidade, o fundamental da vida social, ficaria comprometida44 pelo 

que ela via como a perda da autonomia econômica pelos Mbyá, obrigados que já 

estavam naquela época ao trabalho individualizado na relação com os brancos. São dois 

lados que H. Clastres mostra, os aspectos de uma relação com o sobrenatural vividas 

entre os Mbyá e, de outro, a preocupação com o fim daquela sociedade do ponto de 

vista cultural.

Segundo Garlet, em relação à dieta e aos exercícios sobre o corpo, a idéia é a de 

divinização, sacralização do corpo. Em suas palavras:

"As pessoas que seguem à risca estas prescrições tomam o seu corpo 

incorruptível, ou seja, tornam a matéria, o lastro terreno, em algo divinizado. A 

natureza enquadrada nos moldes da cultura torna-se sagrada. Através de uma série de 

representações culturaliza-se a natureza, aproximando-a do divino, ou como é próprio 

da religião guarani, diviniza-a” (Garlet, 1997: 154). Contudo, vale pensar qual é a 

concepção de natureza utilizada pelo autor e aquela dos Mbyá, porque a alma telúrica 

relacionada a este mundo é que precisam afastar, que como pode-se ver em H. Clastres, 

relaciona-se à carne e ao sangue. A idéia é ir de corpo e alma para a Terra sem Mal. 

Além disso, conforme Viveiros de Castro (1996), a idéia relativa ao modo como muitos 

povos indígenas relacionar-se-iam com a natureza não implica num enquadramento da 

natureza, neste caso, o corpo, pela cultura, mas num trabalho sobre a construção de um 

corpo distinto daquele das outras espécies. Ou seja, para muitos dos ameríndios, o que 

para nós ocidentais é a natureza, o nosso corpo e dos demais animais, para eles é como 

se fosse a cultura. Na medida em que todos compartilham uma mesma alma em muitas 

destas sociedades, o corpo é o locus da diferença. É neste sentido a "sacralização" sobre 

ele, ou seja, uma modelagem particular balizada por certos costumes e daí, a construção 

desta pessoa.

2.4 Algumas considerações.

Segundo Garlet (1997) e Vietta (1992), os problemas impostos pelo homem 

branco são um obstáculo que os Mbyá sabem que precisam superar. H. Clastres (1978)

44 Garlet (1997) menciona as preocupações dos próprios Mbyá neste sentido. Neste caso. o problema diz 
respeito não só à participação das pessoas do grupo em trabalhos para os regionais, ou no processo 
relativo ao artesanato, como pela relativa escassez de alimentos para dividirem com os demais.

77



também utiliza o termo provação para pensar o caso dos Mbyá, no sentido de que 

precisariam vencer num mundo que os levaria à imperfeição, a uma existência doente, 

associada à sua porção terrestre. As normas de sua vida social são a base para a 

superação da condição humana. O objetivo é desenvolver o lado divino para a obtenção 

da imortalidade. De outro lado, viver neste mundo significa que estão submetidos às leis 

da natureza. A autora somente não vinculou o termo provação na época aos Mbyá na 

relação com os brancos. Como é possível ver com os autores recentes, os problemas que 

apareçam para desviar os Mbyá do caminho devem ser superados. Se as qualidades de 

que fala H. Clastres têm mesmo a conotação que lhes damos, pode ser que sejam ainda 

o norte dos Mbyá, já que não lhes parece faltar coragem, perseverança e força espiritual.

Vale lembrar aqui também a idéia de Guimarães (2001) de que as migrações, 

como uma manifestação ritual relacionada ao mito da Terra sem Mal é o idioma desta 

sociedade, ou, o fato social total, no sentido do que comunica sobre eles. Na hipótese 

desta autora o xamanismo é o motor a acionar a vida social entre os Mbyá através das 

normas, rituais e costumes de um modo geral, vinculados à cosmologia. Assim, a 

relação com o sobrenatural via xamã e as normas provenientes daí promovem a 

organização social, ao modo da bruxaria entre os Azande, conforme a autora, que 

funcionava como um dispositivo de controle social, de organização da sociedade, na 

medida em que ditava normas e promulgava crenças que regulavam a conduta. Neste 

sentido, a crença na Terra sem Mal, de fato, como ressaltou Ladeira (1992) a partir de 

Meliá, estrutura o pensamento desta sociedade.

Guimarães interpreta a informação de que os Mbyá, como as árvores e os bichos 

possuem uma alma através das considerações de Viveiros de Castro (1996) no que diz 

respeito ao perspectivismo, um novo conceito para pensar a relação particular com a 

natureza partilhada por muitos povos indígenas das terras baixas sul-americanas. 

Conforme hipótese deste autor, em muitas destas sociedades a alma é comum aos 

homens e a alguns tipos de animais e a diferença entre eles é marcada pelo corpo. Nesta 

mesma direção Guimarães escreve a respeito do multinaturalismo pensado por Viveiros 

de Castro para muitos povos indígenas, e que segundo ela, caberia para os Mbyá. Ou 

seja, a diferença no ponto de vista do homem ou do animal em muitas destas sociedades 

se dá devido a diferença dos corpos, expresso na dieta alimentar, no comportamento ou 

no habitat.

78



Diferente da sociedade ocidental que caracteriza-se pelo modo como opera as 

categorias de pensamento natureza e cultura, em muitas das sociedades indígenas parece 

existir uma relação de inversão dos valores destas categorias (Viveiros de Castro, 1996). 

Isto é, se para o padrão que caracteriza a sociedade ocidental o corpo humano, e por 

extensão, o corpo dos animais é o que unifica a natureza, em muitas das sociedades 

indígenas o corpo é o que os diferencia. O ponto de semelhança é a alma, expressa 

numa mesma condição, a humana, da qual muitos seres, que não os da espécie humana, 

partilham. Além disso, as transformações de animais em humanos, ou vice-versa, 

podem acontecer e têm muito a ver com o modo do homem tratar a natureza, que 

implica em certas regras nesta relação. Uma das regras mais comuns consiste nos 

cuidados relativos a dieta alimentar e aos procedimentos do caçador.

Cadogan (1959; 1971) conta que o espírito dono dos animais de caça foi um 

homem Mbyá que estava prestes a obter a perfeição, mas porque foi avarento 

transformou-se neste espírito. Este homem pegou muitos animais para levar com ele 

para o outro mundo e não conseguiu passar pela porta do paraíso, tão grande era a casa 

que tinha construído para abrigar os animais. Assim, ele teve que voltar para este 

mundo, porém, como o espírito dono destes animais. Quem caça mais do que necessita 

pode ser atacado por este espírito (idem, 1971). Do mesmo modo, a caça deve ser 

dividida, como no exemplo oferecido pelo autor sobre a caça de um porco.

Considerando que homens e alguns animais possuem alma, o animal precisaria, 

então, ser destituído de sua "porção" humana para ser consumido (Viveiros de Castro, 

1996). O xamã é geralmente o responsável pela transformação da caça em alimento e 

pela comunicação entre estes mundos. Os animais de caça que geralmente entram na 

dieta nativa como "pessoas" ou sujeitos, devido ao fato de possuírem alma, são aqueles 

que têm um papel prático e simbólico importante.

Um dos resultados da não observação de algum cuidado na relação com a caça 

pode ser uma contra-predação expressa através de uma doença. É possível ver com H. 

Clastres as regras entre os Mbyá do Paraguai para evitarem doenças relacionadas ao 

ínpichua, espírito da carne crua, vinculado à porção terrestre da pessoa que podia levá- 

la à transformação em jaguar. Isto hoje em dia pode ser entendido como a doença e, até 

mesmo, a morte relacionada ao Mbogua, que é a alma terrestre transformada após a 

morte da pessoa e que pode aparecer em forma animal. Pode-se notar entre os Mbyá

79



descritos nos trabalhos da década de 90 em diante a importância de uma dieta alimentar 

específica, relacionada com regras e princípios na convivência com a natureza, como 

será visto mais detalhadamente no próximo capítulo.

Segundo Cadogan, as carnes entre os Mbyá eram geralmente bem moqueadas e 

salgadas. Comer como Mbyá significa comer diferente de jaguar, cozido, e em 

companhia (H. Clastres, 1978). O tupichua presente nas carnes está associado à porção 

terrestre da alma e é este princípio que devem evitar que se encarne neles. A questão é 

pensar como lidam com o lado humano da alma dos animais e plantas no que diz 

respeito a dieta. Ladeira (2001) evoca a idéia de transformar a caça em alimento e de 

rezas e agradecimentos voltados aos porcos no processo da caça. Como pode-se ver, o 

porco-do-mato é um animal sagrado, mas que é bastante apreciado na dieta. O porco- 

do-mato é o animal que traz notícias para o xamã da morada das divindades, assim 

como é oferecido pela divindade aos Mbyá. Conforme Cadogan, somente os que 

seguiam as regras para a obtenção da imortalidade é que mereciam esta carne, visto ser 

a carne dos eleitos. Ladeira frisa (idem) que os porcos andam em bandos e têm os seus 

dirigentes, o que faz recordar Lima (1996) para o caso da caça aos porcos entre os 

Juruna, uma sociedade Tupi-Guarani do Alto Xingu.

Descola (1989), referindo-se aos Achuar, da família lingüística Jívaro, da 

Amazônia equatoriana, destaca que natureza e sobrenatureza são categorias que quase 

se eqüivalem entre eles. Segundo as suas considerações, o que existe para os Achuar e 

que pode ser estendido para pensar outras sociedades indígenas das terras baixas sul- 

americanas são níveis distintos da realidade, onde o xamã entra como o tradutor por 

excelência destas variadas dimensões. No caso dos Juruna, Lima (idem) conta que eles 

associam o porco a um estrangeiro, devido ao seu "idioma" diferente, que só pode ser 

traduzido pelo xamã. Entre as regras da caça está a de que não se deve falar na hora da 

caça. Isto sugere que, ao falar, o humano é percebido como a caça, uma presa, em 

função de seu idioma diferente, posto que o animal se pensa como humano, ainda que 

enxergue o mundo de modo diferente através de seu corpo. No capítulo seguinte, conto 

uma narrativa dos Mbyá que evoca esta idéia de Lima para o caso Juruna.

No próximo capítulo procuro mostrar mais alguns aspectos da relação dos Mbyá 

com a natureza e, deste modo, continuo a discussão deste item. O que vale articular aqui 

para a conclusão do capítulo é a dimensão da crença na Terra sem Mal no que diz

80



respeito a organização social. Como Vietta (1992) mesmo ressalta, o mais importante 

nesta busca não está no seu fim, e sim nas articulações que elaboram neste mundo e que 

revelam suas concepções, expressas por exemplo, no modo como explicam a diferença 

manifesta em relação aos mortos, às divindades, ou à natureza. Fica apenas como 

dúvida sua conotação religiosa ao modo como ilustrou H. Clastres (1978) e Cadogan 

(1959), e até mesmo os autores recentes, enfatizando certos princípios morais. Pelo fato 

de que a lógica deles não é a mesma que a nossa, pode-se facilmente equivocar-se 

quanto à dimensão desta filosofia que perpassa a lógica da crença na Terra sem Mal ao 

associá-la a crenças que já conhecemos, de outro lado, esta crença pode sim 

corresponder à complexidade que evoca no que de semelhante nela encontramos.

Não há dúvida que as situações em cada aldeia do século XXI devem apresentar 

especificidades em relação a esta imagem que procuro construir como uma aproximação 

da realidade Mbyá. Todavia, este é um meio para entender a particularidade Mbyá no 

modo de se relacionarem com a sobrenatureza e com a natureza.

81



Capítulo 3. Os M byá e a natureza.

3.1 Os lugares ideais e algumas representações sobre a natureza.

Conforme Ladeira (1992), o lugar adequado para os Mbyá se instalarem é aquele 

que possui as criações de Nhanderu, uma divindade, e que possibilita os 

empreendimentos da caça, da roça, da coleta e da pesca. Entre os recursos naturais que 

plantam nestes lugares ou que esperam encontrar neles estão:

"avaxi etei, (o milho verdadeiro); jety ju  (batata doce); mandio (mandioca); 

jaracaxia (um fruto silvestre); pacova (banana - somente algumas espécies); mixirica; 

yvyra’a (planta da qual as sementes dão força e cor aos cabelos; ei (mel); cipó imbé, 

embira; yvau (conta preta usada nos adornos - colores, pulseiras); kapia (conta 

branca usada nos adornos); pindo' i ou pi fido etei (tipo de palmeira já  especificado 

anteriormente).

Entre os animais: yxo (um tipo de lana que se encontra em certas árvores); 

koxi (porco do mato de qualidades já  especificado anteriormente); tatu; kuaxi (quati); 

xivi para (onça pintada); xiviu (onça preta); kuriju (sucuri); diversas cobras não 

venenosas; tukã (tucano); jaku; parakao {papagaio); nhambu; japu; urukoreai {espécie 

de coruja); maino (colibri); urui (galinha silvestre).

Entre os peixes bons (pira porã), ou permitidos: nhundyva (bagre, peixe com 

barba); pirarai (tainha -peixe com dente); pikyi (Jambari); pirati (peixe branco); carpa 

(somente as brancas).” (Ladeira, 1992: 175-176)

Das figuras do mundo natural que menciono acima, algumas delas não aparecem 

adiante. Devido à sua importância nas representações dos Mbyá, perceptível nos 

escritos de Cadogan (1959; 1967-1968; 1971) por mim consultados, ressalto os 

seguintes animais: o tatu, a serpente, o colibri e a coruja. O colibri e a coruja aparecem 

junto da divindade Nande Ru Papa Tenonde, o Nuestro Padre Último-último Primero, 

quando da sua aparição no primeiro mito contado por Cadogan (1959). Neste mito, um 

tipo de colibri, chamado Maino i em Mbyá, voa ao redor do adorno de plumas de 

cabeça da divindade que contêm flores, da onde tira o néctar que o alimenta. O autor 

menciona que o colibri é um tipo de mensageiro dos xamàs e tem uma relação mais 

marcada com as crianças (idem, 1959: 28; 1967-68: 135 e 146).

82



Montardo (2002: 252-258) chama a atenção para o papel dos pássaros nas 

representações dos Guarani e, especialmente, no que diz respeito aos Kaiova, a 

sociedade que mais atentamente estudou. Conforme a autora, para os Kaiova as pessoas 

são como pássaros. Na verdade se diz que o Sol os vê como pássaros. Quanto ao colibri, 

Montardo cita Garlet (1997: texto 3, anexo 1), numa passagem que me havia passado 

desapercebida, em que Roque Timóteo, um Mbyá, reclama que eles não querem mudar 

o seu sistema só porque os brancos pressionam, pois como o beija-flor, eles têm o seu 

próprio sistema. O beija-flor não vai deixar de se alimentar de néctar para comer carne 

podre, assim também, os Guarani têm a sua dieta e o seu costume. Outra referência é 

sobre o comportamento dos pássaros, de justiça, visto que só pegam o que precisam da 

natureza, e com delicadeza. A sua leveza também é objeto de atenção, algo que os 

Guarani almejam.4" A dança xondaro, da qual se refere Montardo a partir de Ladeira 

(1992), que acontece antes dos rituais e rezas noturnas com o objetivo de esquentarem o 

corpo e pedirem a proteção para a casa de rezas tem sua coreografia baseada no costume 

ou comportamento de três pássaros: o gavião, a andorinha e o colibri. Nas palavras da 

autora:

"mainoi (colibri) para o aquecimento do corpo; taguato (gcivião) para evitar 

que o mal entre na opy; mbyju (andorinha) cuja coreografia é uma espécie de luta onde 

um deve "derrubar" o outro com os ombros ou esquivar-se de um possível tombo; essa 

última dança serve para fortalecer os xondaro (alguns homens que têm a função de 

zelar pela ordem na aldeia ) contra o mal1' (Ladeira, 1992: 144).

A coruja, urukure1 á , junto do colibri, está no mito da "gênese” Mbyá, segundo 

termos de Cadogan (1959; 1967-68). Esta ave relaciona-se à escuridão original e chega 

a se manifestar na mitologia como personificação da divindade "principal", assim como 

o colibri (idem, 1959: 28; 1967-68: 135-136). Do mesmo modo que o colibri, às vezes a 

coruja é apenas acompanhante da divindade criadora. Ao final do artigo Chonó 

Kybwyrá: Aves y  almas el la mitologia guarani, Cadogan faz uma relação de 

informações de grande valor: não é por menos que o colibri é ilustrado pelos Mbyá 

como aquele que alimenta a divindade com o néctar das flores, a matéria-prima com que 

as abelhas fazem o mel, de fundamental importância na economia tupi-guarani (idem, 

1967-68: 146).

4:1 Litaiff (2001). num artigo recente, destaca a figura do colibri pela sua leveza, o ideal Mbyá.



De outro lado, a serpente (não se especifica a espécie, assim como no caso do 

tatu) e o tatu estão presentes no terceiro mito, aquele da criação da terra. Estes animais 

são citados junto de outros, os primeiros a serem criados. Primeiro apareceu a serpente, 

”el primer ser que ensució 1a morada terrenal” e mais adiante o tatu, "el primero en 

remover la ti erra en la morada terrenal de Nu estro Padre" (idem, 1959: 51 e 53). Os 

outros animais citados neste mito foram a cigarra, yiypa , o ser que primeiro cantou na 

morada, um coleóptero, yamai, chamado de dono das águas, o saltamontes verde, tuku 

parãrã /, o gafanhoto, associado com a criação dos campos, a perdiz inambu pytã, o 

primeiro pássaro a cantar nos campos e a coruja, dona da escuridão, sendo Nande Ru 

Kuaray, Nosso Pai, o Sol, dono do amanhecer. Segundo o mito, o que existe hoje na 

terra não é mais que uma imagem dos animais originais que estão agora no mundo 

celeste.

Tendo feito esta digressão com Cadogan para tentar dar sentido para as escolhas 

feitas pelos Mbyá a partir de algumas de suas representações, continuo com Ladeira 

(2001) que segue contando sobre os elementos importantes a serem procurados num 

lugar pelos Mbyá os quais estudou. A autora cita os vestígios de ruínas das missões 

jesuíticas ou /e de suas casas de reza e a palmeira. Estes dois elementos são vistos pelos 

Mbyá como suportes da terra providos por sua divindade, como foi possível ver no 

capítulo 1 em função da obra de Cadogan.

A importância dos locais onde passaram os jesuítas nas formulações 

cosmológicas dos Mbyá é ressaltada por Vietta (1992), Garlet (1997), Ladeira (2001) e 

Litaiff (2001). Cada um a seu modo mostra as relações que os Mbyá fazem com a 

história das missões, principalmente na maneira de pensarem a ocupação espacial.

A palmeira é especial nas representações dos Mbyá (Ladeira, 2001). Sua 

presença é essencial para a escolha dos lugares onde ficar, pois denotam o mundo que 

foi criado para eles por Nhanderu. Esta árvore aparece nos mitos dos Mbyá, tanto como 

o suporte da terra, como tendo uma relação com a morada das divindades. Caso não 

exista a palmeira onde se instalam, eles a plantam. Eles utilizam-se da palmeira para 

alimentos, construções de casas, artefatos e remédios.

Quanto a palmeira, Garlet (1997) ressalta que é um recurso do ambiente 

solicitado nas falas de alguns Mbyá para os locais considerados ideais. O autor sublinha 

que possivelmente este recurso tenha provido os Mbyá em situações difíceis, também

84



em alguns momentos do ano, ou ainda, em momentos específicos, como os de estiagens 

ou de impossibilidade de se plantar. Num mito Mbyá, a palmeira pindo (Arecastrum 

romanzoffianum) salva dois personagens do dilúvio que veio para destruir a Primeira 

Terra. Neste sentido, conforme este mesmo autor, a palmeira pode ser vista por eles 

como o sustentáculo e o princípio de um outro mundo.

Ladeira (1992) enumera alguns tipos de palmeira conhecidos pelos Mbyá e sua 

utilização: do tronco da palmeira pindaro fazem os seus arcos, os quais chamam de 

guyparcr, da pindo i ou pindo etei tiram o palmito doce e as frutas para comer, o óleo 

para a alimentação e remédio, as folhas para cobrirem as suas casas e as fibras para a 

confecção de seus cordões e adornos. Além destas espécies foram relatadas a Ladeira a 

existência da pindo, palmeira e pindo guaxu, palmeira grande.

Do ponto de vista cosmológico a palmeira é ressaltada por Ladeira (idem) a 

partir do mesmo mito comentado por Garlet. Neste mito, Karai Jeupie, o senhor 

incestuoso e sua tia paterna salvam-se não só porque subiram na árvore em meio ao 

dilúvio, mas porque se dedicaram a exercícios espirituais como cantos, danças e rezas 

até conseguirem alcançar um local na região do mundo das divindades.

Litaiff (1996) escreve sobre quatro palmeiras pindo relacionadas aos quatro 

pontos cardeais ou quatro cantos da terra, e da relação entre as palmeiras da terra e a 

alma-palavra. O autor apresenta um depoimento de um Mbyá em que manifesta-se a 

idéia de que as almas poderiam descer pelas árvores. Segundo Cadogan (1959), as 

palmeiras sustentaram a terra original. Será que as palmeiras que estão na terra hoje 

servem como passagem para as almas? Este autor traz um depoimento de um Mbyá 

dizendo a ele que a divindade colocou o princípio da terra dentro da palmeira. Meliá 

(apud Cadogan, 1971: 05) chama a atenção para esta relação das árvores com a palavra 

como fundamentos entre os Mbyá.

Geralmente, os ambientes que buscam e ocupam são montes, e muitos deles 

situam-se perto do mar (Ladeira, 1992). Ainda que a Serra do Mar seja um local muito 

procurado pelos Mbyá, não parece que utilizam muitos seres do mar, que para eles não 

são os mais adequados. Muitos dos seres do mar não são parte das criações de 

Nhanderu, e sim de Anhã, uma entidade que queria imitar Nhanderu e que se mostra na 

literatura como personagem contrário a ele.

As criações de Anhã citadas por Ladeira (1992: 176-177) são as seguintes:

85



"entre as plantas, Anhã "inventou" as raízes coloridas como a beterraba, a 

cenoura. As verduras como a couve, o repolho, e outras folhas são a imitação das 

plantas e ervas dos matos usadas como remédios. Também os palmitais, vários tipos de 

banana, (como a nanica, e a maça) e o milho híbrido (avaxi tupi) são suas invenções. 

Frutos tais como manga, abacate, jaca, abacaxi, limão, várias espécies de laranja, e 

árvores como os eucaliptos,46 alguns tipos de pinheiro também são de sua autoria.

Entre os animais de Anhã estão sobretudo os ferozes, entre os quais as cobras 

venenosas, diversas aves e felinos. Incluem-se na sua lista os animais de criação do 

homem branco como galinhas, gado, porco, cavalo e os animais de outras regiões, que 

conhecem através de fotos, filmes e visitas ao zoológico, como os leões, tigres, girafas e 

zebras.

Anhã criou ou inventou diversas criaturas da água e peixes impuros. São pira 

vai (peixes maus), os peixes proibidos. Ele criou as carpas coloridas, e todos os peixes 

com formatos acentuados. Quando Anhã viu a aranha (não venenosa) criada por 

Nhanderu ele a modificou para fazer surgir outros tipos na terra e inventou o

caranguejo (nhandu vai). Ele criou o camarão, a lagosta........

Anhã quis criar o maior peixe do mundo. Então ele pegou a carne de todos os 

peixes e até dos próprios corpos humanos. E pegava um pedaço da carne de cada 

peixe. Pegou depois das aves, das galinhas, dos porcos, das cobras, e assim juntou a 

carne de vários animais que não deveriam ser misturados. E  assim criou o maior peixe 

do mundo (Davi, 1990). Essa fo i a forma que Anhã encontrou para criar o cação, o 

tubarão, as baleias”.

Tudo indica que os Mbyá são povos das matas. Os Mbyá de Bracuí se dizem 

'gente da floresta' e alguns Mbyá do Rio Grande do Sul frisam sobre a necessidade de 

matas no lugar considerado ideal para assentarem-se (Litaiff, 1996; Garlet, 1997).

Os Mbyá de Bracuí acusam os Kaingang e os Xokleng por depredarem a 

natureza - este é o discurso, evidentemente permeado pelas noções de natureza da

46 Guimarães (2001: 117-118) cita uma situação em que os Mbyá do Espírito Santo pareciam não se 
interessar por discussões relativas ao aumento de suas terras junto aos Tupiniquins, com os quais dividem 
a área no Espírito Santo. E curioso que a inclusão desta nova parcela de terra era composta de eucaliptos 
e. por isso. os Mbyá diziam que esta terra era doente, composta de uma plantação feita pelos brancos. E 
digno de nota que esta porção de terra que estavam reivindicando os Tupiniquins era de propriedade da 
empresa Aracruz Celulose, responsável por boa parte da demanda mundial de papel. Segundo o que se 
entende, esta empresa teve a sua história marcada por problemas na relação com populações Tupiniquins 
no seu processo de expansão.

86



sociedade envolvente (Litaiff, idem). Os Mbyá dizem não fazer isso, porque da mata 

dependem suas vidas. Parece que os Xokleng e os Kaingang têm uma relação mais 

efetiva com a população branca na participação em certos tipos de atividade, o que os 

favoreceria no sustento a partir destas relações. Algumas de suas atividades para os 

brancos parece incluir a derrubada de árvores para vender. Alguns Mbyá falam que isso 

é inaceitável, porque a terra é um presente de Nhcmderu (sua divindade) e o que existe 

nela não pode ser comercializado. Segundo Litaiff, a terra era mencionada por eles 

como um ser vivo, e a vegetação, o pêlo do corpo da terra.

A questão aqui não é quais dos grupos indígenas se envolveriam ou não nestes 

tipos de atividade, mas apontar para as noções particulares dos Mbyá. O discurso 

evidentemente deve ser questionado, pois na relação que os índios têm com a sociedade 

nacional começam a ter noção do que se espera deles. A dependência do ambiente para 

qualquer população humana é uma evidência, ainda que as relações com este ambiente 

sejam diferentes. A aproximação que os povos indígenas têm com o meio-ambiente é 

maior do que a que temos, visto nossa maneira diferente de relação com a natureza, 

mesmo que sejamos tão dependentes do ambiente como eles. O que muda é o modo 

como pensam esse ambiente, como o classificam, qual o significado que certos recursos 

naturais têm para eles, o modo como se relacionam com esse meio, as regras que os 

orientam nesse sentido.

Garlet (1997) refere-se a algo parecido ao que Litaiff (1996) menciona. O autor 

escreve que um local considerado ideal pelos Mbyá, que classificam de teko'a, é 

pensado por eles como um organismo vivo. Conforme Garlet, o espaço para os Mbyá, 

como um plano da natureza a ser culturalizado, humanizado, não parece ser considerado 

como algo que está separado deles próprios. O que sugere uma leitura a respeito de uma 

relação diferenciada com a natureza.47

Ladeira (2001) traz a informação de que para os Mbyá esta terra não pode ser 

comercializada ou demarcada, porque assim estariam contrariando os princípios de sua 

cultura. A idéia de propriedade privada e a noção de indivíduo vinculada a ela é mais 

um dos fossos entre nós e eles. Esta mesma autora relata o caso do palmito que está

4 Vale cilar a relação das sociedades ocidentais com a natureza, para um contraste, visto que nestas 
sociedades se criou uma oposição rígida com a natureza, a grosso modo. marcada pela idéia de 
dominação (Thomas. 1989).

87



sendo controlado quanto ao corte e que é um alimento tradicional dos Mbyá. As 

palmeiras foram árvores dadas por Nhanderu, assim como a orientação relativa aos 

recursos e seres do mundo natural.

Os Mbyá estudados por Ladeira (idem) distinguem diferenças entre as matas e o 

modo como devem portar-se nesta relação. A distinção que fazem das matas é a 

seguinte:

" Kagüy ete, matas autênticas, são as matas primárias e férteis, que guardam 

plantas medicinais, frutos, cipós e as árvores de porte e devem abrigar as espécies 

vegetais do acendo Guarani. Kagüi porã são as matas sadias, onde vivem os animais 

originais, em sua diversidade. Kagüy poru ey são áreas de mata intocada e intocáveis, 

que nunca foiçam pisadas, nunca foram mexidas, nem podem ser usadas pelos homens, e 

”estão nos morros muito altos”.(...) Kagüy yvin são as matas baixas, as capoeiras, onde 

escolhem áreas para as roças (kokue), encontram e cultivam enxis e material para 

artesanato. Kagüy rive já  não servem para usar, os animais não chegam e não 

encontram árvores (yvyra) ou plantas apropriadas. Yapo são locais de lama, barro” 

(Ladeira, 2001: 177-178).

O lugar que os Mbyá escolhem para ficar deve propiciar a possibilidade de 

construírem o que chamam de tekoa f 8 um local ideal para a constituição de seu modo 

de ser, de sua cultura (Ladeira, 1992; 2001). Para existir o tekoa é preciso certos 

recursos do ambiente ou certas características específicas, como mencionado há pouco. 

Este local deve propiciar condições para as atividades da agricultura, da caça e da 

coleta. Isto significa também a possibilidade de um local em que possam estabelecer as 

relações entre os membros do grupo da melhor forma possível, e que depende da base 

material e simbólica por este ambiente oferecida. O teko, costume, sistema, leis depende 

do tekoa.

Garlet (1997) sublinha a importância da localização do lugar que possa vir a se 

constituir num teko’ a, que envolve tanto critérios de ordem prática, como de ordem 

simbólica. Se o teko’a precisa ter as condições para os Mbyá desenvolverem o que o 

autor chama de modelo econômico tradicional, isto é, os roçados, a caça e a coleta, 

incluindo certas espécies e recursos do ambiente como sendo as ideais, de outro, este

48 Segundo Soares (1997). o tekoa entre os Guarani históricos era a união sócio-política das aldeias. Cada 
aldeia era composta por várias casas que abrigavam cada uma delas uma família extensa.

88



teko’a precisa ser sonhado. Geralmente são os dirigentes "religiosos" que desenvolvem 

uma habilidade mais pronunciada para a comunicação com Nanderu, a divindade que 

pode mostrar um lugar adequado em que possam assentar-se.

O lugar, como a pessoa para ser concebida, precisa ser sonhado. Do mesmo 

modo que a pessoa, o teko'a também vai receber um nome, só que não imediatamente 

ao chegarem num local. Inclusive, o teko'a não é considerado primeiramente como tal. 

Garlet escreve que não observou nem um ritual de nomeação similar àquele feito para 

as crianças, que acontece na época de maturação do milho. Supõe-se ao menos que a 

apropriação definitiva do local aconteça ao erigirem a casa ritual, ou casa de rezas. A 

expressão utilizada para nomear guarda, conforme este autor, a idéia de criar, dar 

identidade a algo e como no caso das crianças, o grupo do local tem a responsabilidade 

de zelar para o desenvolvimento da criança, para adquirir a plenitude, e o mesmo vale 

para o teko’ a. Nas palavras do autor:

"Em se tratando de uma criança não apenas seus pais, mas toda a sociedade 

deve se sentir responsável pelo ato de sua criação, dispondo as melhores condições 

para que seu nome se manifeste e se desenvolva em plenitude, ou no dizer dos Mbyá, 

para que a criança se "mantenha erguida". Da mesma form a o teko'a, que não é senão 

o resultado das ações conjuntas de seus moradores. Todos são responsáveis por sua 

criação, para que se mantenha erguido" (Garlet, 1997: 159-160).

Além dos critérios já mencionados, parece que um impeditivo para se 

estabelecerem num local é o fato de este estar vinculado a certos donos da natureza - 

espíritos ? como manifesto no depoimento de um informante. Conforme nota de 

rodapé: "dono dos rios e riachos, dono da terra, dono das pedreiras, dono dos 

penhascos e barrancas" (idem: 158). O informante afirma que invadir um lugar destes 

pode acarretar doenças no local e por conseqüência, teriam que mudar dali. A mesma 

referência a donos da natureza, como donos de animais ou de árvores é encontrado em 

Ladeira (2001), questão que desenvolvo mais adiante.

Tudo indica que o lugar ideal é almejado para o exercício de atividades com fins 

"espirituais" ou relativos a filosofia Mbyá (Vietta, 1992; Ladeira, 1992 e 2001; Garlet, 

1997; Guimarães, 2001). Ou seja, é provável que o objetivo do local seja propiciar o 

desenvolvimento das normas, princípios morais e rituais enunciados por Nanderu ao 

criar esta terra para eles. O exercício destes "mandamentos" tem como objetivo alcançar

89



a plenitude espiritual, a imortalidade, que está associada à crença na Terra sem Mal. 

Garlet menciona um mito contado por Cadogan que versa assim: antes da divindade 

principal criar a Primeira Terra, inventou os fundamentos da existência, quais sejam, a 

linguagem, a reciprocidade e o hino ou canto ritual. Para que os Mbyá criem e/ou 

mantenham o teko’a  nesta nova terra precisam colocar em andamento estes fundamentos 

e as normas e os princípios morais associados, referentes à crença na Terra sem Mal.

Tanto que se as condições num ambiente começarem a trazer problemas de 

modo a caracterizar o que eles chamam de o modo de ser imperfeito, doente, não os 

favorecendo no seu desenvolvimento "espiritual", mudam de lugar (Garlet, 1997). 

Ainda que saibam se responsabilizar por sua conduta, sabem também que as limitações 

de sua nova condição tem a ver com a interferência dos brancos em suas vidas, como na 

questão da indisponibilidade de terras adequadas e suficientes para exercerem os 

princípios da boa existência.

Neste sentido, pode ser que ir para um outro lugar represente, conforme Garlet, a 

possibilidade da recriação do mundo num outro local, ou seja, a passagem de um lugar 

doente para um outro que permita o desenvolvimento não só do ser Mbyá, como do 

espaço a ele relacionado. O autor coloca como hipótese que a idéia de fim de mundo 

pode estar vinculada também ao fato de que muitos dos lugares em que já estiveram e 

que não lhes propiciava as condições para o exercício de seu modo de ser, ou onde eram 

muito pressionados pela sociedade envolvente, tenha a ver com a idéia de destruição do 

mundo, fim de mundo, com a orientação para a sua recriação num outro local. Garlet 

acredita nesta possibilidade, principalmente tendo em conta as epidemias nas aldeias 

Mbyá no contato com os brancos e os confrontos mais diretos e violentos que sofreram 

nesta relação.

Devido a situação dos locais por eles hoje em dia habitados, os Mbyá reclamam 

que está cada vez mais difícil conseguirem obter a perfeição, e mais que isso, passar 

para esta condição sem sofrer a prova da morte, o ideal (idem). A terra deste mundo está 

ficando cada vez mais pesada e cansada por causa dos corpos dos mortos que nela 

ficam. Isto significa que as regras não estão sendo seguidas como deveriam. De todo 

modo, esta idéia guarda a questão da possibilidade da recriação do mundo, pois a sua 

destruição, que é um receio dos Mbyá, poderia vir para reconstituí-lo.

90



Não são só os corpos dos mortos apontados como fator a fazer a terra ficar 

cansada, pesada ou doente, mas a alma terrena ou porção terrestre da alma, como 

mencionei no capítulo anterior. Esta alma transforma-se em um perigo após a morte da 

pessoa, principalmente para os seus parentes, o que seria um motivo para sairem da 

aldeia.

A passagem citada acima por Garlet evoca a idéia de terra cansada, doente e 

pesada. Viveiros de Castro (1986: 196 e 202) escreveu sobre o perigo de que o céu 

pesado de tantos mortos pudesse cair entre os Araweté, e até entre os Guarani - é o fim 

do mundo tão temido por estas duas sociedades, que começa do oeste para os Guarani 

Nhandéva estudados por Nimuendaju (apud Viveiros de Castro, 1986). Em nota de 

rodapé o autor menciona o caso Wayãpi, que envolve tanto a idéia citada à pouco, 

como aquela do apodrecimento e cansaço da terra, similar ainda ao caso Guarani 

Nhandéva.

Tendo em conta os critérios para ficar ou não em um lugar, ou para tê-ío como 

sendo o ideal é que alguns Mbyá resistem em nomear alguns dos espaços que hoje 

habitam como teko' a (Garlet, 1997). Da mesma forma, expressam uma certa indignação 

porque nem sempre podem escolher os lugares para ficar, devido a interferência dos 

brancos que, na maioria das vezes, não levam em conta os seus critérios culturais para a 

eleição de um lugar.

Como é possível ver no levantamento trazido por Garlet sobre a situação 

fundiária dos Mbyá no Rio Grande do Sul ao tempo de sua pesquisa, a maioria das áreas 

ocupadas não atende aos requisitos para ser um teko'a. O autor classifica as áreas 

atualmente ocupadas por eles, do ponto de vista jurídico, como assentamentos e 

acampamentos. Dentre as áreas que se enquadram no primeiro termo, algumas têm 

algum reconhecimento legal por parte do estado brasileiro e oferecem condições 

razoáveis para a vida social Mbyá, podendo algumas delas serem chamadas de teko'a. 

Porém, as terras classificadas como acampamentos, quase a metade das terras por eles 

ocupadas, não têm apoio do estado e não oferecem condições adequadas de 

sobrevivência. Tanto que nestes locais, o provimento da alimentação vem do comércio 

do artesanato ou da prestação de serviços aos brancos.

Vale citar a interpretação de Garlet sobre a intensa mobilidade que caracteriza a 

presença dos Mbyá nestes acampamentos. Se de um lado o autor mostra com a

91



perspectiva histórica que os acampamentos são os recursos que encontram para 

proverem sustento pela falta dos lugares que perderam ao longo da história, de outro, 

pode-se pensar como Garlet, que o estar de passagem, que os caracteriza principalmente 

na relação com estes lugares, seja uma negação da situação atual e, ao mesmo tempo, 

um mecanismo de manutenção do ethos que seria mais difícil caso tivessem que se fixar 

num lugar, seja para o provimento do sustento, como em relação a pressão da sociedade 

nacional. Em outras palavras, o comportamento específico dos Mbyá expresso na 

intensa mobilidade os favorece quanto ao manejo dos recursos naturais, ou na relação 

com a sociedade envolvente para a manutenção da sua economia, seja pela venda do 

artesanato, ou pelos serviços prestados aos regionais.

A ênfase do autor sobre o contato não invalida a cosmologia, como já foi 

possível perceber. Que os eventos gerados pelo contato sejam fatos não há dúvida, mas 

o modo como estes fatos são interpretados e as atitudes tomadas diante deles pelos 

Mbyá também o são. Em outras palavras, trata-se da história tal como é vivida e contada 

pelos Mbyá. Ao contrastar a visão de Garlet (1997), histórica, e a de Guimarães (2001), 

antropológica, a questão que vem é que a ativação das migrações devido a certos 

eventos não deixa de significar para os Mbyá, pelo que os autores têm mostrado, 

atitudes de resposta que são tiradas de um repertório cultural e quando necessário, 

criadas para a ocasião. Guimarães chega a mencionar que os Mbyá estudados por 

Darella (apud Guimarães, 2001) ativaram também o movimento, só que através dos 

seus discursos e reivindicações por terras envolvendo a palavra escrita expressa nos 

papéis/documentos relativos ao sistema judiciário do branco. Esta foi a mesma 

impressão de H. Clastres (1978) na época de seu trabalho, só que não para falar de 

reivindicação de terras, mas para frisar a riqueza dos discursos dos xamãs para onde 

teria se deslocado o movimento.

Ainda que Guimarães refira-se a atual atomização dos grupos Mbyá espalhados 

por um amplo território como sendo também um provável recurso de resistência destes 

na relação com a sociedade envolvente, o eixo de sua dissertação é que a 

movimentação, como um dos princípios de uma sociedade xamânica é o motor da 

sociedade Mbyá que revela nesta prática o ideal da superação da condição humana. 

Portanto, esta autora enfatiza as articulações decorrentes do núcleo da sociedade, sem se 

ater tanto à pressão da sociedade envolvente. Pode ser que uma interpretação não exclua

92



a outra, pois Garlet sublinha que as movimentações intensivas dos Mbyá atualmente são 

o resultado da ativação de um dos traços da cultura desta sociedade.

Ladeira (1992, 2001), Garlet (1997) e Litaiff (1996), cada um a seu modo, 

enfatizam os problemas territoriais dos Mbyá contemporâneos e referem-se à 

importância das matas para a constituição dos tekoa, o que, de certa forma, é uma 

evidência, ou seja, o ideal e até necessário é um ambiente que ofereça condições 

mínimas para o manejo dos recursos naturais dos quais dependem as suas vidas. O que 

fica mais marcado no caso Mbyá é uma preferência por recursos das matas em oposição 

àqueles do mar, ainda que caminhem para o litoral e tenham muitas de suas aldeias na 

faixa litorânea (Ladeira, 1992). Para Litaiff (1996) e Garlet (1997), o maior problema 

para os Mbyá hoje está em achar estas matas, seja pela sua precariedade, ou pela 

dificuldade provocada pelo homem branco para que os Mbyá possam acessar as poucas 

reservas que ainda existem. Os Mbyá sabem que em parte este desmatamento foi 

provocado por segmentos da população branca e que lhes acarreta, por conseqüência, 

uma série de problemas.

A questão da preservação do ambiente não está colocada para eles do modo 

como está hoje em dia para nós, das sociedades ocidentais, que compartilhamos um 

certo padrão no modo de se relacionar com a natureza (Viveiros de Castro, 1996). 

Porém, o problema ambiental como o colocamos aparece de modo mais evidente para 

eles, que ficam em situações mais complicadas, visto perderem espaço de modo mais 

imediato e perceptível, sem terem os recursos que temos para adiar ou até ignorar o 

problema.

O quadro que Litaiff (1996) ofereceu da aldeia de Bracuí no Rio de Janeiro à 

época daquela pesquisa é assustador, pois parece que os Mbyá, na medida em que estão 

num aparente processo de contínua tentativa de re-adaptação decorrente da falta de 

espaço físico, ou de lugares favoráveis para a sua subsistência, em função das pressões 

provenientes da sociedade envolvente, acabam sofrendo de imediato conseqüências tais 

como a fome e as doenças, causadas em parte pela desnutrição relativa ao mal uso de 

produtos industrializados. Mesmo que esta visão não contrarie Ladeira (1992) quanto ao 

fato de que eles passam por situações difíceis, devido a busca pelos lugares ideais, a 

imagem que este autor traz é menos otimista que desta autora. A visão que nos dá

93



Ladeira é de que a busca se orienta preponderantemente pelo fator mítico, apesar das 

dificuldades que a mesma autora não deixa de comentar.

Por mais que Litaiff (idem) enfatize a capacidade de resistência dos Mbyá 

expressa pelo que ele chama de uma forte identidade étnica através de elementos tais 

como a língua, (morar na) a aldeia, a endogamia, a "religião" e o líder político-religioso, 

como fizeram Ladeira (1992, 2001), Vietta (1992) e Garlet (1997) ressaltando cada um 

certos elementos, coloca-se em dúvida sobre o futuro dos Mbyá. Esta hesitação se deve 

à situação de miséria, doenças, fome, subnutrição e alcoolismo observadas pelo autor 

naquela época e momento de sua pesquisa. Na verdade, há quase trinta anos H. Clastres 

(1978) já manifestava esse receio sobre os Mbyá, que apesar de tudo estão aí ainda para 

contar a sua história. O que todos os autores dos trabalhos mais recentes têm deixado 

claro é o contexto novo de vida dos Mbyá que não exclui o homem branco e os 

problemas advindos desta situação. Apesar de ser fato que eles sabem responder por si 

aos problemas, não resta dúvida que a vastidão numérica de uma população mergulhada 

em preconceitos e com um arsenal tecnológico poderoso, promove um constante 

conflito de que as populações indígenas têm tido desvantagens.49

De todo modo, Litaiff (idem) levantou uma questão polêmica, visto que a 

entrada de produtos novos na dieta dos Mbyá, não só os afeta temporariamente quanto a 

nutrição, como na sua relação com a construção da pessoa, que relaciona-se a uma dieta 

específica relativa a princípios cosmológicos, como pôde-se ver no capítulo anterior. O 

autor comenta dos depoimentos de alguns Mbyá dizendo que vão ficar como os 

brancos, pois não estão comendo o que deveriam. Alguns depoimentos feitos à Ladeira 

(1992) expressam essa mesma preocupação.

A alta incidência de doenças é relacionada pelos Mbyá estudados por Garlet 

(1997) como conseqüência da fome e dos novos hábitos alimentares, que incluem 

comida industrializada e que os Mbyá sabem decorre, em primeiro lugar, da falta de 

lugares adequados para viverem, embora hajam outros motivos. Um espaço doente, ou 

que não propicie as condições para o ideal de vida pode começar a gerar doenças na 

pessoa, um indicativo de que o mal está se instalando no local. A dieta tradicional é o 

ideal para a comunicação com as divindades, principalmente por parte dos dirigentes

49 Ladeira (1992) assinala que muitos pesquisadores temiam o fim dos Guarani, ou não associavam a 
caminhada ao litoral como resultado de princípios "religiosos" - cosmológicos.

94



"religiosos" ou para a obtenção da "plenitude espiritual", que depende também do 

prosseguimento de outras normas e rituais e além do mais, propicia a saúde física.

Apesar disto, Garlet pensa que o problema maior não é pela mudança da dieta, 

mas por sua nova composição nutricional, que é desconhecida pelos Mbyá, e deste 

modo, os faz ficar doentes.50 De fato, este é um ponto incontestável, como pode ser 

visto com Litaiff (1996), se bem que os Mbyá possam justificar do ponto de vista 

cosmológico que a dieta tradicional é fundamental para a manutenção do seu modo de 

ser, e que a doença é o resultado de não estarem fazendo o que deveriam, na medida em 

que aparece como um indicativo do mal se instalando. Contudo, é possível ver em 

Garlet e até mesmo em Ladeira (1992) que os Mbyá sabem se responsabilizar por não 

seguirem as normas, mas também sabem que os brancos têm a sua parte de culpa nas 

limitações de sua condição atual.

Se não bastassem as doenças, estão limitadas as condições dos Mbyá para 

arranjarem as ervas medicinais que conhecem. Garlet escreve que não foi só o 

"armazém" dos Mbyá que ficou mais pobre no que diz respeito a obtenção dos produtos 

para a sua alimentação, como também a sua "farmácia". Esta limitação não está só 

acontecendo pela falta de matas, como de condições materiais para se deslocarem com o 

objetivo de procurá-las em seu território de domínio. Os Mbyá utilizam para o 

tratamento de doenças produtos de origem animal, mineral e vegetal, bem como sabem 

onde localizar certos produtos e como manejá-los.'1

Devido a todos estes problemas que eles estão passando, Litaiff (1996) questiona 

se a Terra sem Mal que buscam hoje não seria agora o tekoa que já não encontram mais. 

Ou seja, se na falta de um tekoa, a busca não se orientaria para um lugar mítico. A 

mesma idéia é elaborada por Garlet (1997), que, como Litaiff (1996), chama a atenção 

para as condições precárias de vida dos Mbyá, seja pela observação do que tem 

acontecido com eles, como pelas reclamações dos próprios Mbyá. Um Mbyá contou 

para Garlet que Nanderu tem uma terra guardada para eles, mas para serem merecedores 

dela precisam continuar se dedicando às normas de sua cultura.

Xl Garlet (1997) comenta que é complicado falar dos tratamentos ou cura de doenças, pois elas envolvem 
questões mais profundas da cultura, como tabus alimentares. religião ou a postura diante dos brancos e 
neste sentido, reconhece as implicações relativas aos significados da doença entre os Mbyá.

^ Cadogan (1959) dedica um capítulo de seu livro ao tratamento medicinal que inclui recursos naturais. 
Litaiff (1996) também escreve algo a esse respeito.

95



Mas nesta terra podem encontrar outro lugar a se assentarem, pois Nanderu se 

comunica através do xamã pelo sonho indicando o caminho a seguir, como pode ser 

uma terra num outro plano, que não deixa de surtir bons efeitos neste mundo, pois os 

faz continuar o seu modo de ser, mesmo que com as mudanças necessárias aos novos 

eventos. De outro lado, a qualidade que nomeamos como perseverança, inclui-se nos 

princípios morais que dizem respeito à crença na Terra sem Mal segundo H. Clastres 

(1978). O branco e os males por eles causados parecem estar sendo entendidos como 

mais um obstáculo a superar, como relatou Garlet (1997). Se o objetivo é a 

"espiritualização", divinização, imortalidade, não podem se deixar abater diante das 

provas deste mundo, especialmente àquelas que aparecem para desviá-los do seu 

caminho.

As sociedades humanas se re-adaptam e mudam (Sahlins, 1997), assim como 

existem períodos de desestruturação até que os grupos se re-organizem (Roosevelt,

1991). A impressão que se tem na leitura das pesquisas desenvolvidas por autores como 

Vietta (1992), Litaiff (1996) e Garlet (1997) é de que os Mbyá tem sim as suas 

dificuldades dentro de seu novo contexto de vida que inclui o homem branco e os 

problemas decorrentes desta relação. De outro lado, lendo Guimarães (2001), que 

trabalhou com os Mbyá do estado do Espírito Santo, a impressão é que os problemas 

com a sociedade envolvente são mínimos. Talvez a situação daquele grupo não seja tão 

ruim como parece ser a de outras localidades, ou o modo como a autora os mostrou não 

favoreça a visualização desta problemática. Chama a atenção o relato desta autora que 

versa sobre uma "marcha cerimonial" - segundo os seus termos - de aproximadamente 

30 anos que parece ter transcorrido sem problemas com a sociedade envolvente, que se 

manifestam basicamente na falta de locais adequados para viverem. Pode ser que uma 

coisa não exclua outra, ou seja, que os Mbyá tenham buscado até encontrar um bom 

lugar, tendo como orientação as indicações da divindade que se pautam em certos 

princípios cosmológicos. Como ressalto em outro momento deste trabalho, a sociedade, 

seja ela qual for, precisa se organizar, tenha ela os problemas que tiver. Neste sentido os 

Guarani são bons exemplos de um tipo de sociedade que tem obtido um relativo êxito 

dentro de um contexto que nem sempre os favorece, e cria mais problemas do que 

soluções para a sua vivência neste mundo.

96



3.2 Representações e usos da natureza.

Garlet (1997) ressalta o fato de que os Mbyá foram povos agricultores e de vida 

mais sedentária. Atualmente a prática da agricultura parece não ter a mesma extensão 

que já teve no passado. E provável que um dos motivos desta mudança esteja 

relacionado com as limitações que foram sendo colocadas pelo homem branco no 

decorrer da história, sendo uma de suas conseqüências, a intensificação da mobilidade 

que já caracterizava a cultura Mbyá.

Dentre os produtos da agricultura, o milho é o mais importante, se bem que este, 

como os outros cultígenos, não supram as necessidades alimentares dos Mbyá por muito 

tempo. Eles cultivam várias espécies de milho, tais como:

"civati chii (milho branco), avati mitã (milho 'criança', variedade de plantas 

extremamente baixas, cujas as espigas se desenvolvem praticamente ao nível do chão e 

de ciclo muito precoce - 60 dias), avati pytã (milho vermelho), avati para (milho 

pintado, as espigas são compostas por grãos de várias tonalidades: brancos, 

vermelhos, preto-azulados), avati ovy (milho de cor preto-azu lado), avati ju  (milho 

amarelo) e avati takua (milho taquara, devido à altura que atingem as plantas). 

Cultivam também, variedades que não são reconhecidas como domesticadas pelo 

gimpo, denominadas avati tupi (todas aquelas cultivadas pelos brancos, inclusive as 

híbridas). Estas nem sempre são destinadas ao consumo, mas ao comércio e a 

alimentação dos poucos animais domésticos que criam (galinhas e, eventualmente, 

porcos)" (Garlet, 1997: 100).

Para conseguirem dar conta de cultivar estas espécies em locais que nem sempre 

possuem espaço ou condições boas para a sua produção, cada aldeia cultiva uma ou 

mais espécies (idem). Dentre os cuidados desta prática, os Mbyá enfatizam a 

necessidade de evitar que as espécies se misturem.

Os Mbyá estudados por Vietta (1992), também no estado do Rio Grande do Sul, 

destacam o milho, do qual conhecem mais de uma espécie e classificam-nos por cor. 

Estes, por sua vez, entram na categoria de milho de índio, o milho mole, em oposição ao 

milho de branco, considerado mais duro e não tão doce. Destaca-se entre os alimentos

97



feitos do milho a bebida chamada kaguiá, que é fermentada e de uso exclusivo dos 

rituais. Garlet (1997) cita uma bebida de milho para os Mbyá do Rio Grande do Sul que, 

segundo ele, não é fermentada, o kaguijy, utilizada inclusive no ritual da maturação do 

milho e do ritual de nomeação das crianças.

A técnica para o cultivo consiste no sistema da coivara, ou seja, a mudança do 

lugar de plantio a cada dois ou três anos (Vietta, 1992). Em Cantagalo, pela quantidade 

de pessoas em relação ao tamanho e às condições da região, tem acontecido um certo 

esgotamento das terras para a horticultura decorrente da falta de espaço para o 

revezamento.

Devido a diferença do solo das aldeias, os mesmos produtos agrícolas não se 

encontram em todas elas (idem). Em Barra do Ouro os Mbyá não cultivam mandioca e 

melancia. Na área Pacheca, por exemplo, as condições para o cultivo do milho não são 

boas, daí compensam com a produção de outros produtos. Na área de Cantagalo os 

Mbyá incluíram há pouco tempo a erva mate52 para o plantio, ainda que não seja 

comum às outras aldeias, que geralmente consomem a erva-mate como chimarrão 

comprando-a pronta para o consumo entre os brancos. Esta região não oferece boas 

condições para a caça e para a pesca e tem sofrido com a escassez da taquara, matéria- 

prima para a confecção do artesanato, além disso, não são muito solicitados no trabalho 

para os regionais, considerando que a produção rural daquela região não é ampla. Deste 

modo, eles compensam as faltas na sua economia comercializando produtos agrícolas 

doados para o plantio, como o alho, a ervilha e o milho duro, o milho de branco.

As normas da agricultura são relatadas por Cadogan (1959) pelos Mbyá do 

Guairá. A hora de plantar é quando floresce o ipê, uma árvore, no final do inverno, 

início da primavera. A segunda etapa da plantação acontece quando do período de 

amadurecimento de um fruto chamado gwembe. A orientação é que se faça a plantação 

de modo que as sementes fiquem parelhas; que dividam o produto da colheita; que 

façam a oferenda dos produtos da roça às divindades, caso contrário, podem ocasionar 

doenças nas crianças.

~~ Cadogan (1971) e Ladeira (1992) escrevem sobre a importância da erva-mate para os Mbyá. Segundo 
Ladeira, nâo só batizam o milho, como a erva-mate. Esta erva tem a propriedade de revelar: "notícias de 
parentes distantes, sobre mortes, casamentos, doenças, etc... (Ladeira. 1992: 142) Cadogan conta um 
caso em que um Mbyá, um xamã. amarra mu maço de erva-mate para escutar através dele o quê as 
divindades dizem sobre o porvir.

98



A impressão que fica lendo o que os autores oferecem é que o principal para os 

Mbyá é ao menos renovar as sementes do milho. Tudo indica que a importância desta 

planta não se deva simplesmente ao fato de que organiza a sociedade em diversas 

atividades, produzindo um tipo de calendário do milho, mas particularmente porque está 

relacionada com o ritual de nomeação das crianças.

A festa da colheita, relativa a maturação dos frutos, chamada de tembiu aguyje, 

especialmente do milho, é um ritual que acontece junto com o ritual de nomeação das 

crianças, o ritual nimongarai (Garlet, 1997). Consoante as informações de Garlet, esta 

festa os reúne por cerca de três dias. Os Mbyá consomem nesta festa pães, mbojape e 

bolos, mbyta, feitos de milho, mel, de preferência da abelha jatai (Trigona jaty) e uma 

bebida não fermentada de milho, muito apreciada, chamada kaguijy. No terceiro dia da 

festa, que inclui cantos e danças, o xamã, líder espiritual, vai descobrir o nome da 

criança, que relaciona-se ao lugar de onde veio a sua alma-palavra. Esta alma pode ter 

vindo de qualquer um dos lugares da região das divindades e o nome vai corresponder 

não só a sua identidade social, como a identidade da divindade da qual recebe o nome.

Montardo (2002: 234) escreve sobre a importância do milho nas representações 

dos Guarani-Kaiova. Conforme esta autora, o milho é equacionado à pessoa, ou seja, o 

milho é como gente. Se diz que o ideal é que ele fique tenro - mole - , assim como as 

pessoas que o consumirem. Talvez para que assim possam ser moldados através das 

danças, cantos, dietas e jejuns. A dança aparece como um meio de renovação do corpo e 

de sua preparação para a ascese, vinculada à leveza do corpo.

Garlet (1997) tem como hipótese que hoje em dia os Mbyá fazem a festa de 

maturação dos frutos e do ritual de nomeação das crianças juntas devido a precariedade 

das condições, que lhes rende uma colheita menos farta. De outro lado, Garlet declara 

que o milho é fundamental para a existência da pessoa, pois é a partir da festa do milho 

que a pessoa recebe o seu nome. Um informante chega a declarar que: "sem o milho não 

pode batizar a criança" (Garlet, 1997: 102). Daí percebe-se, segundo o autor, uma 

relação via mundo das divindades e a outra via social, pois será o momento em que a 

criança vai adentrar na vida social.

A idéia de plantar, cultivar, colher o milho e realizar uma festa da sua maturação 

pode constituir uma metáfora relacionada àquilo que se espera da pessoa, de acordo 

com os objetivos espirituais, que pode até mesmo incluir o tekoa, como foi possível ver

99



num item anterior. Espera-se que a pessoa alcance a plenitude, a perfeição, a maturação, 

no sentido do ser completo, e a festa do milho evoca esta idéia.

Cadogan (1959; 1971) escreve a respeito da importância do ritual de 

"benzimento" das plantas, tendo em consideração o desejo dos Mbyá pela prosperidade. 

Ladeira (1992) também menciona algo neste sentido.

Outro ponto a considerar é que o milho parece ser facilmente cultivável, o que 

torna-se favorável para grupos extremamente voltados para fora da aldeia como é o caso 

dos Mbyá. O que pode ser um dos motivos para ter tornado-se o foco de sua atenção em 

relação aos produtos da roça.

Em extensão a estas idéias, o procedimento de evitar misturar as espécies de 

milho ou os cuidados especiais com o milho de Mbyá, dado por Nanderu, pode ter a ver 

com a idéia sobre eles mesmos de que não devem misturar-se com outros grupos que 

não sejam Mbyá, questão levantada por Ladeira (1992) e Litaiff (1996). Ou seja, pode 

ser mais um caso dos tipos de relações que fazem entre algum recurso natural e a pessoa 

Mbyá, especialmente tendo em conta o valor simbólico que o milho tem para eles.

A própria constituição do tekoci entre os Mbyá coincide com o ciclo do milho, 

seu principal cultígeno (Ladeira, 1992 e 2001). Os Mbyá têm o tempo certo para plantar 

e colher os cultígenos da roça, mas entre eles, o milho marca de modo especial as suas 

atividades e cerimônias. Do mesmo modo, as suas saídas e voltas a aldeia circulam ao 

redor do milho e das cerimônias que este cultígeno propicia.

A época das grandes tempestades no verão é o período de colheita, entre 

dezembro e fevereiro (idem: 1992). Nesta época fazem o batismo do milho e da erva- 

mate, visando produtividade nas próximas colheitas, como aproveitam o momento para 

o ritual de nomeação das crianças. Isto tudo ocorre dentro da casa de rezas, um lugar 

fundamental para os Mbyá. Segundo Ladeira (2001), o plantio e a colheita do milho 

estão associados às cerimônias mais importantes e que denotam os momentos de 

concentração dos Mbyá na aldeia. Da agricultura, Ladeira (idem: 201) enfatiza:

"seu sigtiificcido se encontra em sua própria realização e no que isso implica: 

organização interna, reciprocidade, intercâmbios de espécies, experimentos, rituais, 

renovação dos ciclos. Deste modo, a agricultura fa z  parte de um sistema mais amplo 

que envolve aspectos da organização espacial e princípios éticos e simbólicos

100



fundamentados antes na dinâmica temporal de renovação de ciclos, do que na 

quantidade e disponibilidade de alimentos para consumo. "

O que chama a atenção entre os Mbyá do Espírito Santo estudados por 

Guimarães (2001) é que entre eles a agricultura foi praticamente abandonada. De todo 

modo, a autora menciona o caso de um homem que possui uma roça. Para esta autora, o 

turismo, expresso pela compra de artesanato por turistas, substituiu a agricultura 

naquele caso, inclusive na sua função de calendário, porque a época da venda do 

artesanato coincide com o período da colheita das plantas, entre dezembro e março.

Além do milho, Garlet (1997:102) menciona o fato de que os Mbyá cultivam 

variedades próprias de: 'feijões, mandioca, batata-doce, amendoins e fumo. Além destes 

cultivares, plantam em suas roças melancia, melão, abóboras, morangas e cana-de- 

açúcar”. Conforme o autor, tem ocorrido uma diminuição da variedade dos produtos de 

suas roças, bem como de suas espécies próprias, em decorrência das limitações 

territoriais.

Estes produtos também são citados pelos Mbyá do Rio Grande do Sul 

documentados por Vietta (1992), exceto o melão, as morangas e a cana-de-açúcar. O 

plantio e a colheita são atividades geralmente exercidas pelas mulheres, se bem que os 

homens possam ajudar, enquanto o preparo dos alimentos é de responsabilidade delas. 

De modo geral, são os homens e os meninos que encarregam-se da limpeza do terreno, 

podendo incluir-se nesta atividade os demais integrantes da aldeia.

Litaiff (1996) comenta sobre os roçados individuais e coletivos entre os Mbyá de 

Bracuí, no Rio de Janeiro. Entre os produtos que aqueles Mbyá cultivam estão a batata- 

doce, o feijão, a cana e o abacaxi. Os principais cultígenos são o milho - foram 

encontrados quatro tipos de milho - e a mandioca, o alimento mais consumido. Os 

alimentos industrializados que incorporaram em sua dieta naquela região são o 

macarrão, o arroz, sopa em pacote e enlatados (salsicha, sardinha e feijão) comprados 

com o dinheiro que conseguem com a venda do artesanato.

Não são só as condições geralmente ruins dos lugares em que se encontram que 

não estimulam um investimento maior na agricultura, ou em outras atividades 

econômicas, mas também a instabilidade da situação fundiária (Garlet, 1997). Conforme 

Garlet, não vale a pena investir tanto num lugar que podem perder a qualquer momento, 

ou pelo qual disputam com regionais que nem sempre respeitam as fronteiras. Se a

101



mobilidade os prejudica de alguma forma quanto a pobreza de investimentos num lugar, 

de outro, lhes aparece como a solução para os seus problemas relacionados a obtenção 

de seu sustento material.

Da caça, da pesca e da coleta as informações são as seguintes em relação aos 

Mbyá pesquisados por Ladeira (2001): eles sabem que para tudo tem hora, e assim 

seguem as suas atividades de acordo com o calendário da lua,53 ora podendo fazer certas 

coisas, outras horas não. Quanto aos animais, conhecem não só o comportamento deles, 

como sabem que como os Mbyá têm os seus lugares, os animais também têm os seus. 

Não podem caçar em determinados períodos. Eles declaram ainda um compromisso na 

sua relação com o ambiente, expresso num comportamento ritualizado. Os animais 

possuem os seus donos, e para sempre terem a caça, devem respeitá-los. Tanto que em 

relação a queixada diz a autora: "Antes de sair para caçar sempre é preciso fazer uma 

reza, pedindo licença a Nhanderu e ao dono dos animais. E, na volta, também é preciso 

fazer um ritual de agradecimento, antes de dividir e preparar a carne transformando-a 

em alimento." (Ladeira, 2001: 216)

No capítulo anterior fiz a primeira observação neste sentido em relação ao 

material de pesquisa de Cadogan (1959; 1971). Lá já comentei de um tipo de dono dos 

animais, um espírito. Mas logo adiante surgem as referências ao dono da queixada que é 

uma divindade (Ladeira, 2001).

Os Mbyá têm os seus animais de caça preferidos, como a anta e a queixada 

(Ladeira, 2001). Um dos animais interditados pelos Mbyá para as pessoas mais velhas 

que chegou ao conhecimento de Ladeira é a ave nambu. Os Mbyá explicam esta 

interdição dizendo que esta ave abandona os seus filhotes e este comportamento pode 

passar para eles. De outro lado, Cadogan (1959) comenta sobre a ave inambu pitã, a 

perdiz grande vermelha, como a primeira ave a cantar na Primeira Terra, e num outro 

momento de seu livro, associa a ave inambu cbõrõrõ, perdiz pequena de cor violácea, às 

chamas, dizendo que ela é a dona das chamas.

O animal de caça que parece ter maior valor para os Mbyá atualmente é um tipo 

de porco, a queixada (Ladeira, 1992; 2001). Os Mbyá contam que este animal transita 

entre este mundo e o mundo das divindades, e que o dirigente espiritual sabe se

>3 A contagem do tempo é feita pelas fases da lua que são diferentemente abordadas, caso se trate do ano 
novo (verão) ou do ano velho (inverno) (Ladeira. 2001).

102



comunicar com ele, como para saber alguma notícia do outro mundo. Eles dizem que os 

porcos andam em bando e possuem os seus dirigentes. A carne deste animal é uma das 

comidas preferidas. Este animal foi criado para eles por uma de suas divindades, Tupã, 

e é a carne dos eleitos. Mas para que estes animais sejam oferecidos a eles por 

Nhanderu precisam ter um bom comportamento. Este comportamento parece ser 

relativo ao tempo de caçar cada espécie e em quê quantidade, assim também como de 

outros tipos de cuidados na captação dos demais recursos naturais.54

Cadogan (1959: 61) cita a anta e seu significado entre os Mbyá:" ti ene su camino 

en elparaíso, qne es la Via Láctea: Tapi' i rape”. E Ladeira (2001: 212) escreve que o 

ideal relativo a esta carne e a da queixada é que, por serem animais de grande porte, 

permitem a divisão do alimento e assim, a reunião entre as pessoas. Não dividir pode ser 

perigoso, pois o dono - mbai - dos animais, que dizem ser um homem pequenininho, 

pode, então, lhes interditar os animais.

Entre os Mbyá do Rio Grande do Sul há a menção sobre um animal chamado 

kochi (Tajassu tajaçu), um tipo de porco-do-mato, o cateto (Garlet, 1997) e, como no 

caso citado por Ladeira, é considerado o animal doméstico da divindade Nanderu. Em 

relação ao Rio Grande do Sul ainda, Vietta (1992) escreve que entre os animais 

apreciados pelos Mbyá está o porco-do-mato - e não especifica qual deles - e Litaiff

(1996), no que diz respeito aos Mbyá de Bracuí, no Rio de Janeiro, cita o cateto e o 

porco-do-mato, que pode ser a queixada.

Segundo Cadogan (1971), só quem se comporta bem, seguindo as normas da 

cultura, de um modo geral, principalmente no que diz respeito a busca da imortalidade é 

que merece a carne do porco, o cerdo montês grande. O autor comenta da felicidade de 

um caçador que escuta o barulho dos queixos do bicho na armadilha que montou. Ele 

corre para pegar a caça e leva para que seja repartida entre os seus conterrâneos. Existe 

a referência aqui sobre o calor da sua carne. O dono deste bicho é uma divindade, Karaí 

Ru Eté Miri, vinculado ao fogo, ao barulho das chamas (idem, 1959: 231). O seu nome 

usual, cotidiano é kochi, enquanto o nome sagrado, do vocabulário religioso Mbyá é 

tataendy ryapua, 'aquele ao redor do qual se produzem ruídos e chamas'. A escolha

M Entre os Araweté. a queixada é considerada a comida dos humanos. O espírito da floresta canibal, o 
Ãhi, um inimigo para os Araweté, os vêem como queixada, e as queixadas vêem os Araweté como 
inimigos. Esta carne não sofre nem um tipo de restrição (Viveiros de Castro. 1986: 216 e 234).

103



deste bicho pode ter a ver com o seu tipo de sistema de vida. A queixada é um animal 

que anda em bandos e se movimenta continuamente, o que talvez tenha relação com o 

calor que adquire o seu corpo.

Vale citar uma narrativa em que o pai de um menino, que estava prestes a obter 

a perfeição, diz a ele que vá checar a armadilha para porcos e (que não sei dizer a 

espécie) se não achar o porco deve voltar para casa e não deve seguir os rastros deles 

(Cadogan, 1959). O menino não obedece ao pai e segue os rastros dos porcos. Ao 

chegar perto dos porcos, o seu guardião, um porco, fala com ele e pergunta o que ele 

está caçando. O menino se embaraça, e num primeiro momento quase diz porco, mas 

decide afirmar mesmo que são porcos o que está caçando. O guardião dos porcos o 

sentencia, dizendo que se não casar com uma de suas filhas ele irá morrer. Ele aceita e 

segue a narrativa.

Agora como porco o menino segue junto dos outros porcos que se encaminham 

para a casa do dono deles, Karaí Rn Eté Miri, do outro lado do mar. O dono dos porcos 

lhe oferece comida e mesmo assim, ele não quer ficar naquele lugar. Antes de sair de lá 

a sua esposa o adverte que quando ouvir trovejar não repita as seguintes palavras: "Oh 

truenos!, me recordais el tiempo en que comia harína de mani milagrosa!; no digais 

esto cuando oyeres tronar” (idem: 247). Ele volta para esta terra e conta com a ajuda do 

jacaré, chamado também de "Senhor Feiticeiro", para atravessar o mar. Como ele foi 

mentiroso com o jacaré, o animal o segue, mas o porco escapa buscando morada na casa 

de outros animais. O último lugar em que fica é na casa da perdiz, dona do fogo. Neste 

momento a perdiz lhe faz uma orientação que ele transgride e assim, ela voa e leva o 

fogo embora. A sorte dele é que o sapo guarda um pouco de fogo. Porém, ele ouve 

trovejar e profere as palavras que não deveria dizer, e desta forma, transforma-se em 

pássaro Kuchíu''

Entre os cuidados na hora da caça está o de não pronunciar os nomes usuais dos 

animais, e sim nomes alternativos, secretos (Cadogan, 1959). Desta forma, evitam por

^  Cadogan (1959) associa este pássaro num outro capítulo a um tipo de pássaro bem-aventurado. Este 
pássaro se lamenta quando ouve trovejar. Nas palavras do autor: "Sabiendo que la tierra iba a ser 
destruída se lamento; e por este motivo, dicen, lo hizo volar Nuestro Padre, enviándolo a este cielo que 
tenemos a la vista. Hasta el presente se lamenta quando ove tronar, acordándose de lo ocurrido 
antiguamente. El guvra kuchíu que está en nuestra tierra no es más que la imagem dei ave 
biena\’enturada." (idem: 217)

104



exemplo afastar algum animal que está chegando perto, ou até mesmo o perigo da visita 

indesejada de um jaguar.

Dentre os donos de animais vale citar finalmente o dono dos veados (idem, 

1959; 1971). Este espírito foi uma mulher que se metamorfoseou em função de uma 

transgressão, o roubo. O dono dos veados zela para que ninguém pegue mais animais 

deste tipo do que precisa.

Os Mbyá de Bracuí alegam que não têm muito animal para ser caçado, tendo em 

conta o desmatamento na Serra do Mar promovido por parte de alguns dos brancos 

(Litaiff, 1996). Eles citaram apenas alguns tipos de armadilhas feitos para os poucos 

animais que existem, como o veado, o gambá^6 (que chamam de raposa), o tatu, o cateto 

e o porco-do-mato. É bom sublinhar que na medida em que os Mbyá têm noção de 

certas proibições, ou coerções feitas a eles em relação à sua conduta no contexto de 

relação com a sociedade envolvente podem dissimular certas práticas, como um meio de 

protegerem a sua autonomia.

Apesar das condições limitadas dos lugares que ocupam, os Mbyá do Rio 

Grande do Sul ainda caçam animais de pequeno porte como:

"taíuete tatu (Dasypus novencinctus), tatupoju "tatu peludo" (Eujractus 

sexcinctus gilvipes), chi 'i/quati57 (Nasua narica), jaichapaca~% (Coelogenys paca), 

akuti/cutia (Desiprocta aguti azar cie), ka ' api' iva/capivara (Hydrochaeris 

hydrochaeris), apere’a/preá (Cavia porce/Ius aperea), mbycure/gambá (Didelphis 

marsupialis) e kuVy/porco espinho (Coendu villosus)" (Garlet, 1997: 107).

As aves caçadas são: o jacu guachujacu (Penelope obscura), jacu 

charatã/araquã (Ortalis conicollis), araku saracura (?), tiikã tucano (Rhampastos toco 

albogularis), apykasu e jeruchy/pombas (?) e inambu guachu/nambu (Rynchotus 

rafescens)" {idem: 107).

Para as caçadas os Mbyá utilizam apenas dois tipos de armadilha, mas detêm o 

conhecimento de outros tipos (idem). Eles dizem não utilizar mais o arco e a flecha em

56 H. Claslres cita em nota de rodapé que os Mbyá têm mn certo cuidado em referir-se ao jaguar, daí o 
nomeiam aguara, raposa (1978: 106).

Este animal está associado aos mortos em várias sociedades Tupi-Guarani. como no caso Araweíé 
(Viveiros de Castro, 1986: 471)

^  No mito dos irmãos Sol e Lua. a mãe do herói cultural é transformada em paca (Cadogan. 1959: 129).

105



função da escassez dos animais a serem caçados, pelo fato da dificuldade em carregá-los 

em seus contínuos deslocamentos e até mesmo, por chamar muita atenção do homem 

branco.

Os Mbyá estudados por Vietta caçam geralmente os seguintes animais: "o tatu, a 

preá e o tucano (são), animais mais facilmente encontrados, porém o quati, o porco do 

mato. a anta e o veado são bastante apreciados." (Vietta, 1992: 45). Segundo Vietta, 

em função da precariedade da caça, a criação de animais tem sido de grande 

importância para os Mbyá do Rio Grande do Sul, sendo também uma prática comum na 

Argentina e no Paraguai. Os Mbyá do Rio Grande do Sul, da Argentina e do Paraguai 

criam geralmente a galinha e o pato. No Rio Grande do Sul juntaram-se eventualmente 

a estas aves o jacu e o aracuã.

Da pesca, Garlet (1997) faz um breve comentário e não cita os tipos de peixe 

que eles consomem. Esta prática é executada com linha e anzóis, e às vezes com arcos e 

flechas. Eles também sabem sobre as técnicas de envenenamento de peixes.59

Diferente do caso da agricultura, que de certo modo os prende a certos pontos de 

referência, como as aldeias, as práticas da caça, pesca e coleta fazem-nos percorrer o 

seu território de domínio, que ultrapassa a aldeia em que estão assentados, visto que 

estas atividades dificilmente ocorrem concomitantemente no local em que estão 

residindo. Isto revela, conforme Garlet (idem), o conhecimento que eles possuem de seu 

território e as suas estratégias de manejo dos recursos. Caso tivessem que fixar-se num 

local estas práticas ficariam certamente prejudicadas.

Alguns locais são procurados por eles em épocas específicas, onde ficam por um 

certo tempo, ou pode acontecer ainda, o revezamento das famílias em certos locais para 

a execução de certas atividades, ou para a diversificação do que neste local possam 

obter. Garlet observou que chegavam a se deslocar para locais em que havia abundância 

do que fossem precisar, chamando a atenção com estas informações sobre o 

conhecimento que eles possuem do seu território que relaciona-se a uma tecnologia de 

captação de recursos que envolve a preocupação com o não esgotamento do ambiente 

do qual dependem.

Na atividade da coleta, os Mbyá estudados por Ladeira (2001) observam o 

período em que os recursos da mata devem ser colhidos ou cortados, de acordo com o

106



calendário da lua. Da coleta, conhecem muitas espécies e inclusive onde encontrá-las. O 

cedro aparece em vários de seus mitos e tem relação direta com o seu cotidiano. Para os 

Mbyá, esta é a árvore de Nhanderu6{) Esta árvore é também uma representação da 

coluna que sustenta o mundo. Do cedro fazem as casas de reza e os bancos de madeira 

situados nestas casas para os seus rituais. Eles fazem ainda com o cedro os cachimbos, o 

violino, a varinha ritual do dirigente espiritual, que é a representação da vara com que 

Nhanderu criou o mundo, e medicamentos, além de benzerem as crianças com o líquido 

feito de sua infusão, que segundo Ladeira, simboliza a marca da eternidade da alma.61

Os Mbyá guardavam os ossos do morto depois de terminado o processo de 

putrefação do corpo do defunto numa caixa de cedro, a qual levavam para a casa de 

rezas (Cadogan, 1959). Como pode-se constatar com Litaiff (2001) esta prática ainda se 

mantém. O objetivo é de fazer ressuscitar o morto, ou fazer com que a divindade 

indique ao praticante o caminho, ou a maneira para alcançar a Terra sem Mal. O fato de 

ser uma caixa de cedro o local onde guardam os ossos pode ter um vínculo com a idéia 

de renovar, porque o princípio ativo do universo de onde tudo teria surgido para os 

Kaiova, um subgrupo Guarani, chama-se Jasuká, o rocio, que tem o cedro como o seu 

receptáculo (Cadogan, 1971: 33). Além do mais, o cedro é uma árvore de grande dureza 

e longevidade e é considerada a árvore de Namandu, o eterno. De outro lado, os bancos 

rituais são feitos de madeira de cedro. A divindade Namandu aparece no momento 

inicial da existência, na escuridão original, sentado num banco zoomorfo talhado no 

cedro (Cadogan, 1959: 30, 79 ; 1967-68: 145). Não é por menos que ao nascer uma 

criança se diz (idem, 1959: 67 ): "se está por dar assento a alguém".

A mitologia Guarani-Kaiova realça que o princípio ativo do universo, Jasuká, 

está relacionada ao orvalho, ao rocio, a neblina, a fumaça, de onde tudo teria se 

originado, inclusive as demais divindades (idem, 1971: 25). Jasuká também aparece 

numa relação com o centro da terra e com as águas emergentes do "umbigo" desta terra, 

da onde teriam brotado as árvores do porongo, a partir da qual a humanidade masculina 

teria se originado, e o bambu, relacionado com a origem da humanidade feminina. O 

cedro, por sua vez, aparece nos primeiros momentos da criação desta terra, uma árvore

"9 Cadogan ( í 959; 1971) refere-se ao timbó. uma planta utilizada para a pesca.

611 Referência similar encontra-se em H. Clastres (1978) e Cadogan (1959; 1971).

107



higrófita - que cresce em lugares de muita umidade e iluminação. Os principais 

instrumentos musicais de homens e mulheres Kaiova são feitos respectivamente do 

porongo e do bambu, os quais são fundamentais para a comunicação com as divindades 

através dos rituais.

Entre os Mbyá do Rio Grande do Sul são os seguintes os produtos por eles 

coletados (Garlet, 1997:108):

"a) frutas silvestres - frutos das palmeiras pindo (Arecastrum romamoffianum) 

e jatai (Butia capitata), guavirova (Campommanesia xantocarpa), y \’a pitã/pitanga 

(Eugenia pitanga), araça (Psidium cattleianum), aguai/aguaí (Chiysophyllum viride), 

cereja (Eugenia involucrata), sete-capot.es (Britoa guazumaefolia), jeruchi apysa/chal 

chal (Allophylus edulis), yva viju/guabiju (Myrcianthes pungens), batinga (Eugenia 

rostrifolia), arachiku/araticum (Rollinia rugulosa), inga (Inga marginata), goiaba-do- 

campo (Feijoa sellowiana); b) mel - de diversas eira ka’aguy/abelhas nativas, como 

jate 7 (Trigona jaty), tapesu 'a (Trigona tubi ba), eirapua/eirusu (Trigona amalthea), 

eiraviju (Melipona nigra), eirati (Listrimellita limao), mandori (?); também da 

eiropa/européia ou africanizada (Apis mellifica); c) ycho/larvas - de duas variedades 

cultivadas e extraídas do tronco do pindo: ycho pitã (vermelho) e ycho chi (branco) e; 

d) ervas medicinais - uma imensa variedade de exemplares vegetais são conhecidos e 

utilizados na medicina tradicional".

A coleta é pouca expressiva para os Mbyá da pesquisa de Vietta (1992) e é feita 

para obterem a taquara, a matéria-prima do artesanato e para a construção de suas casas. 

Além disso, coletam ervas medicinais, alguns frutos e mel.

O mel, cipós, raízes, cana e os recursos obtidos da palmeira foram relatados a 

Litaiff (1996) pelos Mbyá de Bracuí como o que coletam. Destes últimos recursos 

naturais é que confeccionam a sua atual fonte de subsistência, o artesanato. Segundo os 

Mbyá de Bracuí, esta prática foi intensificada em detrimento da agricultura na Ilha da 

Cotinga, no litoral do estado do Paraná, posto que aquelas terras não eram boas para 

plantar. Em Bracuí, pelo fato da qualidade do solo ser ruim, o artesanato passou a ser a 

principal fonte de recursos, já que do dinheiro com a sua venda os Mbyá compram 

comida industrializada.

H O cedro é uma árvore de madeira de lei. de grande resistência e longevidade.

108



De acordo com o que foi visto até aqui, não são distonantes as informações 

trazidas por Vietta (1992) para os Mbyá das aldeias Pacheca, Cantagalo e Barra do Ouro 

no Rio Grande do Sul. Fica claro que as condições atuais não permitem que os Mbyá 

desenvolvam o seu modelo econômico tradicional de modo pleno, em função da 

qualidade e extensão das terras de que eles dispõem. Este modelo econômico a autora 

especifica como sendo a horticultura, a caça, a pesca e a coleta. Cada aldeia difere 

quanto aos meios que propicia para o grupo em relação ao modelo econômico 

tradicional, ora possibilitando a caça e a pesca, ora não, ora permitindo um 

desenvolvimento razoável da horticultura, ora não. Além destas atividades, destacam-se 

a criação de animais, o comércio do artesanato e o emprego para os regionais.

De modo geral, as atividades para os regionais constituem-se na preparação da 

terra para o plantio e na colheita, envolvendo basicamente os homens (idem). Garlet

(1997) refere-se ao fato de que estas atividades acontecem raramente, como em ocasiões 

de entre-safra, ou de pouca produção do artesanato. O dinheiro obtido com esta 

atividade é apropriado por um grupo pequeno de pessoas, e nem sempre corresponde ao 

valor pago a um homem branco. Conforme este autor, ainda que muitos Mbyá 

justifiquem esta prática afirmando que estão buscando recursos, inclusive para o plantio, 

chegam às vezes a ficar presos às dívidas que contraem com os patrões, tendo 

dificuldades de voltarem para as aldeias. Estas dívidas são feitas porque emprestam 

dinheiro antes mesmo de terminarem os serviços, já que estão na dependência disto para 

o sustento, e daí surge o que o autor chama de um círculo vicioso. Há casos raros de 

fugas nestas situações que vinculam-se muito mais ao tipo de tratamento recebido do 

patrão, que o autor descreve como truculento, do que por não quererem pagar as 

dívidas.

A produção relativa a caça, a pesca, a coleta, a horticultura e a criação de 

animais lhes sustenta por mais ou menos seis meses (Vietta, 1992). O restante do 

sustento conseguem no comércio de artesanato, através dos produtos cultivados e com o 

trabalho para os brancos. A cestaria é o que mais vendem, não sendo muito utilizada por 

eles. Quando isto acontece, os cestos podem diferir ou não do que comercializam. Eles 

confeccionam também esculturas de animais e pessoas Mbyá, feitas a partir de uma 

madeira de cor bastante clara chamada de kanipíra. Os animais geralmente esculpidos 

são o tatu, o tucano, a caturrita, a coruja e a onça. O arco e a flecha não são comumente

109



comercializados, os quais são feitos de madeira e fibra de palmeira pindó, e no caso de 

serem comercializados, são um pouco menores que aqueles feitos para a caça. O 

comércio do artesanato, como o trabalho para os regionais é intensificado nos períodos 

de entre-safra.

A produção de esculturas em madeira é uma atividade vinculada aos homens, 

enquanto que a confecção do artesanato envolve toda a família extensa. A venda do 

artesanato pode incluir homens e mulheres, se bem que estas últimas, quando se 

envolvem, quase sempre são solteiras, viúvas ou separadas. Porém, estas mulheres não 

ficam sozinhas nos centros urbanos em que se dirigem para o comércio do artesanato, 

reunindo-se com um grupo de mulheres. Já as mulheres casadas não saem da aldeia sem 

os seus maridos ou algum parente próximo.

O artesanato é comercializado nos centros urbanos, em beiras de estrada ou no 

litoral, na época do verão. Os Mbyá gastam o dinheiro obtido com esta prática 

comprando alimentos industrializados e alguns tipos de produtos como relógios, roupas 

e adornos. Dentre os produtos adquiridos com os brancos, aquele que sugere ser um 

problema maior é a bebida alcoólica, que como lembra Vietta, estende-se a outras 

populações indígenas. A autora escreve que o seu consumo tem grande incidência entre 

os mais jovens, que segundo ela, vincula-se a uma situação de marginalidade que os 

jovens estariam vivendo, tanto em relação aos brancos, como à sua própria sociedade.

É como se os jovens ficassem confusos diante do contexto no qual vivenciam as 

dificuldades da aldeia, que sabem relacionam-se com a pressão da sociedade 

envolvente, e além do mais, incorporam as representações negativas sobre ser índio 

nesta convivência. De todo modo, Vietta enfatiza que os Mbyá têm os seus 

mecanismos para fazer a sociedade voltar para o seu centro, ou seja, aqueles 

mecanismos que permitem a continuidade de suas tradições, ou do que eles chamam a 

vida como a dos antepassados. O centro desta tradição sugere ser a crença na Terra sem 

Mal e sobretudo, as regras e rituais ligados a ela. A manutenção desta cultura implica é 

claro em mudanças que certamente recebem críticas dos próprios membros da aldeia 

que têm como ideal que as regras sejam cumpridas. Como a autora enfatiza, a mudança 

segue uma orientação, uma direção, que é a da cultura em questão.

O artesanato parece ter tomado o lugar da agricultura, pelo menos do ponto de 

vista do rendimento na economia, ou seja, dos benefícios materiais que lhes proporciona

110



(Garlet, 1997). Assim como representa um dos motivos da mobilidade e um de seus 

suportes, pelas condições que dá ao grupo para isto. Para esta atividade os Mbyá se 

deslocam em busca não só de matéria-prima para a sua confecção, como dos pontos de 

venda. É inclusive em relação a esta atividade que acabam por se estabelecer em 

acampamentos, como no caso da prestação de serviços a regionais. Estas são situações 

em que terminam por depender apenas destas duas atividades, visto que as condições 

destes locais dificilmente permitem o desenvolvimento das atividades tradicionalmente 

realizadas nas aldeias.

Segundo a observação de Garlet sobre os Mbyá do Rio Grande do Sul o 

artesanato, ao contrário da agricultura, parece tornar o trabalho "individualizado". 

Conforme o depoimento de Juancito Oliveira, um dirigente espiritual, o problema dos 

deslocamentos para o artesanato e a residência em certos lugares está no fato de que os 

Mbyá se distanciam das atividades realizadas coletivamente nas aldeias. Em relação a 

este fato, os Mbyá, de modo geral, dizem estar de passagem nestes lugares, o que talvez 

seja, segundo o autor, uma maneira de justificarem as condições destes locais, que os 

afasta da dinâmica das aldeias. De todo modo, Garlet escreve que o artesanato é um 

meio de manterem o seu sistema de vida, que ficaria comprometido caso tivessem que 

se fixar num lugar. Já o dinheiro que eles obtêm com a venda do artesanato é revertido 

para o grupo.

Os Mbyá são considerados por Garlet muito habilidosos na confecção do 

artesanato, no qual revelam grande sensibilidade artística. Eles utilizam-se de várias 

espécies de plantas para a confecção das peças de artesanato, no esforço de se 

adaptarem às condições dos locais nos quais se assentam. A cestaria é o produto mais 

confeccionado para o comércio. As formas e técnicas do trançado são homogêneas. 

Além da cestaria e outros produtos deste tipo, estes Mbyá fazem esculturas em forma de 

animais e de humanos - segundo o que já se viu com Vietta -, uma atividade comumente 

realizada pelos homens. Dentre as matérias-prima, o autor citou taquaras, bambus e 

madeiras. As taquaras mencionadas foram: pekuru takiia (Guadua trinii), taknarembo 

(Chuskeci rctmosissima) e íakuapi (Merostachys sp); os bambus: fíambusa vulgaris e 

Bambusa aranndinacea e as madeiras: Kurupikay (Sapium glcidulatum), Ygaray 

(Cedrela fissilis), Guajayvi apytere (cerne da Patagonula americana), Ychongy {Luehea 

divaricala) e Guapuruvu (Shizolobium parahyba).

111



Tradicionalmente as cestas estão associadas às mulheres e os arcos aos 

homens.62 O cesto ajaka eíe /, o cesto autêntico, foi muito utilizado pelas mulheres. 

Hoje em dia são as mulheres mais aferradas à tradição, segundo as palavras do autor, 

como as anciãs e as esposas de dirigentes espirituais que o utilizam. Este tipo de cesto 

servia para carregarem os produtos da agricultura, da caça, da pesca e da coleta. Conta- 

se num mito que esta peça foi originalmente feita com fasquias de takuarembo 

(Chitsquea remosissima) e fibras de guembe (Philodrendim selloim). Os motivos da 

cestaria mencionados a partir deste mito foram o corrido, o maxilar de peixe, aqueles 

relativos aos desenhos dos corpos das cobras jararaca e cascavel e da asa da borboleta.

Para o comércio os Mbyá fazem cestos de vários tamanhos e com tampas, 

caprichando na coloração, porque segundo eles, é assim que os brancos gostam. Os 

corantes que utilizam são comprados no comércio, embora o autor escreva sobre a casca 

do ka'atigna (Trichilia catigua) como um dos corantes naturais utilizados 

anteriormente.

Guimarães (2001) destaca o turismo como a fonte de renda atual dos Mbyá da 

aldeia de Tecoa Porã, no estado do Espírito Santo, já que não praticam naquele lugar a 

agricultura e nem a caça. A autora define o turismo em relação à venda de artesanato 

nas estradas e às visitas que alguns destes turistas fazem às aldeias. Guimarães chama a 

atenção sobre a relação que os turistas têm com os Mbyá, a mobilidade. No caso desta 

aldeia, as mulheres é que estão mais ligadas à venda do artesanato, ou seja, à relação 

com o movimento produzido por estes outros, ou seja, elas é que captam o movimento 

do branco, enquanto os homens Mbyá estão mais envolvidos nas caminhadas ordinárias 

relativas à relação entre as aldeias.

O artesanato é produzido por todos, se bem que neste caso as mulheres sejam as 

responsáveis pela produção da sua maioria. São produzidos por eles trançados de folhas 

de palmeira, como cestos, de vários tamanhos e formatos, leques e bolsas, além dos 

chocalhos. Os homens produzem aquelas esculturas de madeira já citadas e os arcos e as 

flechas. Segundo Guimarães, os Mbyá utilizam deste artesanato apenas para o 

comércio.

Cadogan (1959: 46 e 169) associa os cestos às mulheres e escreve que os homens é que os 
confeccionavam. Vale lembrar ainda, para uma reflexão deste tema o texto de P. Clastres (1986) sobre os 
Guarani intitulado "O arco e o cesto".

112



Esta mesma autora comenta os problemas notados por Garlet (1997) quanto ao 

fato de que o artesanato de certa forma individualizaria a renda do grupo em relação às 

famílias que o produzem. Porém, Garlet menciona que o dinheiro acaba sendo revertido 

para o grupo, enquanto Guimarães afirma que naquele caso o dinheiro é revertido para a 

família que o vende. A autora conta uma situação em que uma jovem vendeu todo o seu 

artesanato e os outros Mbyá pediram a intervenção do cacique, porque acreditavam que 

todos deveriam ter os seus objetos vendidos. De todo modo, esta atuação converge para 

o fato de que a economia do grupo não é individualista, no sentido da economia 

ocidental, ainda que esteja passando por transformações.

Entre os outros meios de subsistência, a autora destaca a visita de turistas às 

aldeias que quando não compram artesanato, levam alimentos e roupas. São feitas 

apresentações de danças e cantos por crianças para os turistas. Não fica claro se os 

alimentos e roupas são algum tipo de pagamento pela visita ou pelas apresentações, e se 

existe algum tipo de cobrança dos Mbyá para a entrada dos turistas nas aldeias, como já 

ouvi comentários.

Ladeira (1992: 34) menciona que o artesanato entre os Mbyá é prática freqüente 

e objeto de crítica por parte dos Guarani-Nhandéva. Segundo a autora:

"As pequenas roças dos Mbya que contrastam com seu artesanato bem 

desenvolvido e produzido em grande escala, os assentamentos em diversos pontos e a 

chegada constante do Rio Grande do Sul e Argentina às aldeias do litoral implicam 

num movimento e trânsito inaceitável pelos Nhandeva, que lhes parece perturbador na 

medida que é incontrolável. Além disso, consideram os Mbya, que pouco falam o 

português e são em geral pouco receptivos aos brancos, atrasados e num estágio 

inferior. ”

Se os Nhandéva vêem os Mbyá de modo negativo por algumas de suas características, o 

mesmo acontece na relação inversa. Os Mbyá dizem que os Nhandéva se misturam 

muito com os brancos e não levam a religiosidade tão a sério como eles.

A autora mostra o lamento de um Mbyá quanto às limitações impostas pela 

entrada do branco na vida do grupo, que entre os vários problemas, obriga-os a fabricar 

e a vender as peças de artesanato a partir das quais compram comida industrializada. 

Mas o problema que se insinua na passagem em que Ladeira (1992: 189) mostra o 

depoimento, não é exatamente o artesanato, e sim o fato da mudança na dieta alimentar.

113



Guimarães notou o mesmo problema, pois na medida em que a agricultura e a 

caça são quase que abandonadas naquela aldeia, a alimentação passa a ser aquela 

comprada junto aos brancos, como: "arroz, feijão, macarrão, farinha e chimarrão" 

(Guimarães, 2001: 138). Como conseqüência desta nova dieta estão a desnutrição e 

outras doenças.

Tudo indica que o problema de razão mais prática entre eles seja a falta de 

lugares para viver, ou as limitações dos locais que encontram para ocupar e por 

extensão, a mudança da dieta e os problemas advindos deste fato. Não conseguindo ter a 

dieta ideal, ora acusam aos brancos, por estarem ainda dificultando o seu acesso a terras 

extensas e produtivas, ora a eles mesmos, porque não estão se esforçando o suficiente 

para seguirem os seus costumes como deveriam, entre eles, o da dieta alimentar. E 

verdade também que esta pode representar uma fase de transição, em que estão tendo 

que inserir cada vez mais alimentos novos e de que isto, no momento, seja mais 

problemático, pelo fato de não terem o conhecimento necessário sobre a sua utilização.

O que chama a atenção no caso dos Mbyá mencionados pela maioria dos autores 

é uma pressão cada vez maior sobre as suas terras, o que vai dificultando cada vez mais, 

tanto a produção e captação de alimentos, como de matéria-prima para o artesanato. A 

impressão é que a relação de forças entre eles e a sociedade branca é tanta, que algumas 

situações que vivem exigem articulações cada vez mais rápidas para darem conta dos 

ataques, que como se pode ver, sào percebidos pela ótica de uma cosmologia bem 

estruturada. Isto não significa que esteja sendo fácil a articulação, justamente por 

demandar respostas muito rápidas. Ninguém pode querer negar que perder as próprias 

terras, ou não encontrar com urgência outras terras que ofereçam condições de vida seja 

algo facilmente adaptável. Ou que a fome seja apenas um detalhe de toda esta história.

Garlet (1997) observou, por exemplo, que hoje em dia os Mbyá chegam a tais 

situações, a ponto de envolverem-se na mendicância e na "coleta" de restos de comida 

em latas de lixo. Os personagens deste quadro são em sua maioria mulheres e crianças. 

Segundo o autor, este não é um caso a se desconsiderar, visto que decorre da falta de 

condições para os Mbyá viverem nas sua aldeias. Bem como, a fome e as doenças são 

resultados deste contexto.

De todo modo, fica bem claro, tanto em Garlet como nos demais autores, as 

estratégias dos Mbyá frente a esta realidade. Em todos os autores mencionados até aqui

114



é possível ver a originalidade da organização desta sociedade dentro do contexto de 

desrespeito e violência de alguns segmentos da sociedade branca sobre eles. Talvez seja 

a sua obstinação relacionada às normas, princípios morais e rituais referentes à Terra 

sem Mal que os torne tão fortes diante de condições tão adversas. Os problemas deste 

mundo, como os brancos e os males que vem junto com eles são encarados como provas 

que devem vencer (Vietta, 1992; Garlet, 1997). Tanto que a mobilidade pode ser lida, a 

partir de Garlet, como uma das estratégias de um grupo extremamente ortodoxo. Se os 

lugares apresentam condições cada vez mais difíceis para viver, eles insistem nas buscas 

a outros locais que ofereçam condições de vida e nas suas práticas rituais. Se esta terra 

não for encontrada aqui, pode ser que pela dedicação espiritual alcancem-na ao menos 

em outro lugar, junto da divinização.

3.3 Os Mbyá, os brancos e a natureza.

Vale a pena lembrar Schaden, para o qual a economia era o ponto que tornava a 

sociedade guarani dependente, ou fragilizada em relação a sociedade ocidental (apud 

Vietta, 1992). Este autor já assinalava também, que o núcleo da resistência entre os 

Guarani era o sistema de crenças, que envolve a crença na Terra sem Mal e as práticas a 

esta crença associadas. A parte os exageros da época em que muitos pesquisadores não 

escondiam o pessimismo relacionado ao destino das sociedades indígenas no Brasil, não 

se pode negar com Schaden que os Mbyá pelo menos são pressionados pela economia, 

ou seja, a sociedade envolvente vai criando tais dificuldades para os grupos indígenas 

que dependem diretamente da terra para o sustento material, a ponto de os colocar em 

situações cada vez mais delicadas. O medo da época de Schaden não era incoerente, já 

que sem condições materiais, como um espaço para viver, fica realmente difícil para 

qualquer humano se organizar socialmente.

H. Clastres (1978) demonstrou preocupação semelhante à de Schaden. O seu 

livro apresenta um contraste interessante, visto que de um lado a autora descreve 

algumas das práticas e crenças dos Mbyá que aparecem bastante intensas e, de outro 

lado, enfatiza a dependência que os Mbyá começavam a ter naquela época em relação a 

sociedade envolvente, especialmente no que diz respeito à economia. A autora termina

115



o seu livro mostrando-se bastante pessimista em relação a continuidade cultural da 

sociedade Mbyá.

Até alguns dos autores que desenvolveram os seus trabalhos mais recentemente 

não deixam de evocar algo parecido. Apesar de tudo, é possível que os Mbyá possam 

ainda resolver esta situação na relação com a sociedade envolvente, até mesmo 

relacionando-se com ela de modo a conseguir o que precisam, obtendo uma relativa 

autonomia, mesmo porque, é esse o contexto em que estão inseridos. Além do mais, 

estão aí ainda para mostrar que de um modo ou outro eles têm se articulado para 

manterem-se organizados na relação entre eles, apesar dos obstáculos impostos dentro 

do seu contexto. Um dos meios de nossa sociedade que eles têm utilizado para as suas 

finalidades, para lembrar Sahlins (1997), é o sistema judiciário. A partir de reuniões 

entre os subgrupos Guarani para discutir temas comuns, dentre eles, a problemática da 

demarcação de terras, eles têm iniciado uma prática que não é comum a seus costumes, 

a luta pela propriedade de suas terras (Vietta, 1992; Garlet, 1997; Ladeira, 2001). Daí o 

envolvimento com a justiça brasileira na apelação dos direitos de residir em algum 

lugar.

A intensidade da relação dos Mbyá com o mundo sobrenatural pode ter sido 

assim antes dos conflitos acentuados com o branco, ganhando maior dimensão com o 

tempo, ou pode ter sido desenvolvida nesta relação. Muitas de suas dificuldades, que em 

nosso linguajar enquadram-se na ordem econômica, de fato têm abalado estas 

sociedades, na medida em que lhes tiram as condições necessárias para viverem e terem 

autonomia. De todo modo, eles resistem sim, e neste sentido a surpresa é a riqueza das 

elaborações intelectuais diante deste contexto, expressas no conteúdo de sua vida 

cultural.

Embora a questão seja mostrar quais são as articulações internas da sociedade na 

sua elaboração da vida social, este contexto não pode deixar de ser mencionado, mesmo 

porque é assim, é nesta situação pouco tranqüila na relação com o branco que estão 

vivendo.

Não sei até que ponto é menos conflitante o tipo de vida dos índios da Amazônia 

e do Norte do país com os brancos, mas parece pelas informações trazidas por alguns 

pesquisadores dos Mbyá que a situação no sul do Brasil, ou de outras regiões que não a 

Amazônia, chegou a passar por períodos de silêncio sobre o fato da existência dos

116



Guarani, que girou em torno de questões como as de que eles não são mesmo indios ou 

de que índios nestas regiões não existem mais (Ladeira, 1992; Garlet, 1997). Eles 

chegam a ser confundidos pela população regional a mendigos e são vistos também 

como gente suja e feia - Vietta, 1992 - , quando não praticam mesmo a mendicância 

(Garlet, 1997). Ser pobre e índio aqui se confundem, ou eles não são mais índios e são 

pobres, ou são pobres índios. Numa sociedade capitalista passa a ser sinônimo ser índio 

e pobre e por extensão, o tipo de atitude sobre eles: desprezo, o que inclui não 

considerar o seu sistema de vida, pautado num modo específico de ver o mundo.

O conflito também surge em relação à natureza, ou ao modo de classificar e 

relacionar-se com o meio ambiente, e que tem como origem, uma mesma fonte, o 

etnocentrismo. Conforme Descola (1998), é comum entre nós ocidentais associar as 

populações indígenas à figura do bom selvagem, que teria uma relação harmônica com 

a natureza, ou confundí-los com ela.

O conhecimento sobre o ambiente, a classificação de elementos deste meio, o 

significado de alguns destes elementos na visão de mundo e a relação advinda daí parte 

de uma matriz cultural que faz os seus arranjos de modo particular (Lévi-Strauss, 

1975;1976;1982;1989). Isto significa a construção de um modo específico de sentir e 

atuar sobre o mundo. Os Mbyá, como qualquer outro grupo humano, estabelece uma 

relação particular com o meio ambiente, que implica numa moralidade específica. 

Como enfatiza Descola (idem), estas populações não têm o mesmo sentimento que nós 

ocidentais partilhamos neste momento da história, visto tratar-se de uma construção. O 

autor lembra dos momentos desta história em que a relação já foi marcada por uso 

desmedido da natureza e até mesmo pela idéia de dominação, que ainda persiste.

No que diz respeito às sociedades indígenas e a sua relação mais próxima com o 

meio ambiente, existe um histórico particular de cada uma delas que articula outros 

meios de lidar com o mundo natural. Quanto aos Mbyá que se pôde conhecer pelo que 

foi pesquisado até aqui vale frisar a relação que eles estabelecem com os donos da 

natureza. Ao contrário da sociedade ocidental - pensando aqui num padrão relativo a 

estas sociedades - que estabelece uma relação de dominação sobre o meio ambiente, 

como se fossem os donos da natureza, em muitas das sociedade indígenas, como entre 

os Mbyá, as pessoas parecem ter uma consciência de que não podem fazer o que bem 

entendem à natureza, que tem os seus espíritos protetores, as suas divindades, enfim, os

117



seus próprios donos, os quais podem lhes interditar os recursos naturais caso não se 

comportem de acordo com as normas indicadas por sua divindade neste mundo.

Sem contar a relação de dependência bem marcada com este meio que é 

percebida por eles e expressa de modo intenso nas suas ricas representações sobre os 

animais, as plantas e os minerais, como sobre a relação estabelecida com estes outros 

seres. Fica desta maneira o contraste entre o comportamento das sociedades ocidentais 

na sua posição de dominadora de uma natureza pretensamente separada delas. Neste 

sentido, deve soar estranho a estes indígenas o comportamento de alguns segmentos da 

sociedade branca na defesa da natureza que os intima de modo agressivo para a mesma, 

quando não os agride. Eles até então não tinham nem uma pretensão de exploração 

voraz por capital que os cegasse na relação com a natureza. Não foram eles que 

participaram deste processo, uma das marcas da história da sociedade ocidental na 

relação com o meio ambiente. Como chama a atenção Posey (1987), conhecer a etno- 

classifícação e as representações e relações com a natureza destas populações é também 

um meio de pensar soluções para um problema que envolve a todos os humanos.

Como escreve Ladeira (2001), em relação à polêmica sobre a região da Mata 

Atlântica, é vital a existências das matas para os Mbyá. Ao contrário do branco que tem 

os seus espaços divididos em campos produtivos, cidade e florestas, o índio tem apenas 

a mata, da qual depende.

Os Mbyá reclamam do desmatamento que vem da sociedade branca e que os 

prejudica (Litaiff, 1996; Garlet, 1997). Litaiff (idem) escreve depoimentos dos Mbyá a 

respeito de pessoas que buscam madeira nos arredores das áreas, e até os pressionam 

para trabalharem para eles. Vale citar parte do depoimento de Verá Mirim relativo a um 

branco feito a Litaiff: "O Juruá (= civilizado) não quer saber do mato, só se tiver 

madeira boa para vender, então chega e diz, 'o senhor Cacique, se quiser pode cortar 

madeira e vender que nós compramo de você!' Foi assim em Chapecó, e Ibirama 

também. Bracuí até agora não." (Litaiff, 1996: 51)

Eles dizem também que quem mais trabalha para o branco neste sentido são os 

Xokleng, visto que eles não fariam isso, pois a mata não pode ser derrubada, é presente 

da divindade Nlmnderu. A questão aqui não é se os Mbyá participam disso ou não, 

assim como os Xokleng, já que todos dependem das matas, mas a percepção de que o

118



desmatamento vem de fora. Sem contar o fato bruto de que estão ficando sem lugares 

adequados para viverem de forma digna.

Garlet (1997) conta uns mitos em que os Mbyá mencionam que quando 

Nhanderu criou o mundo já destinou um espaço para os brancos, os campos; para os 

Mbyá a divindade deu as matas. O problema, segundo os Mbyá, é que o branco ganhou 

os campos e agora também quer as matas.

Os discursos sobre a proteção da natureza de certo modo já estão na pauta da 

vida cotidiana dos Mbyá, como na presença do IBAMA (Instituto Brasileiro do Meio 

Ambiente) em suas vidas (Ladeira, 2001). Não é à toa que podem afirmar que eles não 

depredam a natureza e sim um 'Outro', que pode ser o branco ou o Xokleng, ou qualquer 

outro.

O conhecimento dos Mbyá sobre o ambiente, manifesto em sua classificação de 

certos animais, plantas ou minerais e o manejo destes recursos, revelam aspectos de sua 

relação com a natureza. A apropriação dos recursos naturais está orientada por normas, 

relativas a uma maneira de ver este ambiente. Um ambiente que está repleto de 

significados particulares, que se expressam na forma como elegem certos animais ou 

certas plantas como as mais importantes. A geografia não é vista com os mesmos 

olhos63, já que uma pedra, uma árvore, ou um animal tem espaço diferente dentro da 

cosmologia de cada sociedade humana (Evans-Pritchard, 1985:82; Malinowski, 

1976:225). Assim, caçar, roçar o terreno para plantar, coletar não são só a expressão de 

pessoas consumindo o meio ambiente. Parafraseando Lévi-Strauss (1975), o animal, ou 

uma planta não só são bons para comer, mas para pensar.

Vale concluir com o que Cadogan (1967-68) notou sobre a relação de 

interdependência dos Mbyá com a natureza e sobrenatureza, categorias que como 

parece, se intercalam, ou até mesmo se confundem, como assinalada com grande 

perspicácia pelo autor já nas décadas de 50 e 60: a divindade criadora aparece no mito 

da "gênese" Mbyá sentado num banco de madeira de cedro zoomorfo, sendo alimentado 

pelo colibri, e tendo como acompanhante uma coruja. A iluminação deste período

60 Malinowski (1976:225) escreve numa passagem do livro que o tomou mais conhecido algo 
extremamente expressivo em relação ao modo como se vê o mundo, incluindo o ambiente. Em um dos 
momentos de sua etnografia. ao descrever certos locais importantes para os trobriandeses, faz uma breve 
pausa e nos diz que. embora aquela descrição a nossos olhos não parecesse atraente e significativa, ela o 
era. de outro modo. plena de sentido para os nativos daquela região.

119



primeiro acontecia através do brilho que era emitido de seu coração, de sua própria 

sabedoria. O vento já existia. No seu adorno ritual com flores e néctar estava também o 

rocio. No mito seguinte, da criação da linguagem - a divindade está portando a sua vara 

insígnea, ora relacionada aos ossos, ora à madeira, da qual faz a terra no mito 3 

surgem as chamas e a tênue neblina, das quais, segundo o quê se pode deduzir por 

várias considerações do autor, se originaram as almas-palavra-nome das pessoas que 

vieram a povoar esta terra. Antes de conceber a linguagem ele assume a forma humana, 

ele se ergue. Para bem ilustrar estas questões e a interpretação do autor, destaco a 

seguinte passagem:

"Nesse sentido”, continúa diciendo Zerries, " é de importância capital o aspecto 

de Morna (filho de uma divindade mundurukú (uitóto), Tupi, criado afravés da palavra, 

de fórmulas mágicas) como corporificação do mundo animal e vegetal que nele próprio 

teve sua origem (Ihidem). Tal como ocurre com el Creador guarani, en cuya figura se 

reúne Ia divinidad, la humanídad, y  los reinos animal y  vegetal, porque el apyká 

(banco) en que aparece Nande Ru em medio de Ias tinieblas primarias, aunque en 

forma de animal, es de madera de ygary o cedro, el árbol sagrado de mbyá e chiripá. 

(...) "Tal concepção abstrata de Morna”, como corporificación dei mundo animal e 

vegetal ”é encarada finalmente por Mefráux como obra de um indivíduo único, de 

espírito brilhante com tendencia metafísica, o que acena para uma especulação da 

parte de sacerdotes, tal como ocorre com freqüência somente no domínio de altas 

culturas" (Zerries, Ibidem). A lo qual agiegaremos que el título que los dirigentes 

espirituales mbyá se adjudicam arandúporari oguenoã va' é = los que se inspiran en o 

recogen buenos conocimientos dei tiempo-espacio, es un título que bien os merecem” 

(Cadogan, 1967-68: 146-147).

120



Considerações finais.

Na análise sobre os Parakanã, sociedade da família lingüística Tupi-Guarani, 

Fausto (2001) elabora uma discussão sobre a diferenciação entre os Parakanã que 

dividiram-se em dois grupos antes da pacificação. Mesmo vivendo numa região 

ecologicamente homogênea, os grupos seguiram direções diferenciadas quanto a sua 

forma de assentamento e de organização social, como na instância do parentesco, da 

política e da economia, embora mantendo semelhanças na cosmologia, na língua, na 

cultura material, nas preferências matrimoniais e nos rituais. No caso do bloco dos 

Parakanã Ocidentais aconteceu um abandono da agricultura e uma intensificação das 

atividades bélicas, de caça e de coleta. Entretanto, no caso dos Orientais, a agricultura 

intensificou-se e a instância sócio-política ganhou uma maior dimensão.

A primeira questão que o autor levanta é de que a agricultura já tinha pouca 

importância para ambos os grupos mesmo antes da pacificação, para refutar a hipótese 

de que o contato teria feito com que um dos grupos a abandonasse, no sentido de uma 

'perda da cultura'. Fausto discute com aqueles que colocam o contato e o ambiente como 

determinantes na formação social, mostrando que o grupo lança mão de escolhas de 

acordo com o repertório das possibilidades de sua dinâmica sócio-política.

Quanto à introdução de objetos de metal por ambos os grupos, sua utilização 

seguiu caminhos diferenciados. Se os Ocidentais utilizaram os machados de metal para 

as suas saídas freqüentes da aldeia, os Orientais aproveitaram esta ferramenta para a 

agricultura. A relação da agricultura com uma vida mais sedentária não foi a escolha 

dos Ocidentais, mesmo tendo todas as condições para exercitá-la. Tanto que os 

acampamentos feitos em meio a sua movimentação para a caça, a coleta e a atividade 

bélica passaram a ter maior importância que a aldeia no seu padrão de assentamento. Os 

roçados de mandioca por sua vez, obriga-os a voltarem e a concentrarem-se nas aldeias, 

ainda que o seu maior interesse sei a a busca dos inimigos para as atividades bélicas. 

Estas guerras não têm a ver com disputas territoriais, mas com a constituição da pessoa, 

ou seja, com a constituição social.

1. Os M byá no contexto da literatura Tupi-Guarani.

121



Os Araweté. de uma sociedade pertencente a família-lingüística Tupi-Guarani.

concentram-se na aldeia em função da agricultura do milho, conforme as épocas de 

plantio e colheita, embora a sua dinâmica sei a dispersiva, algo observado inclusive no 

modo de organizarem-se nas atividades cotidianas (Viveiros de Castro, 1986). Viveiros 

de Castro demonstra que o grupo não possui um centro relativo ao espaço público como 

é característico nas sociedades Jê. No caso dos Parakanã, o bloco dos Orientais se 

articulou para a constituição de uma organização sócio-política mais centralizada do que 

aquela dos Parakanã Ocidentais (Fausto, 2001). De qualquer forma, é uma marca desta 

sociedade a dinâmica de dispersão e descentramento, similar ao caso dos Araweté.

A constituição social dos Parakanã Ocidentais acontece pela captura de 

elementos ou bens simbólicos na relação bélica, como cantos e nomes trazidos junto 

com as mulheres estrangeiras raptadas (Fausto, 2001). No caso dos Orientais, começou 

a ocorrer patri-segmentações, ou seja, eles inventaram segmentações grupais internas 

bem marcadas, ao modo Jê. Desta forma, eles puderam dispensar uma abertura maior 

com o exterior, como aquela entre os Ocidentais para a sua constituição social.

Os Parakanã enfatizam o exterior na relação com os grupos inimigos, enquanto 

que entre os Araweté, o peso quanto ao mundo exterior é colocado no plano 

sobrenatural. Para os Araweté, os mortos, como outros, assim como as divindades, são 

peças fundamentais na elaboração do mundo social, e o xamã é o intermediário destas 

relações. De todo modo, eles dependem dos inimigos, que são ressaltados através da 

figura do matador, mesmo que para a relação voltar-se para o plano do sobrenatural. No 

caso dos Araweté, as figuras do matador e do xamã são essenciais, e entre os Parakanã, 

mesmo existindo um xamanismo sem xamãs, o pilar de sua existência social é o 

guerreiro/matador.

O caso dos Mbyá parece ter respaldo nestes modelos analíticos para pensar os 

Tupi-Guarani. Conta-se que os Guarani históricos cultivavam grandes roçados e que até 

mesmo produziam excedentes (Soares, 1997). O que se tem no momento sobre os Mbyá 

contemporâneos é a informação de que as movimentações, ou seja, as saídas de suas 

aldeias têm mais importância, especialmente do ponto de vista de sua cosmologia. 

Porém, sabe-se. a partir do que se apurou a respeito deles até aqui, que a agricultura tem 

peso simbólico considerável na relação com a reprodução dos ciclos de vida na aldeia, 

associados aos ciclos da criação do mundo, e aos momentos de concentração dentro das

122



casas de reza. É nestes momentos de concentração na casa de rezas que o xamã realiza

não só o batismo do milho e da erva-mate. como o das crianças (Ladeira, 1992; 2001).

Uma hipótese que poderia ser levantada é a de que a mobilidade não é 

exatamente uma opção entre eles, pois não tendo lugar para a agricultura e extração de 

recursos do ambiente num local, como sugeriu Litaiff (1996), eles precisariam sair em 

busca de outros lugares. Ainda que isso seja verdade, as migrações entre os Tupi- 

Guarani são relatadas há tempos, e sobre momentos históricos em que eles possuíam 

bastante espaço (H. Clastres, 1978). É fato também, que estas movimentações devem ter 

motivos diferentes nos vários períodos da história. O debate sobre este problema é de 

longa data e continua (Ladeira, 2001). O que parece no caso dos Mbyá é uma 

justificativa bastante bem elaborada pelo plano simbólico para a sua mobilidade. Definir 

o peso que a razão simbólica ou prática desempenha aí é tarefa para muita gente, visto 

que a história dos Tupi-Guarani é longa. De todo modo, pôde-se ver com Ladeira (1992; 

2001), Garlet (1997) e Guimarães (2001) que as mobilizações não são apenas uma 

caminhada propriamente dita em direção a Terra sem Mal, mas implicam em múltiplas 

formas de relação de reciprocidade entre as aldeias, dentro de um complexo geográfico. 

Além da bem propositada idéia de Garlet: pra quê eles investiriam tanto num local se o 

podem perder a qualquer instante, considerando as suas experiências nem um pouco 

positivas com a sociedade envolvente que continuam?

Entre os Mbyá, as mobilizações fazem com que a agricultura, mesmo sendo 

importante do ponto de vista simbólico, passe a ser algo secundário. Por sua vez, as suas 

mobilizações que acontecem em espaços descontínuos, ou seja, que não estão dentro de 

suas aldeias, visto estas estarem separadas e recortadas por populações regionais, não 

devem ser interpretadas como 'perda da cultura' (Ladeira, 2001). Ladeira afirma isso, em 

decorrência das comparações que se fazem entre eles e as sociedades indígenas 

amazônicas. Naquele caso, os territórios indígenas não são recortados por populações 

regionais tão variadas. Do mesmo modo, as terras demarcadas naquele caso muitas 

vezes coincidem com o território do grupo indígena, o que não acontece no sul do 

Brasil.

A mesma autora (idem) assinala que a sociedade nacional expandiu-se e, mesmo 

assim, os Mbyá articularam-se para dar conta desta nova situação. Eles tiveram que 

mudar sim suas posições diante desta nova realidade, de acordo com as suas

123



possibilidades. Em outras palavras, tiveram que fazer escolhas dentro de seu repertório 

de possibilidades (Fausto, 2001). Isto não significa um completo abandono de sua 

cosmologia, e sim mudanças dos elementos de sua estrutura que viessem a permitir a 

sua organização como grupo humano na relação com o mundo (Lévi-Strauss, 1975; 

1986).

Entre os Mbyá, segundo é possível deduzir através dos autores consultados, o 

dirigente espiritual, ou xamã, aparece como o elemento aglutinador nas aldeias e, 

principalmente, nas casas de reza, ainda que seja ele também a levar o grupo para outras 

aldeias e, sobretudo, o mais visado para os levar para a terra dos imortais. O 

nimongarai, ritual do recebimento da alma-palavra-nome pela criança, está relacionado 

a importância da agricultura do milho, que os concentra na aldeia. A vinda da alma de 

uma das região do mundo das divindades pode significar a possibilidade de alcançarem 

o seu objetivo, já que esta pessoa pode ter a aptidão em guiar o grupo para o local 

adequado neste mundo, essencial para obterem a imortalidade na Terra sem Mal 

(Ladeira, 1992).

O exterior, no caso dos Mbyá contemporâneos, está no plano sobrenatural, e 

implica em práticas que ora os concentra na aldeia, e ora os faz buscar novos espaços, 

dentro do que concebem como sendo o seu mundo. O que conduz a constituição social, 

ou seja, a construção da pessoa. A vida cotidiana será um constante cuidado para que 

consigam o seu objetivo. Se a alma-palavra vem da região das divindades, o objetivo é 

de fazer prevalecer esta parcela divina que está neles com as práticas indicadas por 

Nhanderu. Assim, para alcançarem o seu objetivo devem constantemente voltar-se para 

o exterior, ou seja, para o plano sobrenatural.

Viveiros de Castro (1986) caracteriza as sociedades Tupi-Guarani como 

centrífugas ou canibais. Neste tipo de sociedade a ênfase está posta na busca do exterior 

para a formação da pessoa.

Vale a pena citar ainda que alguns pesquisadores, ao estudarem os Guarani, 

comentaram de um comportamento comum entre eles, ocultar ou evitar falar sobre 

alguns princípios cosmológicos relativos à crença na Terra sem Mal (Cadogan, 1959; 

1971; Ladeira, 1992; Vietta, 1992; Garlet, 1997). O próprio Litaiff (1996) conta que o 

cacique orientou os Mbyá para que não falassem sobre a "religião". O autor comenta 

que eles participam das igrejas ao redor da aldeia apenas como uma forma de evitarem

124



problemas com os brancos, mesmo considerando a existência de casos de pessoas 

Guarani ditas convertidas 64

Viveiros de Castro (1986) trabalhou com material bibliográfico sobre os Guarani 

em várias passagens de sua tese. A imagem que o autor passa é de uma das mais ricas 

cosmologias para se pensar a construção da pessoa. O autor também chama a atenção 

para a indiferenciação no plano sociológico tão comum aos Tupi-Guarani que seria 

compensada por uma diferenciação bem marcada na relação com o plano cosmológico. 

Este antropólogo chegou a declarar um certo desconforto no início da sua pesquisa, 

porque os Araweté, muito diferentes das sociedades Jê com a sua organização social e 

espacial perfeitamente visível pareciam nem possuir uma organização. Tanto que sua 

descoberta, ou melhor, a sua entrada no universo Araweté foi ao perceber não só a 

intensidade das relações com o mundo sobrenatural, mas que elas tinham um espaço 

particularmente especial à noite, quando é dia no mundo dos grandes deuses canibais 

perfumados.

É evidente que a situação dos Mbyá é diferente, não só porque eles têm uma 

maneira específica de reagir ao contato e ao mundo, como também, pelo fato de que 

estão há muito mais tempo que os Araweté em contato. O contato em si não é um 

problema, como nos mostra Lévi-Strauss (1976; 1986), tanto que através dele e dos 

'Outros', as sociedades se formam. O problema é quando este contato implica em 

violência, que leve ao extermínio, ou que não garanta um espaço adequado para as 

populações indígenas viverem. De todo modo, vale a pena lembrar o modelo que 

Viveiros de Castro (1986) elaborou para pensar o caso dos Tupi-Guarani. Este modelo 

aponta como uma das características Tupi-Guarani uma certa plasticidade da morfologia 

social, relacionada à sua falta de rendimento de categorias sociológicas em sua 

formação. Isto chegou a dar a impressão a muitos estudiosos de sociedades Tupi de uma 

descaracterização cultural decorrente do contato.

Como foi possível ver entre os Mbyá, o mundo dos deuses e a relação com a 

animalidade, resultante de transformações de pessoas em bichos são freqüentes, e não 

são perceptíveis no plano sociológico. Pode-se notar entre eles uma profunda visão da 

realidade do mundo natural e humano, expressos em sua filosofia sobre o homem e até 

mesmo, segundo termos de K. Arhen (1991) para os Makuna, em uma ecosofia. A

64 O tema da relação dos Guarani com outras religiões foi tratado de modo específico por Brandão (1994).

125



ambivalência da vida social Mbyá se caracteriza, como vimos, na intercalação das séries 

divina, animal e humana. A morte é um eixo para pensar a relação destas séries, ou 

melhor, destes planos da realidade, conforme proposta analítica de Descola (1989) para 

a reflexão sobre os Achuar.

2. As noções de natureza e território.

Não é novidade que as populações indígenas têm problemas quanto ao 

reconhecimento dos lugares em que estão situados, ou que fazem parte de seu perímetro 

de ocupação diante da sociedade ocidental. Se à época da chegada dos colonizadores o 

problema era saber se eles tinham ou não alma, para daí reconhecê-los como parcela da 

humanidade (Lévi-Strauss apud Viveiros de Castro, 1996), no desenrolar da história 

outros problemas foram e estão sendo colocados para eles. Atualmente, o maior impasse 

para o reconhecimento de território para as sociedades indígenas passa pela questão da 

nova relação da sociedade ocidental com a natureza.

Esta nova relação com a natureza das sociedades ocidentais - considerando a 

idéia de que se trata aqui de um padrão de pensamento relativo a este conjunto de 

sociedades e também, de uma tipologia para pensá-las - é marcada por um novo 

sentimento, que implica em querer protegê-la a qualquer custo (Descola, 1998). Sabe-se 

que antes desta crise de consciência a relação da sociedade ocidental não era só de 

dominação, como o é ainda, mas de desfrute incontido, e até de desrespeito e violência 

no trato com a natureza (Thomas, 1989). O que permanece desta mudança é a aura do 

antropocentrismo, pois esta busca de proteção passa pela intenção da preservação de si 

mesmo, e não da natureza, algo como que separado deste homem ocidental.

Começa-se a ter na sociedade ocidental uma noção mais acentuada, que muitas 

das sociedades indígenas já possuíam, da dependência da natureza. Neste movimento, 

torna-se perceptível a presença iminente do antropocentrismo. Como uma das 

conseqüências, a biodiversidade passa a ter mais importância que a sociodiversidade e o 

conhecimento que estas sociedades possuem sobre a natureza e sobre ser humano. Ou 

seja, alguns grupos da sociedade ocidental querem proteger o seu meio ambiente e sua 

relação particular com a natureza de modo a desconsiderar o pensar de outras

126



sociedades, como as indígenas, e como conseqüência, uma das disputas atuais consiste 

em querer intervir no modo como estas sociedades interagem com o meio natural65

As relações que as sociedades indígenas estabelecem com a natureza não são 

iguais entre eles e nem iguais ao modo como nos relacionamos com ela (Descola, 1998; 

Viveiros de Castro, 1987; 1996). Não é preciso ir muito longe para saber que as culturas 

humanas têm sistemas de classificação do mundo diferenciados, além de conteúdos 

simbólicos particulares em relação ao mundo sensível e aos seres que nele vivem (Lévi- 

Strauss, 1989).

Em se tratando de um momento na história da sociedade ocidental em que a 

natureza passa a ser objeto para a preservação e não mais para o desfrute incontido, os 

índios passam a ter problemas neste sentido (Descola, 1998). Não bastando as disputas 

contínuas que seguiram-se durante séculos por interesses capitalistas, agora os discursos 

de grupos do lado da sociedade dos brancos revestem-se de crises de consciência em 

relação à natureza.

Parte das regiões de ocupação dos Mbyá está no litoral brasileiro, na Serra do 

Mar e na Mata Atlântica (Ladeira, 1992; 2001). Conforme levantamentos feitos por 

Ladeira (2001) esta área é atualmente visada pela sociedade envolvente também, por 

causa da sua rica biodiversidade. Só que os Mbyas a identificam como parte de seu 

mundo, ou seja, a região costeira foi criada por Nhanderw, ali encontram-se muitos 

elementos do mundo original.

Alguns Mbyá chegaram a reclamar a Ladeira (2001) que antes só precisavam 

pedir permissão para o uso de recursos naturais a Nhcmdem, sua divindade principal, e 

agora devem incluir o IBAMA nestes pedidos. Esta autora esteve muito tempo em 

campo como membro do CTI que entre outras atividades, trata da questão territorial 

para as populações indígenas, e admite que mesmo com a interferência de órgãos que 

auxiliam os índios, os problemas territoriais continuam. Isto tem feito com que os Mbyá 

envolvam-se em disputas judiciais para garantir o seu espaço.

Daí vem o problema para as sociedades indígenas em função da sua noção de 

território. Ladeira (1992) utiliza-se de fragmentos de mitos Mbyá para contar como eles

65 Descola (1998) refere-se a idéias de alguns tipos de ambientalistas para os quais o espaço protegido é 
aquele sem a presença humana. Sabe-se, a partir de estudos recentes, que a biodiversidade tem relação 
com a sociodiversidade, tanto que no caso da Amazônia, discute-se a idéia de que as sociedades indígenas 
daquela região podem ter contribuído para a sua formação.

127



pensam os lugares em que circulam e situam-se. Na sua tese de doutorado (2001), a 

parte central do trabalho é uma discussão mais teórica relativa a concepção de território 

- contemplando as reflexões da geografia e da antropologia na análise dos conceitos de 

terra, território e espaço - e dos impasses decorrentes da relação entre as sociedades 

indígenas e a sociedade envolvente no que se refere a este tema. Nesta parte do trabalho 

a autora nos mostra como a legislação relacionada aos problemas territoriais e 

ambientais é formulada para os povos indígenas do Brasil, Paraguai e Argentina.

Um critério para que os índios tenham a posse destes territórios definidos pelo 

Estado brasileiro é a permanência num determinado lugar. O problema desta definição é 

a de não considerar o fato de que os Mbyá estão se movimentando sim, mas entre as 

aldeias do espaço que concebem como sendo o seu mundo. Como Ladeira (2001) 

mostrou, os Mbyá estão permanentemente no seu complexo geográfico, mesmo que em 

movimento.66

De outro lado, na perspectiva de Garlet (1997), se os Mbyá sofreram um 

processo de desterritorialização no Paraguai, onde tinham o domínio de um território 

relativamente contínuo e delimitado, precisaram se re-articular para dar conta destas 

perdas. Além de irem tomando certa consciência da concepção de território do homem 

branco, em função da pressão sobre os locais em que se situavam, desenvolveram uma 

outra concepção de território. Este território passaria a ser mais aberto, amplo e 

descontínuo, pronto para ser conquistado e ampliado, e no qual a comunicação de suas 

partes passaria a se fazer necessariamente pela mobilidade. Da desterritorialização 

segue a reterritorialização e as justificativas para a posse de certos lugares.

Porém, vale notar que muitos dos locais que os Mbyá passaram a ocupar são 

próximos àqueles que perderam no processo da mobilidade (idem). De outro lado, fica 

para futura investigação a relação entre estrutura e história no que diz respeito a este 

problema, pois pode-se perguntar: será que eles teriam vindo para leste mesmo sem 

terem sido pressionados no processo de colonização do Paraguai? Ainda que a história 

dos Tupi-Guarani esteja marcada por processos de migração e expansão e os Mbyá

66 Isto até poderia ser um motivo para questionar o termo migração, já  que o espaço percorrido tem uma 
história, é o espaço dos Guarani. Ou não, considerando que eles não partilham, pelo menos até pouco 
tempo, a idéia de propriedade privada?

128



tenham se formado como grupo diferenciado dos demais Guarani no Paraguai como 

entendo a partir das informações de Garlet, fica a questão.

Viveiros de Castro (1986: 135) notou que os Araweté não tinham uma noção de 

território fechado até a pacificação, que os obrigou a pensar no tema. Conforme o autor:

"A concepção Araweté de território é aberta. Eles não têm a noção de um 

domínio exclusivo sobre um espaço contínuo e homogêneo.(...) Sua história é a história 

de contínuos deslocamentos, e de choques com outros povos (...) O movimento objetivo 

e subjetivo dos Araweté, quanto ao território, é o de um constante "ir adiante", um 

deixar para trás os inimigos e os mortos. A noção de reocupação de uma área antiga 

lhes é estranha, o que se constata mesmo dentro dos limites da bacia do Ipixuna. ”

Vale frisar a imagem que Guimarães oferece sobre a ocupação espacial dos 

Mbyá. Segundo esta autora: "Nas marchas prosaicas, os mbya atualizam ou vivificam o 

seu território, enquanto nas marchas cerimoniais, eles o expandem." (Guimarães, 2001: 

117) A visão panorâmica do seu espaço de ocupação é a de aldeias, como pontos 

nodais, espalhadas e atomizadas por grande extensão de terras, ligadas por uma rede de 

relações entre elas através das marchas prosaicas. Neste sentido, a autora escreve em 

resposta a observação de Viveiros de Castro (1986) sobre o investimento maior no 

plano cosmológico tão comum aos Tupi-Guarani, que neste caso traz algo mais visível e 

expresso no plano sociológico.

Porém, é possível notar o peso da relação com a sobrenatureza entre os Mbyá, 

como a própria autora demonstrou. Se a filosofia conforme H. Clastres (1978) 

descreveu, e os autores mais recentes, que a confirmam em certos aspectos, está correta, 

a intenção do Mbyá é a imortalidade, que significa o rompimento com as leis da 

natureza, tendo como uma de suas expressões, a morte. Quem morre pode ainda colocar 

a aldeia em perigo, já que a sua porção da alma terrestre pode vir a se transformar num 

espírito da floresta com o poder de matar definitivamente quem ele atacar. Nesta versão, 

que é a de H. Clastres, pode acontecer uma transformação da pessoa atacada em animal, 

como num jaguar. De outro lado, os autores da literatura contemporânea que escreveram 

a respeito deles afirmam apenas que este ente no qual se transformou a porção terrestre 

da pessoa após a morte representa um perigo, inclusive sendo motivo para saírem de 

uma aldeia em busca de outra. Conforme Garlet (1997), o Mbogua, um espírito, pode 

aparecer na forma animal para atacar a pessoa, causando doenças, e até mesmo a morte.

129



De qualquer forma, o que prevalece nos autores é que a ocupação de um lugar 

evoca o fato de que são aqueles os locais que foram ocupados por seus antepassados. 

Muitas das justificativas para a ocupação de um lugar foram fundamentadas 

principalmente pelo conhecimento dos Mbyá relativos a ocupação Guarani. Não sei se 

esta movimentação para estes lugares, ou próximo a eles é apenas um recurso para 

justificar os territórios ocupados, mas é motivo suficiente para os buscarem, tendo em 

conta a memória relativa a estes que, de fato, são os seus ancestrais. A diferenciação dos 

subgrupos Guarani ao longo da história é uma incógnita para os pesquisadores. Assim, 

parece ser o bastante para estarem nestes novos lugares, o fato de terem sido na sua 

maioria região Guarani, mesmo porque, muitos destes locais foram perdidos por eles, 

daí a relocalização, como enfatiza o próprio Garlet.

Guimarães (2001) aponta o modo de ocupação espacial dos Mbyá que, de certa 

forma, lembra o movimento dos turistas. Como os turistas, os Mbyá passam por muitos 

lugares e vivem neste movimento como numa outra dimensão do espaço. Os turistas 

saem de sua vida cotidiana e sedentária, enquanto os Mbyá vivem, deste modo, sua vida 

cotidiana, na qual se sobrepõe a vida sagrada, relativa a sua relação com a 

sobrenatureza. E uma ocupação do espaço que segue uma direção, apoiada na 

cosmologia e assim, no conhecimento de sua própria história.

Além do movimento entre aldeias e da constituição de novas aldeias ser algo 

distonante à concepção de território da sociedade ocidental, acrescenta-se o fato de que 

os indígenas não compartilham a noção de propriedade privada. Devido a experiência 

que os Mbyá têm passado em relação a perda de espaço, estão ficando muito mais 

preocupados em defender locais que sejam permanentes. Segundo as informações de 

Ladeira (2001) e Garlet (1997), até pouco tempo atrás os Mbyá resistiam em se articular 

para lutar por terra, em função da tradição, na qual não se inclui a nossa noção de 

propriedade privada. No princípio do mundo, como contam os Mbyá do Rio Grande do 

Sul, Nhanderu destinou as matas, ou as florestas para os Mbyá, e os campos aos brancos 

(Garlet, 1997). Com o tempo, o branco foi querendo também as terras do Mbyá. 

Percebendo isto tudo, os Mbyá estão se envolvendo em disputas pelas terras, visto 

saberem da ameaça constante a que estão expostos.

Apesar de algumas aldeias já estarem se envolvendo na luta pela demarcação de 

terras, a resistência dos Mbyá em aceitá-la, além dos motivos óbvios relativos a sua

130



atual forma de ocupar o espaço, refere-se à sua percepção de que a demarcação pode ser 

mais um motivo para o branco reduzir mais os seus espaços, e também um meio para o 

Estado confmá-los em determinados lugares, de modo a controlá-los (Garlet, 1997). De 

todo modo, como não lhes sobra outra alternativa, eles têm lutado pela posse de terras. 

Eles até participam de reuniões junto de outros subgrupos Guarani para defenderem 

interesses comuns, entre eles, a questão territorial, assumindo nestas situações a 

condição, ou a identidade de índios (Vietta, 1992).

Uma das críticas feitas aos Mbyá que vêm para a Mata Atlântica, ou que lá 

estão, é que as terras não lhes pertencem, pois seriam, aos olhos de alguns dos brancos, 

estrangeiros vindos da Argentina e do Paraguai (Ladeira, 1992). Dependendo do ponto 

de vista, pode-se dizer que os Mbyá não são mais estrangeiros do que nós em suas 

terras. Na sua concepção de mundo, que os define como uma sociedade ímpar, não está 

posto que antes disso são brasileiros, argentinos ou paraguaios.

Os Mbyá resistem às intervenções da FUNAI (Fundação Nacional do índio). 

Conforme é possível ver com Vietta (1992) e Garlet (1997), eles nem sempre têm boas 

experiências com esta instituição. Os Mbyá declaram que a FUNAI às vezes não 

respeita o seu modo de vida, querendo que eles vivam em postos indígenas com outros 

grupos étnicos, e se submetendo assim, a outros costumes que não o deles (Vietta,

1992). Além disso, como se pode notar até aqui, a característica dos Mbyá, a 

mobilidade, entra em choque com as perspecticas institucionais de nossa sociedade. 

Ainda assim, quando necessário, os Mbyá, e os Guarani de um modo geral, têm se 

reunido em alguns momentos para discussões em torno das atitudes necessárias dentro 

da dinâmica de nossa sociedade que permitam a sua integridade no espaço que conosco 

tentam compartilhar (idem).

Portanto, a questão é reparar simplesmente no significado que cada sociedade 

imprime no espaço, que relaciona-se a seu modo de se organizar socialmente e assim, de 

pensar e sentir o mundo. Ou seja, é levar em conta que a realidade é uma construção 

cultural, da onde emanam diferenciadas formas de ver o mundo. Neste sentido, por mais 

estranho que pareça, a natureza não é nada natural, é também o resultado da 

engenhosidade intelectual que caracteriza a humanidade na sua diversidade. Não é só 

para a biodiversidade que devemos olhar, mas para algo tão precioso como, a 

sociodiversidade.

131



Bibliografia Guarani.

Brandão, Carlos Rodrigues. "Os Guarani. índios do sul. Religião, resistência e 
adaptação". In. Somos as águas puras. Campinas, SP: Papirus, 1994.

Cadogan, León. "Chonó kybwyrá: aves y almas en la mitologia Guarani". Revista de 
antropologia. SP, FFCL daUSP, vol. 15 e 16, 1967-1968.

___________ . Ayvu rapyta (o fundamento do dizer). Textos míticos de los Mbyá
Guarani dei Guairá. Asunción dei Paraguay, Biblioteca Paraguaya de Antropologia - 
vol. XVI, fundación "León Cadogan", CEADUC - CEP AG, 1959 (1997, terceira 
edição).

___________ . Ywyra he ' ery: fluye dei árbol la palavra; sugestiones para el estúdio de la
cultura guarani. Asunción dei Paraguay, CEADUC, 1971.

Clastres, Helénè. A Terra sem mal O profetismo Tupi-Guarani. SP, Editora brasiliense, 
1978.

Clastres, Pierre. "O arco e o cesto". In. A Sociedade contia o Estado; pesquisa de 
antropologia política. RJ, Editora Francisco Alves, 1986.

Garlet, Ivori José. Mobilidade Mbyá: história e significação. Dissertação de mestrado, 
Porto Alegre: PUCRS, 1997.

Guimarães, Silvia Maria Ferreira. Os Guarani-Mbyá e a superação da condição 
humana. Dissertação de mestrado, Brasília, UNB, 2001.

Ladeira, Maria Inês. O caminhar sob a luz. O território Mbya à beira do oceano. 
Dissertação de mestrado, SP, PUC, 1992.

________________ . Espaço geográfico Guarani-Mbya: significado, constituição e uso.
Tese de doutorado, SP, USP, 2001.

Litaiff, Aldo. As divinas palavras. Identidade étnica dos Guarani Mbyk. Florianópolis, 
UFSC, 1996.

 . "Kesuita, uma metáfora mítico-histórica". Ilha. Revista de Antropologia.
Florianópolis, 2001.

Montardo, Deise Lucy Oliveira. A través do mbaraka: música e xamanismo guarani. 
Tese de doutorado, SP, USP, 2002.

Monteiro, John Manuel. "Os Guarani e a história do Brasil meridional". In. História dos 
índios no Brasil. Org. Manuela Carneiro da Cunha, SP: Companhia das Letras: 
Secretaria Municipal da Cultura: FAPESP, 1992.

132



Soares, André Luis. Guarani. Organização social e arqueologia. Porto Alegre, 
EDIPUCRS, 1997.

Vietta, Katya. Mbya: guarani de verdade. Dissertação de mestrado, Porto Alegre, 
UFRGS, 1992.

Bibliografia geral.

Arhem, Kaj. "Ecosofia Makuna". In. La selva humanizada. Ecologia alternativa en el 
trópico húmedo colombiano. Corrêa, F. Bogotá, ICAN/FEN/Fondo Editorial/CEREC, 
1991.

Carneiro da Cunha, Manuela. Os mortos e os ouEos. SP, HUCITEC, 1978.

Descola, Philippe. La Selva culta. Simbolismo e práxis en la ecologia de los Achuar. 
Quito, MLAL/ Abya-Yala, 1989.

______________. "Estrutura e sentimento: a relação com o animal na Amazônia".
Mana, 4 (1), 1998.

Evans-Pritchard, Edward. "Pesquisa de campo e tradição empírica". In. Antropologia 
Social. Lisboa, Edições 70, 1985.

Fausto, Carlos. Inimigos fiéis. História, guerra e xamanismo na Amazônia. SP, Editora 
daUSP, 2001.

Gow, Peter. O f mixed blood. Kinship and histoiy in peruvian Amazônia. Oxford, 
Clarendon Press, 1991.

Lagrou, Elsje. Caminhos, duplos e corpos. Uma abordagem perspectivista da 
identidade e alteridade entre osKaxinasva. Tese de doutorado, SP, USP, 1998.

Lévi-Strauss, Claude. O totemismo hoje. Petrópolis, Vozes, 1975.

__________________ . Antropologia estrutural. RJ, Tempo Brasileiro, 1975.

__________________. Antropologia estrutural dois. RJ, Tempo Universitário
Biblioteca Tempo Universitário 45, 1976.

__________________ . As estiuturas elementares do parentesco. Petrópolis, Vozes,
1982.

__________________. "Estruturalismo e ecologia". In. O olhar distanciado. Lisboa,
Edições 70, 1986.

133



________________ . "A ciência do concreto". In. O pensamento selvagem. Campinas,
Papirus, 1989.

 _______________  . Mito e significado. Lisboa. Edições 70, 1989.

Lima, Tânia Stolze de. "O dois e seu múltiplo: reflexões sobre o perspectivismo em uma 
cosmologia Tupi". Mana, 4 (1), 1996.

Malinowski, Bronislaw. Argonautas do Pacífico Ocidental. SP: Abril, 1976.

Meggers, Betty. Amazônia, a ilusão de um paraíso. BH / SP/ Itatiaia/ EDUSP, 1987.

Posey, Darrel. "Etnoentomologia das tribos indígenas da Amazônia". In. Ribeiro, Berta. 
Suma Etnológica Brasileira, Petrópolis, Vozes/Finep, 1987.

Roosevelt, Anna C. "Determinismo ecológico na interpretação do desenvolvimento 
social indígena da Amazônia". In. Neves, W. (org) Origens, adaptações e diversidade 
biológica do homem nativo da Amazônia. Belém, Museu Paranaense Emílio 
Goeldi/CNPQ, 1991.

Sahlins, Marshall. "O pessimismo sentimental" e a experiência etnográfica: porque a 
cultura não é um objeto de extinção". Parte I e n, Mana 3 (2), 1997.

________________ . Ilhas de história. RJ, Jorge Zahar Editor, (1987) 1990.

Thomas, Keith. O homem e o mundo natural. SP, Companhia das Letras, 1989.

Viveiros de Castro, Eduardo. Araweté. Os deuses canibais. RJ, Editora Jorge Zahar, 
1986.

Viveiros de Castro, Eduardo. Seeger, Anthony. Da Matta, Roberto. "A construção da 
pessoa nas sociedades indígenas brasileiras". In. Oliveira Filho, J. P (org.). Sociedades 
indígenas e indigenismo. RJ, UFRJ/Marco Zero, 1987.

______________________. "Os pronomes cosmológicos e o perspectivismo ameríndio".
Mana 2 (2), 1996.

 . "Etnologia Brasileira". In. Miceli, Sérgio (org). O que ler na
ciência social brasileira (1970-1995): Antropologia. SP, Anpocs/Sumaré/Capes, 1999.

134


