UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANA
SETOR DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA — MESTRADO
AREA DE CONCENTRACAO: HISTORIA DA FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORANEA

DISSERTACAO DE MESTRADO

ANALISE DO CONHECIMENTO, DA PERCEPCAO E DA VERDADE EM J. L.
AUSTIN

ROSANA PIZZATTO

Curitiba
2003



"TERMO DE APROVACAO"

“ANALISE DO CONHECIMENTO E DA PERCEPCAO EM J. L. AUSTIN”

ESTA DISSERTACAO FOI JULGADA _AP/A  (aprainarra) PARA
A OBTENCAO DO TiTULO DE MESTRE EM FILOSOFIA NA AREA DE
CONCENTRACAO: HISTORIA DA  FILOSOFIA MODERNA E
CONTEMPORANEA, E P(?KOV/@A (apPROVADAREPROVADA) EM SUA
FORMA FINAL PELO PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA -
NIVEL MESTRADO, DA UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANA. Em 11
de agosto de 2003.

PROFA,. DRA. MARIA ISABEL LIMONGI
COORDENADORA DO MESTRADO

APRESENTADO A COMISSAO EXAMINADORA INTEGRADA PELOS

%‘méﬁz

PROF. DR. PLINIO JUNQUEIRA SMITH
PRESIDENTE

PROFESSORES:

OF. DR. PAULO FARIA
MEMBRO

PROF. DR. EDUARDO BARRA
MEMBRO



11
ROSANA PIZZATTO

ANALISE DO CONHECIMENTO, DA PERCEPCAO E DA VERDADE
EM J. L. AUSTIN

Dissertagdo apresentada como requisito parcial a
obtengdo do grau de Mestre. Curso de Mestrado em
Filosofia do Setor de Ciéncias Humanas, Letras e
Artes da Universidade Federal do Parana.
Orientador: Prof. Dr. Plinio Junqueira Smith

CURITIBA
2003



v

Ao Carlos, com carinho



Agradecimentos

Ao meu orientador Prof Dr. Plinio Junqueira Smith, pela experi€ncia, paci€ncia e
amizade dispensadas na elaboragdo deste estudo, a minha admiragdo e o meu profundo

agradecimento.

Ao meu querido Carlos Luiz Strapazzon, pela compreensdo, dedicagdo e incansavel
presenga ao longo do mestrado, e pela leitura cuidadosa das versdes iniciais e final deste

trabalho.

Ao amigo Roberto Di Benedetto, pelo incentivo e auxilio durante todo esse periodo de

estudo e pela inestimavel amizade.

Ao Prof. Dr. Luiz Eva, pela amizade e disponibilidade em ler e contribuir para o meu

estudo.

A Aurea Junglos, pela dedicacio e competéncia prestadas ao Programa de Pos-

Graduagio em Filosofia.

A todos os professores e funcionarios do Programa de P6s-Graduagio em Filosofia da
Universidade Federal do Parana que participaram direta ou indiretamente na realiza¢do

deste trabatho.



VI
Sumario

Lista de abreviaturas das obras de Austin Vi1
Resumo........ . \%111
Abstract IX
INEFOAUCAO.ceeeeeeeeeaeeeceeerereeneeeeetesacteeaesesssssssssssasssssosnes 1
I Técnicas de investigacio filoséfica 3
1. Comentarios Prelminares. ... .....o.oouieiuiereeiie ittt e 3
2. Procedimento flOSOBICO. ........oooviiiiieieeee s 10
3. Algumas ObJECTES @ AUSLIL. .......oouuiiiiiiiiii ettt 19
II-Analise do Conhecimento 24
1. Argumentos sobre a Certeza € Seguranga..............cocoooiiiiiiiiiiiniiiiic e 33
2. Argumentos sobre aRealidade....................coooii 41
3. Uma discussdo critica acerca da posicao de AUSHD...........coocoeeeiiiviiiinieiiiiinceen, 49
II-Andilise da Percepcio 55
1. Consideragdes gerais sobre 0 homem comum..............c..ooooiiii. 56
2. O argumento datluSFO. .........ocoieiiiiiie e 58
3. Os dados dos sentidos com solu¢ao Ingiistica ............oceeviiiiniiiiiiiiiini 66
4. O duplo sentido do verbo “perceber”.............cccoiiiiiiiiiii e 72
IV-Analise da Verdade...........coeuereierensnnnanne 32
1. COMENTATIOS TUCIALS. ...........ooiiiuiiieieeeiiieaeeeeateeee et eeaaaieeeeaessesateeeeetesseee e e eaamnneeees 82
2. Tese de Austin: a verdade como correspondéncia convencional..............cc..ccccceennee. 83

3. Contra-argumentos de StraWSOM. ..........ccooiiiiiieiiiiieeicee e e 95
4. Respostas de Austin as criticas de StrawsSon.............occieiiiiiiiiiiiiiniiiic e 100

Referéncias Bibliograficas.. 109




Lista de abreviaturas das obras de Austin

DG — “Discussion Générale”

HT — “How to Talk — some simple ways”

IC — “Ifs and Cans”

OM — “Other Minds”

PA — Quando dizer é fazer — Palavras e A¢do
PC — “Performativ-Constatif”

PE — “A Plea for Excuses”

Pr — “Pretending”

PU — “Performative Utterances”

SP —— Sentido e Percepgdo

Tr I “Truth”

TWSI — “Three Ways of Spilling Ink”

UF — “Unfair to Facts”

Vil



Vi
Resumo

Esta dissertagdo apresenta o procedimento filoséfico de Austin e sua aplicagdo em trés
assuntos: o conhecimento, a percepg¢do e a verdade. Segundo Austin, o emprego de
técnicas adequadas para investigar a linguagem ordinaria contribui para elucidar temas
tradicionais da filosofia. Elas servem para examinar “o que se diria quando”, ou seja,
por que falamos do modo como falamos e o que pretendemos dizer exatamente com
isso. A analise dos usos de palavras e de expressdes pertinentes a um certo assunto
permitem esclarecer uma diversidade de fatos que ndo seriam percebidos sem ela. A
analise da linguagem nd@o apenas esclarece o significado de palavras ou expressdes mas
permite compreender a experiéncia. Um bom procedimento analitico deve, por isso,
sempre considerar o contexto dos usos da linguagem, pois, para Austin, linguagem e
experiéncia estdio inter-relacionadas de tal modo que o exame detalhado da primeira
pode revelar aspectos da ultima que poderiam passar desapercebidos. No tema
“conhecimento”, interessam 0s usos comurns dos verbos “saber” e “acreditar”. Austin
destaca que, neste ponto, ha diferengas epistémicas relevantes, principalmente entre
conhecimento e crenga e o carater executivo da expressdo verbal “eu sei”. No tema
“percepgdo”, o estudo de expressbes como “real” e “coisa material” permite criticar
dicotomias pressupostas pela teoria dos dados dos sentidos, como real/aparente,
percepcdo enganosa/veridica, dados dos sentidos/coisa material. Em relagdo ao tema
“verdade”, Austin analisa os usos da expressio “é verdadeiro”. Suas conclusdes
convergem para uma teoria modificada, ou refinada, da verdade como correspondéncia.

Palavras-chave: filosofia analitica, linguagem ordinaria, conhecimento, percepgio,
verdade.



Abstract

This dissertation presents Austin’s philosophical procedure and its application on three
subjects: knowledge, perception and truth. According to Austin, the appropriate usage
of techniques to investigate ordinary language contributes to enlighten traditional
philosophy themes. They are used to examine “what we should say when”, that is, why
we speak as we do and what exactly do we mean by it. The analysis of words and
expressions used in certain topics allows us to explain a diversity of facts that would not
otherwise be noticed without it. Language analysis not only shows what we mean when
we use words, but it also allows us to have a better comprehension of the facts under
investigation. A good analytical procedure must then always consider the context of the
language used, because for Austin language and experience are related in such a way
that a close examination of the first can reveal neglected aspects about the latter. On the
theme of “knowledge”, it is the ordinary use of the verbs “to know” and “to believe”
that is of interest. Austin remarks that, on this point, there are relevant episthemic
differences, mainly between knowledge and belief and the performative notion of the
verbal expression “I know”. Regarding “perception”, the study of expressions such as
“real” and “material thing” rejects well-known dichotomies postulated by the sense-data
theory, as real/apparent, delusive/truthful perception, sense-data/material thing. As for
the theme “truth”, Austin analyses the uses of the expression “it’s true”. His conclusions
lead to a revised, refined theory of truth as correspondence.

Key-words: ordinary language, analytic philosophy, knowledge, perception, truth.



Introducao

A filosofia da linguagem ordinaria, ou Escola de Oxford, surgiu na Inglaterra
entre as décadas de 1940 e 1950 e teve John Langshaw Austin como um de seus
principais representantes. Austin contribuiu para o esclarectmento e compreensio de
algumas questdes da filosofia tradicional por meio da anélise da linguagem ordinana.
Ao contrario de muitos filésofos e lingiiistas contemporaneos que consideraram a
linguagem ordinaria inadequada para uma abordagem filoséfica e, por isso, pretendiam
elaborar uma linguagem exata ou mais adequada a realidade, Austin tratou de abordar as
disting3es sutis da linguagem ordindria, pois elas podem fornecer respostas a algumas
questdes filosoficas. Ele conhecia as objegtes ao uso filosofico da linguagem ordinaria,
porém pensou que, antes de desconsiderar ou corrigi-la, cabia entender sua razo de ser.

Austin acreditava dispor de boas técnicas de andlise filosofica, justificadas
pelos bons resultados alcangados. Essas técnicas consistem especialmente em examinar,
por meio da linguagem ordinaria, “o que se diria quando”, bem como o por qué falamos
do modo como falamos e o qué queremos dizer com isso. E importante sublinhar que
Austin ndo pretende simplesmente esclarecer palavras e expressdes, mas esclarecer, por
meio do exame dos usos de determinados termos e expressdes presentes na linguagem
ordinaria, as nossas experiéncias.

O estudo que segue é uma tentativa de apresentar essas técnicas de
investigagio formuladas por Austin e estudar suas conseqii€ncias ¢ alcance sobre temas
como o conhecimento, a percepcdo e a verdade.

A importincia de apresentar inicialmente o procedimento analitico parece
justificar-se principalmente porque Austin o utilizou na elaboragiio de seus trabalhos
filosoficos mais caracteristicos e produtivos, como nas conferéncias sobre “outras
mentes”, sobre responsabilidade e ag@o, sobre a percepgéo e sobre os atos de fala.

O recorte epistemologico das obras de Austin deve-se & repercussdo de seus
resultados, em especial os estudos sobre a percep¢do que contribuiram para a
elimina¢do da teoria dos dados dos sentidos. Ainda hoje ha filésofos defendendo as
teses epistemologicas de Austin, como Robert Nozick na questdo das alternativas
relevantes e Oswaldo Porchat Pereira com a tese sobre a verdade.

A dissertagdo esta dividida em quatro capitulos. No primeiro expdem-se as
técnicas de analise filosofica de Austin. O objetivo central desse capitulo é demonstrar

que Austin emprega essas técnicas para esclarecer alguns temas tradicionais da filosofia.



2

De acordo com Austin, um bom procedimento analitico deve considerar sempre O
contexto do uso da linguagem, isto €, as diversas situagdes em que as palavras €
expressdes sao empregadas. Isso porque a linguagem e a experiéncia estdo relacionadas
de modo tal que um exame detalhado da linguagem ordinaria pode revelar aspectos que
ndo seriam facilmente percebidos sem o auxilio da linguagem.

Nos trés capitulos seguintes pretende-se apresentar o modo como Austin utiliza
suas técnicas para analisar, respectivamente, o conhecimento, a percepgio e a verdade.
Austin faz uma discussdo cuidadosa dos problemas filoséficos centrais de cada um
desses temas. Assim, o segundo capitulo trata da andlise do conhecimento. Com a
proposta de compreender o que é o conhecimento ele investiga especialmente 0 modo
como as pessoas comumente utilizam os verbos “saber” e “acreditar” na linguagem
ordiniria. Seus resultados caracterizam-se pelo destaque de importantes diferencas
epistémicas, principalmente entre conhecimento/crenga € o carater executivo da
expressdo verbal “eu sei”. Nessa analise Austin deu os primeiros passos na elaboragio
de uma de suas maiores contribuigdes tanto para a filosofia analitica quanto para a
lingiiistica: a idéia dos proferimentos performativos. Este tipo de proferimento se
caracteriza pelo compromisso entre as partes, quer dizer, o empenho da palavra é
fundamental na comunicago.

O terceiro capitulo trata da analise da percepgdo. A principal critica de Austin
neste tema € que os tedricos adeptos da doutrina dos dados dos sentidos ndo deram a
devida atengdo ao significado exato dos termos relacionados a percep¢do, nem
tampouco a diversidade dos fatos que a envolvem. E preciso considerar a percepgio
como um todo e ndo somente um aspecto isolado, destacado do contexto em que se
insere. Um dos resultados é que a percepgdo ndo deve ser classificada apenas como
enganosa ou veridica, conforme a exposi¢do de Ayer. A observagio cuidadosa de alguns
usos da linguagem ordinaria revela ndo somente que ha outros tipos de percepgdes
como também que ha tipos diferentes de coisas que sido percebidas.

Finalmente, o quarto capitulo apresenta a discuss@o entre Austin e Strawson a
respeito do tema “verdade”. Apds analisar alguns usos comuns da expressio “é
verdadeiro”, Austin propde uma teoria modificada — ou, como diz Strawson, purificada
— da verdade como correspondéncia. O debate entre Austin e Strawson, além de
interessante por st mesmo, ¢ bastante instrutivo para entendermos algumas das teorias

atuais acerca da verdade.



I — Técnicas de investigacao filosofica

1. Comentarios preliminares

O trabalho filosofico de Austin consiste na reflexdo de algumas questdes
aparentemente especificas, apoiada em uma sutil analise da linguagem ordinaria, mas
com grande relevincia para os problemas filosoficos tradicionais. Uma questdo que
Austin se coloca é como o filésofo procedera para investigar os temas filoséficos.
Normalmente, atribui-se a Austin um método filoséfico, cujo objetivo seria justamente
desfazer confusdes conceituais presentes no uso da linguagem ordinaria e com isso
elucidar alguns temas tradicionais da filosofia. Nessa visdo, Austin seria, por
exceléncia, o “filésofo da linguagem ordinaria”. Preocupado com a linguagem, ele, a
semelhanca de um lingiiista, mostraria os equivocos dos filosofos ao se desviarem dela,
bem como perceberia as nuances e finas distingGes presentes na linguagem ordinéria.
Essa é, no entanto, uma mé compreensdo do pensamento de Austin.

Austin ndo pretende simplesmente esclarecer palavras e expressdes, mas
esclarecer, por meio do exame dos usos da linguagem ordinaria, os fendmenos mesmos
que se quer compreender. O proposito € compreender a experiéncia. Como, porém, a
analise da linguagem permite uma melhor compreensdo dos fatos ou da experiéncia?

A investigacdo filosdfica deve levar em conta o contexto dos usos da
linguagem, isto €, a situagdo em que determinada frase € usada e que contribui para o
seu sentido. Contrario ao pensamento de que a linguagem nos serve meramente para
descrever os fendmenos observados, ou seja, de uma linguagem essencialmente
representativa, Austin sustenta que a linguagem ndo € apenas um instrumento de
descrigdo, mas tem também uma fun¢fo de executar agdes, como prometer, ordenar,
batizar, ameagar. Todos esses atos sO sdo verdadeiramente executados obedecendo a
regras lingiiisticas. Linguagem e experiéncia estdo inter-relacionadas, de modo que a
linguagem, se bem analisada, acaba sendo um instrumento capaz de agugar, avivar, ou
aumentar nossa acuidade perceptiva e reflexiva em relagio aos fatos ou a experiéncia.

O resultado satisfatorio de uma analise da linguagem, tal como pretendida por
Austin, depende fundamentalmente do emprego de um método adequado. Austin
acreditava dispor de um bom método, aplicavel ndo so6 para temas tradicionais da

filosofia como também para temas inexplorados. Tal método consiste em examinar,



4
procedendo a partir da linguagem ordinaria, “o que se diria quando”, como também “o
por qué” falamos da maneira como falamos e “o qué€” queremos dizer com isso.
Segundo Austin, tem-se um bom critério de analise quando se consegue chegar a um
acordo e, mesmo, & unanimidade', sobre “o que se diria quando”. “Para mim, o
essencial, de inicio, é chegar a um acordo sobre a seguinte questdo: ‘o que diriamos
quando’. A meu ver, a experiéncia prova amplamente que € possivel chegar a um
acordo sobre ‘0 que diriamos quando’, apesar de eu conceder que isso é normalmente
demorado e dificil.” (DG, p. 334)

O levantamento e a identificagdo das circunstdncias desvia a analise lingtiistica
da pura sintaxe para o aspecto seméntico, na medida em que mostra a diversidade de
situacGes nas quais a linguagem € usada. E o aspecto semantico nio pode ser
compreendido apenas analisando uma sentenga ou proposi¢do isolada do contexto em
que é utilizada. Ha, entdo, um aspecto “extra-lingiiistico” no método analitico de Austin.
Bem empregado, esse método permite compreender, por meio das expressdes utilizadas
em cada situa¢do especifica, a complexidade das experiéncias. Assim, “nos utilizamos a
multiplicidade de expresstes que a riqueza da nossa lingua nos fornece para dirigir
nossa atengdo a multiplicidade e riqueza de nossas experiéncias. A linguagem nos serve
de intérprete dos fatos que constituem nossa experiéncia, fatos que tenderiamos a ndo
perceber sem ela.” (DG, p. 333) E nesse sentido que a linguagem aguga nossa percepgio
e compreensio da experiéncia. Uma andlise adequada da linguagem nos faz notar fatos
que possivelmente niio seriam percebidos, caso ndo estivéssemos preocupados em saber
as circunstancias de uso de uma determinada expressdo. Observar o significado de
palavras e expressdes é observar 0 modo como sdo utilizadas, ou seja, € observar o
contexto de uso da linguagem, assim como todo o conjunto de relagdes humanas, regras
e convengdes que fazem com que empreguemos a linguagem desse modo; a anélise nos
revela, portanto, os fatos que fazem nossa experiéncia e os fendmenos que

investigamos.

Ao examinarmos o gue diriamos, que palavras utilizariamos em dadas situagGes, ndo
estamos meramente considerando as palavras (ou ‘significados’, quaisquer que
sejam) mas também as realidades sobre as quais falamos: estamos empregando uma
compreensdo agucada das palavras para agucar nossa percep¢do dos fendmenos,
embora ndo como arbitros finais. (PE, p. 182)

! Segundo Urmson, Austin costumava dizer que “a experiéncia mostra que um grupo pode lograr uma
virtual unanimidade.” (Urmson 1969a, p. 79)



5

Em vista disso, Austin preferiu chamar seu modo de fazer filosofia de
“fenomenologia lingiistica” a denomina-la de “filosofia analitica” ou “analise da
linguagem”. Esses nomes, segundo ele, encerram uma suggestio falsi de que o interesse
da analise é unicamente lingiistico. “Fenomenologia lingiiistica”, ao contrario, sugere
que o objeto de estudo sdo os fendmenos dos quais falamos por meio da linguagem.

Pela mesma razdo, a expressio “método analitico” ndo agrada a Austin. Ele a
considera inadequada por ndo representar exatamente o trabalho filosofico dos analistas
que, como ele, se preocupam, especialmente, com o contexto da utilizagio da
linguagem. “A expressdo ndo representa algo muito preciso a meu ver, € eu também ndo
penso que essa seja uma designagdo conveniente para descrever o género de coisas que
fazemos, nem a maneira pela qual no6s nos propomos a fazé-la.” (DG, p. 331) Mas,
mesmo imprecisa, a expressdao acaba sendo usada pelos filosofos, inclusive por Austin.
Afinal, segundo ele, “tudo o que se pode dizer ¢ que ninguém até agora inventou um
termo mais satisfatorio, ou pelo menos um termo sobre o qual nos estejamos de acordo”.
(DG, p. 331)

O termo “método” é encontrado, por exemplo, em “A Plea for Excuses”, texto
em que Austin se preocupa em investigar o tema “desculpa” e no qual descreve com
maior clareza seu procedimento, ou, como ele mesmo diz, seu método analitico. E em
“A Plea for Excuses”, como também em “Ifs and Cans”, que Austin aplica mais
detalhadamente seu procedimento. E importante notar, todavia, que Austin nio tem a
pretensdo de apresentar o Unico, ou o melhor, modo possivel de investigagdo da
linguagem ordinaria. Qualquer outro pode substitui-lo, desde que esse outro obtenha
melhores resultados. Um método filosdfico se justifica pelos resultados a que ele
conduz.

No Coloquio de Royaumont®, quando provocado por seus colegas analiticos a

descrever o que ele entende por método analitico, Austin diz o seguinte:

o método que eu poderia modestamente reivindicar como meu pode ser descrito
como um certo modo de abordar os problemas tal como se apresentam, com um
certo numero de habilidades ou de técnicas, que acabam por se constituir numa arte,
¢ que aprendemos pouco a pouco a aplicad-lo nio somente aos problemas tradicionais
da filosofia, mas a dominios ainda inexplorados que estdo na fronteira da filosofia,
que englobam todos os problemas excluidos, ignorados ou negligenciados. (DG, p.
332)

2 0 Coléquio de Royaumont ocorreu em 1958 e o texto “A Plea for Excuses” de Austin € de 1956.



6

No mesmo Coldquio, entretanto, quando questionado sobre a fronteira entre a
lingiiistica e a filosofia®, Austin insiste em que essa discussdo diz respeito também a
discussdo sobre o método analitico e da, entdo, uma Ultima descri¢io de seu trabalho:
“quando me perguntam porque fago o que fago, eu fico irritado. Tudo o que posso dizer,
da maneira mais insistente, ¢ que a palavra ‘método’ me desagrada. Prefiro a palavra
‘técnica’, no plural de preferéncia: ‘técnicas’.” (DG, p. 348)

Ao que parece, “método” poderia sugerir uma anterioridade de procedimento,
enquanto “técnica” parece indicar algo mais flexivel ou adaptavel ao tema e desse
indissociavel. Uma rapida observagdo nos varios ensaios de Austin ja nos mostra que as
técnicas por ele empregadas sempre estiveram de acordo com o tema pesquisado dentro
da linguagem ordinaria. Esse artificio desvia o procedimento filosofico de Austin da
generalidade. Trata-se, segundo Urmson (1969b, p. 25), de um “método de descoberta,
n3o de apresentagio”. Ou seja, a analise dos usos da linguagem permite a Austin tragar
distingBes, refinar conceitos e aprofundar certos temas, mas nfo garante a verdade do
que ¢ dito, nem propicia uma justificativa de suas idéias. Ainda segundo Urmson, esse
aspecto pode ser evidenciado em algumas notas fragmentérias sobre o assunto em que
Austin propde como titulo “algo sobre um dos modos possiveis de fazer uma parte da
filosofia”. (Urmson 1969a, p. 77) Novamente, Austin hesita em usar o termo “método”;
prefere falar de “um modo possivel” de abordar alguns assuntos.

De acordo com Urmson, Austin sempre considerou a dificuldade em se falar de
objeto e método em filosofia. Por isso, nunca ousou estabelecer qualquer um deles. As
razbes de Austin, segundo Urmson, podem condensar-se em duas. A primeira é que
Austin achava que o termo “filosofia” incorporava um grupo heterogéneo de
preocupagdes; assim, nomear um Gnico objeto ou método seria complicado. A segunda
é que as questdes ditas filosoficas sdo aquelas que ndo cabem em nenhuma ciéncia,
portanto, justamente as que carecem de um método geral valido. Entretanto, isso ndo
significa que Austin era contrario a qualquer tipo de método para trabathar em filosofia.

Austin sempre considerou, diz Urmson, que “todos os fildsofos estdo em seu direito de

> Para Austin, a fronteira entre a filosofia e a lingiiistica ndo & t3o bem definida como sustentam alguns
filésofos, como, por exemplo, Ayer. Essa discussdo remete & discussio do método analitico porque
Austin acredita que o seu procedimento filoséfico, ou seu “método”, ao ir além das palavras, mostra a
complexidade de situagdes dentro das quais falamos, ou seja, “a linguagem nos esclarece a complexidade
da vida.” (DG, p. 333)



7

tratar problemas que com maior urgéncia reclamam a ateng8o deles e para os quais tanto
suas habilidades quanto sua formagio sdo mais adequadas, e podem legitimamente usar
qualquer técnica que lhes pareca promissora, embora ndo possam esperar que todas as
técnicas alcancem igual éxito.” (Urmson 1969a, p. 76)

Embora Austin use tanto os termos “método” ou “métodos”, quanto “técnica”
ou “técnicas”, para referir-se ao seu procedimento filosofico, ele deixou claro, nas suas
ultimas conferéncias, a preferéncia por “técnicas”. Por essa razdo, falaremos das
“técnicas” de Austin e ndo tanto de seu “método”.

O procedimento filosofico de Austin € um topico controverso e sobre o qual ele
pouco escreveu. Descrevé-lo, portanto, requer certo cuidado. Discipulos € colegas de
Austin procuraram explicar seu modo de fazer filosofia, de forma que seus testemunhos
sdo importantes para uma visdo mais complexa. Warnock, por exemplo, ndo considera
que Austin esteja recomendando em “A Plea for Excuses” o uso de um método*
necessario na analise de um determinado tema, no caso, da “desculpa”. Nem tampouco
o uso de um método infalivel de procedimento a partir da linguagem ordinaria. O que
Austin estaria fazendo, segundo essa interpretagdo, ¢ apenas a recomendagdo de um
assunto interessante e de grande importincia no campo da Etica. E, para estuda-lo de
forma mais detalhada e completa, um bom caminho ¢ comegar com a analise da
linguagem ordinria. Ou sugere que, para o uso de um método que inicia investigando a
linguagem ordinaria, o assunto “desculpa” é muito atrativo.

Warmnock sublinha que Austin refere-se a um método. Ou seja, urm método
dentre outros possiveis, ou ainda, #m método aplicavel a alguns assuntos. Isso significa
que existem outros assuntos interessantes a serem investigados a partir da linguagem
ordinaria, como também outros modos de analisar o tema em questdo. E ainda, para

alguns assuntos, a linguagem ordinaria ndo é um expediente conveniente e estimulante.

‘[“desculpas”] ¢ um assunto metodologicamente atrativo, a0 menos se vamos
proceder a partir da lingnagem ordindria’. Obviamente isto ndo quer dizer que
‘proceder a partir da lingnagem ordinaria’ ¢ o caminho para dar inicio a uma parte da
investigacdo filoséfica; € implicar ndo s6 que ha outros caminhos, mas também que
ha outras areas de investigacio filosofica em que o caminho da ‘linguagem
ordinaria’ nfo é promissor. (Warnock 1989, p. 06)

]

* Cabe lembrar aqui que em “A Plea for Excuses”, 1956, Austin ainda usava o termo “método”. S6

posteriormente diz preferir “técnicas”.



8

Também Stuart Hampshire diz que conheceu o trabalho de Austin o bastante
para saber que certamente ele ndo pretendeu apresentar um método filosofico geral e
definitivo. “Eu conversei com ele o suficiente sobre filosofia, desde 1936 em diante,
para saber com certeza que ele ndo teve nenhum método filoséfico constante. Ele era
partidario dos experimentos e confiava na habilidade e em ter uma idéia, para entdo
trabalha-la.” (Hampshire 1969a, p. 97)

Urmson, tal como Hampshire e Warnock, participou constantemente dos
grupos de trabalho de Austin. Por isso, seus comentarios serdo, mais que auxiliares,

imprescindiveis para a compreensdo das técnicas austinianas.

Austin acreditava que havia desenvolvido uma técnica para abordar certos problemas
que lhe interessavam particularmente, problemas acerca da natureza da linguagem.
(...) Seu éxito na pratica era a justificagdo para o uso de tal técnica e, se qualquer
outra alcangasse éxito maior, seria melhor. (...) A execugdo dessa técnica, como
outras técnicas de investigacdo, ndo poderia ser exibida plenamente em livros,
artigos ou conferéncias convencionais. (...) Assim, uma exposi¢do suficientemente
completa dela por alguém (eu mesmo) que observou freqiientemente como Austin a
empregava, pode ser de maior valor que quaisquer comentarios criticos que
pudessem ser feitos de seus escritos publicados. (Urmson 1969a, p. 76-7)

O principal objetivo de Austin é, entdo, empregar suas técnicas para revelar ou
indicar fatos por meio da analise da linguagem ordinaria. As investigagdes das
utilizagbes das palavras e expressdes tragcam finas distingGes que langam luz a
diversidade de fatos, que ndo seriam td3o obviamente percebidos sem o recurso a
linguagem.

Austin sabia das queixas da filosofia em relagdo as aparentes obscuridades e
imperfeigdes da linguagem ordinaria. A solugdo, porém, ndo era desconsidera-la ou
corrigi-la sem antes entender sua razdo de ser. Se muitos filésofos e lingiiistas
consideraram a linguagem ordinaria inadequada para uma abordagem filosofica e, por
isso, julgaram ser mais conveniente criar uma linguagem exata, mais rigorosa ou mais
adequada a realidade, para Austin, ao contrario, deve-se esclarecer as distingdes mais
sutis que a linguagem ordinaria traga, pois essas distingdes podem auxiliar na solugdo de
importantes questdes filosoficas.

Austin entende que sua opgdo metodoldgica de recorrer, quando conveniente, a
uma analise da linguagem ordinaria também requer justificagdo. A justificativa de
empregar técnicas de investigagdo € dada por ele de trés modos. Em primeiro lugar, a

necessidade de clarificar a linguagem. Se as palavras sdo ferramentas com as quais os



9
filosofos devem lidar a todo momento, diz Austin, entdo devem ser usadas limpas.
Assim, a func¢@io primeira da técnica € esclarecer o significado dos termos empregados
nas discussdes filosoficas, evitando ambigiiidades e vaguezas, tracando distingdes e,
desse modo, desfazendo alguns problemas filosoficos aparentemente insolaveis. Em
seguida, recomenda que as palavras, como n3o sdo fatos ou coisas, sejam mantidas
distantes do mundo durante o exame. “Precisamos arranca-las [as palavras] do mundo e
manté-las & parte dele e frente a ele, de modo que possamos nos dar conta de suas
inadequacgdes e arbitrariedades, e possamos rever o mundo sem viseiras.” (PE, p. 182)
E, finalmente, ele lembra que a linguagem ordindria constitui o vocabulario comum €
esta facilmente ao dispor do investigador; lembra ainda que ela traz todas as distingGes
que foram e continuam sendo consideradas validas por muitas gera¢des, sobrevivendo a
dura confrontagio com as situagdes praticas em que sdo usadas. Além disso, essas
distingbes sdo sem duvida muito mais numerosas do que algumas que poderiam ser
tragadas em dado momento por um filosofo solitario, encerrado em seu gabinete, com
imaginagio e experiéncia limitadas. E necessario, porém, destacar que essa analise ¢ s6
o principio da investiga¢do, ndo o fim. O desenvolvimento da pratica pode vir a exigir
ndo somente recurso a um vocabulario técnico, como o da psicologia, o do direito, 0 da
lingiiistica, mas mesmo a criagio de um novo vocabulario técnico.’

Austin faz referéncia a dois possiveis obstaculos que os criticos poderiam
apresentar & analise da linguagem ordinaria. O primeiro seria a forma descomprometida
como as palavras sdo usadas na linguagem comum. Austin o chama de “uso frouxo” do
vocabulario. A imprecisio da fala pode gerar variacbes nos usos da linguagem,
afastando-a, desse modo, do rigor conceitual. Esse obstaculo € discutido por Austin
quando ele argumenta que, apesar de existir discorddncia nos usos da linguagem, é
possivel investigar quando e por que ela ocorre. Um desacordo, diz o autor, ndo deveria
ser repudiado, mas confrontado. A compreensio do desacordo pode ser decisiva para o
esclarecimento de determinada questdo. O importante ndo é a linguagem ordinaria estar

correta, mas a analise dela esclarecer o assunto em questdo.

Se o uso é frouxo, podemos compreender a tentagio que leva a ele, e as distingles
que ele oculta; se ha descrigdes ‘alternativas’, entfo a situagio pode ser descrita ou

* Austin mesmo serviu-s¢ de um novo vocabulario para a sua teoria dos atos de fala; em suas vérias
conferéncias sobre filosofia da linguagem ele introduziu termos técnicos como “atos realizativos ou

LR I3

performativos”, “forga ilocucionaria”, “atos ilocucionarios”, “atos perlocutérios”, entre outros.



10

pode ser ‘estruturada’ de duas formas, ou talvez se trate de uma situagdo em que,
para os propositos do caso, as duas alternativas se reduzem a mesma. Um desacordo
quanto ao que diriamos nio deve ser desprezado, mas sim atacado: pois a explicacdo
dele dificilmente nio sera iluminadora. (PE, p. 184)

O segundo obstéaculo estaria num aparente dogmatismo. Ou seja, diz respeito a
pretensdo de a linguagem ordinaria ser a Ultima palavra. Sobre esse ponto, Austin diz
que a linguagem ordinaria é, ao contrario, a primeira palavra, pois est4 repleta de
imperfeicdes que precisam ser desfeitas. E um instrumento que deve ser aprimorado,
com muito cuidado e paciéncia, para dar a correta compreensio dos fendmenos e da
experiéncia. “Se uma distingdo funciona bem para os propositos praticos na vida
ordinaria (nfo significa faganha, pois inclusive a vida ordinaria é repleta de casos
dificeis), entdo é seguro que ha algo nela, pois ela ndo indicaria nada; contudo, é de se
esperar que ndo seja a melhor forma de ordenar as coisas se nossos interesses sio mais
amplos ou mais intelectuais que os ordinarios.” (PE, p. 185) O que Austin n3o admite
sdo as distingdes torpes e mal fundamentadas que muitos filosofos apresentam e que

encobrem as distingdes mais finas e produtivas presentes na linguagem ordinaria.

2. Procedimento filosofico
a) Delimitacio do tema

Antes de iniciar qualquer investigacio filosofica € necessario, naturalmente,
delimitar um campo de interesse filosofico. O que se busca aqui é um bom assunto para
trabalhar dentro da filosofia. No entender de Austin, essa delimitagdo ndo é tdo facil ou
dbvia, como pode parecer & primeira vista. Exemplos dessa delimitagdo sdo encontrados
na maioria dos escritos de Austin. Em “A Plea for Excuses” e “Three Ways of Spilling
Ink”, por exemplo, ele estava interessado na investigagdo do tema “desculpa”. Seu
objetivo principal foi dar alguma contribuigdo a filosofia moral. Segundo Austin, a
filosofia moral se esfor¢a para determinar quais agdes sdo boas ou mas, justas ou
injustas. NogOes tais como as de Responsabilidade e Liberdade estdo, obviamente, no
centro das discussdes éticas. Mas comegar por essas nogdes, t3o batidas e a respeito das
quais temos ja tantos preconceitos e idéias formadas, ndo sena indicado. Talvez seja
melhor encontrar um tépico mais modesto, acerca do qual podemos esperar uma

solugdo, € menos controverso, sobre o qual ainda nio temos opiniio formada. A



il

tentativa de compreender primeiramente o que ¢ uma agdo pode ser uma maneira de
contribuir para a filosofia moral. E Austin entende que um bom caminho para estudar e
classificar as agOes € investigar como nos desculpamos ordinariamente e os tipos de
desculpas que invocamos. Esse é um assunto relativamente restrito, mas de obvias
repercussdes, e sobre o qual ndo temos preconceitos formados.

Ao que parece, Austin julga que todas as ag¢Ges tém sido tratadas pelos
fildbsofos como iguais. Austin, por exemplo, ndo entende que elas possam ser
igualmente identificadas exclusivamente a movimentos fisicos. A expressdo “fazer uma
acdo” parece mais complexa. Ela implica outras questfes que nfo correspondem a
movimentos fisicos. Por exemplo, respirar, ver e dar xeque-mate, devem ser
classificadas como “fazer uma agdo”? O que significa exatamente fazer ou realizar uma
acdo? Responder a essa questio, ou a0 menos torna-la mais clara, parece de fato um
meio de enriquecer o estudo da filosofia moral.

Com o proposito de entender melhor o estatuto das agdes e, com isso, dar a sua
contribuicio ao estudo da filosofia moral, Austin examina a “desculpa”. Perguntas
como “quando nos desculpamos de alguma conduta?”’, ou “quando as desculpas sdo
oferecidas?”, parecem indicar, segundo o autor, um bom comego 3 analise do que
significa exatamente realizar uma agdo.

E importante insistir em que o campo escolhido para a analise seja de
preferéncia ndio muito debatido pela filosofia tradicional®, “pois, nesse caso, inclusive a
linguagem ‘ordinaria’ tornar-se-a contaminada com o jargdo das teorias extintas, e
também nossos proprios prejuizos, enquanto mantenedores ou embebidos de opinides
tedricas, serdo facil e insensivelmente atingidos”. (PE, p. 182) Essa recomendagio, no
entanto, parece estranha e até contraditoria diante do interesse de Austin, acima exposto,
de esclarecer alguns problemas filoséficos por meio da anilise da linguagem ordinéria,
pois, por um lado, Austin prop&e elucidar questdes da filosofia tradicional e, por outro,
ndo recomenda trabalhar com assuntos muito discutidos pelos filésofos. Mas tal
contradi¢io € apenas aparente. O interesse filosofico de Austin é evidente. As analises
dele sempre tiveram em vista um tema importante dentro do debate filosofico, como

K

“responsabilidade”, “conhecimento

7 &L

, “percepcdo”, “verdade”. O que € provavel que ele

¢ Segundo Urmson, Austin considera isso importante principalmente para os principiantes: “Austin
sempre recomendou que os principiantes na técnica escolhessem dreas ndo muito pisadas pela filosofia”.
{Urmson 1969a, p. 78)



12

esteja considerando nessa preferéncia é que, na grande maioria das vezes, esses temas
ndo foram corretamente ou cuidadosamente tratados pelos filosofos por meio da
linguagem ordinaria; ou seja, que nenhum desses temas, assim como possivelmente
muitos outros, nao foram observados e estudados dando a devida atengdo ao seus usos
lingiiisticos, as finas e sutis distingdes que eles, ou algumas expressdes familiares deles,
apresentam na analise adequada dos usos da linguagem ordinaria. O que Austin
pretende € abrir um novo caminho para as questdes tradicionais, a partir de questdes
menores, mas obviamente associadas a elas. Apenas ndo devemos abordar inicialmente
e de imediato os grandes temas filosoficos.

E preciso fazer outra observagio nessa questio. Além de ter em mios um
assunto de interesse filosofico, € aconselhavel também que esse assunto seja produtivo
se o0 considerarmos a partir da linguagem ordinaria. Pois, ha também assuntos de
interesse filosofico que, entretanto, ndo sdo fecundos se discutidos usando apenas as
distingdes da linguagem ordinaria, como o Tempo, por exemplo. “Usando, ent3o, tal
método é obviamente preferivel investigar um campo em que a linguagem ordinaria é
rica e sutil, como o € no urgentemente pratico assunto da Descu/pa, mas certamente nio

o é no assunto, por exemplo, do Tempo.” (PE, p. 182)’

b) Uso das técnicas

As técnicas de anilise da linguagem ordinéria ndo sfo normas bem definidas;
sdo, como Austin diz, certas habilidades especificas. Talvez se possa comparar a uma
espécie de “saber como™®, por exemplo, saber como jogar ténis. Um bom investigador
da linguagem — assim como um bom jogador de ténis, ou nadador, ou comunicador —
deve ter certa capacidade ou dispor de determinados conhecimentos praticos para
desempenhar com sucesso seu trabalho, seu “jogo”. As técnicas de analise propostas por
Austin devem considerar as situagdes. Cada assunto analisado, assim como cada jogo
jogado, deve considerar a pratica em questdo. O jogador de ténis deve considerar ndo s6
as regras do jogo e os conselhos técnicos, mas, especialmente, o desenrolar da partida
(as deficiéncias do adversario, suas condigGes fisicas, a quadra, os torcedores etc.). O

investigador da linguagem, do mesmo modo, deve dispor de habilidades praticas para

7 Austin recomenda também que a lingua a ser trabalhada seja a prépria lingua materna do investigador.
¥ A respeito da expressdo “saber como”, ver Ryle G. Cap. II, 1990.



13

analisar cada assunto em particular; a escolha das técnicas depende do assunto
analisado.

Assim, apesar de essas técnicas, ou habilidades, poderem ser ensinadas, deve-
se considerar também a capacidade individual do investigador. Segundo Isaiah Berlin —-
que foi amigo de Austin e participante, como ele, de grupos de anélise filosofica em
Oxford® —, Austin, além da excepcional capacidade como professor, era 6timo condutor
de grupos de pesquisa. Nas palavras de Berlin, “Austin tinha grande entusiasmo pela
preciso, pela informagio fatual, pela analise rigorosa, por conclusdes testaveis, pela
habilidade em juntar coisas e depois separa-las novamente, e detestava a vagueza, a
obscuridade, a abstragiio, a evasdo de assuntos por meio da metafora ou retorica ou
jargdo ou fantasia metafisica”. (Berlin 1973, p. 1-2)

Dividimos as técnicas de Austin, expostas a seguir, em quatro: as duas
primeiras sdo utilizadas para o estabelecimento dos fatos — tratam do recolhimento dos
fatos alcangados por meio da andlise dos usos da linguagem ordinaria — e as duas
ultimas sdo empregadas para a feorizacdo dos fatos — buscam, primeiramente, as
explicagdes adequadas dos usos estabelecidos anteriormente para, em seguida, aplicar

essas explicagdes nos estudos filosoficos.

Estabelecimento dos fatos

b.1) Recolhimento de vocabuldrio: este recolhimento consiste, especialmente,
em fazer uma lista de palavras e expressdes idiomaticas atinentes ao assunto delimitado.
Segundo Austin, esse trabalho fica bem mais interessante e fecundo quando feito em
equipe. A discuss3o em grupo conta com o apoio de sugestdes, justificagdes e corregdes
dos outros investigadores, além de ativar a imaginagdo de todos. Austin acreditava que
um grupo, com vontade e esforgo suficientes, acabaria sempre chegando a unanimidade

das resolugdes. Ele mesmo recorria intensivamente a essa pratica, pois, segundo ele, era

? Por volta de 1936-7 um grupo de jovens filosofos de Oxford comegou a se reunir para discutir filosofia.
Essas discussdes originaram a chamada “filosofia de Oxford”. As reunibes ocorriam, geralmente, as
quintas-feiras ao entardecer e aos sabados pela manhd. No grupo de quinta-feira estavam, entre outros,
Austin, Berlin e Ayer; e no grupo de sibado, Austin, Warnock e Hare. Austin foi o principal condutor de
ambos 0s grupos.



14

o modo mais seguro de alcangar os resultados mais elaborados.’® A declaragio de
Warnock, que foi um assiduo participante dos grupos de trabalho de Austin, confirma

esse ponto:

eu estou completamente certo de que Austin acreditou que o melthor modo, talvez o
anico modo, de chegar a um acordo sélido era por meio da discussdo cooperativa
(ndo competitiva) de questdes (bem definidas) entre colaboradores (de niveis
razoavelmente proximos); ¢ acredito que, como uma matéria de fato, ele preferin
essa forma de atividade filosofica a composicio solitaria de conferéncias, artigos ou
livros. (Warnock 1989, p. 9)

Essa técnica pode, e deve, contar com a ajuda de auxilios sistematicos. O
principal auxilio utilizado por Austin é o dicionario. O dicionario pode ser empregado
independentemente do assunto pesquisado, pois colabora com o esclarecimento da
linguagem ordinaria; ele exige, acima de tudo, paciéncia.

Austin propde dois modos de procedimento com o dicionario. O primetro € lé-
lo do inicio ao fim, anotando todos os termos pertinentes ao assunto. Ao fim, os
investigadores terdo em mdos uma lista bastante completa. Segundo ele, esse
empreendimento ndo toma tanto tempo quanto parece.’ O segundo modo ¢ elaborar
primeiramente uma lista com palavras relevantes e depois procura-las no dicionario.
Ocorreré que cada palavra implica outros tantos sinénimos. Entdo, anotam-se todos os
sindbnimos e, novamente no dicionario, procuram-se outros sindnimos. Deve-se fazer
isso até encontrar repeticdes.” Quanto mais frases e exemplos recolhidos, mais
detalhada e correta a analise. “A maxima de Austin era que na duvida se um termo era

necessario ou pertencia realmente ao campo em questio, comegaremos por inclui-lo,

1% Segundo Urmson, Austin dizia que um mimero razoavel de filésofos para compor a equipe de
investigagio era de aproximadamente dez.

! «Austin, que deve ter lido por inteiro muitas vezes o Little Oxford Dictionary, insistia que isso ndo leva
tanto tempo quanto se poderia esperar.” (Urmson 19693, p.79)

12 Austin encontrou no dicionario muitos advérbios ¢ nomes abstratos que tém relevancia para o tema
“desculpa”. “Trabalhando o diciondrio ¢ intercssante notar que grande porcentagem dos termos
conectados com desculpas resultam ser advérbios, um tipo de palavra que ndo tem desfrutado uma parte
tdo grande da luz dos focos filos6ficos como o nome, substantivo ou adjetivo, e o verbo. (...) Além dos
advérbios, contudo, ha outras palavras de todos os tipos, incluindo numerosos nomes abstratos, ‘mal-
entendido’, ‘acidente’, ‘propésito’, € outros parecidos, ¢ também alguns verbos que fregiientemente
ocupam posi¢des chave para o agrupamento da desculpa dentro de classes de nivel superior (“ndo

conseguir deixar de’, ‘ndo querer dizer’, ‘niio conceber’, ou também, ‘pretender” e ‘tentar’).” (PE p.187)



15

posto que é mais facil eliminar mais tarde os termos que resultam ser intrusos do que
reparar omissdes.” (Urmson 1969a, p. 78)

Além do dicionario, Austin apresenta outros auxilios sistematicos. Sao as
fontes afins, isto é, obras diretamente relacionadas ao tema pesquisado, desde que nio
sejam filosoficas. Elas permitem ampliar os termos, além de fornecer casos e distingdes
em abundancia. A razdo pela qual ndo se devem utilizar textos filosoficos ¢ livrar-se o

maximo possivel de opiniGes tedricas muitas vezes mal fundamentadas.

As formas mais Obvias de obter uma lista bastante completa sfio: a) a livre
associagdo, em que os investigadores acrescentam quaisquer termos que se¢ lhes
apresente relacionado com os poucos que se tinha no comego; b) a leitura de
documentos relevantes — ndo as obras dos filésofos, mas sim coisas tais como, no
campo da responsabilidade, informes legais, ou, no campo dos artefatos, catalogos
por correio —; ¢) uso do dicionario. (Urmson 1969a, p. 78-9)

Os auxilios sistematicos — dicionario e fontes afins — ajudam a tragar mais
distingdes e ver o assunto em questdo com mais precisdo. Com isso, tornam a analise
mais sofisticada. Austin recomenda o dicionario, textos de direito e textos de psicologia
para analisar a “desculpa”. Os dois 1ltimos s3o as fontes afins. A riqueza de termos no
dicionario, de expressGes e casos na jurisprudéncia, e de diversidades de
comportamento na psicologia, contribuem de forma significativa ao propésito. Assim,
as fontes afins tornam a analise mais eficiente pela incorporagio de meios mais
complexos e avangados.

O direito registra inimeros acontecimentos que sio exemplos de pedidos de
desculpas. “Ninguém que utilize essa fonte duvidard por muito tempo, creio, que o
common law, e em particular o law of tort"”, é o depésito mais rico.” (PE, p. 188) A
psicologia, com seus estudos de antropologia e comportamento, ajuda no entendimento
de determinadas condutas. “Aqui se registram e classificam algumas variedades de
comportamento, algumas formas de atuar ou algumas explicagdes da realizagdo de
acdes que ndo tém sido observadas ou nomeadas pelos homens comuns nem

consagradas pela linguagem ordinaria.” (PE, p. 189)

30 law of tort tem como correspondente a Responsabilidade Civil, que s3o as normas ¢ principios

juridicos que regulamentam as agdes que causam danos morais ¢ materiais e as respectivas indenizagdes.



16

b.2) Explanacdo de “o que diriamos quando”: com a lista das palavras e
expressdes em maos, os analistas devem agora imaginar e pesquisar inGimeros exemplos
do que diriam e n3o diriam usando o vocabulario recolhido, observando sempre o
contexto. E o periodo de relembrar e inventar historias condizentes ao assunto. A tarefa
aqui ¢ produzir exemplos e contra-exemplos dentro das mais variadas situagdes em que
os termos e expressdes em questdo sdo utilizados. E importante ndo s6 o que se diz em
determinada circunstancia como também o que nio deve ser dito, ou seja, frases que sdo
em principio significativas mas que, entretanto, soam esquisitas no uso ordinario.
Segundo Urmson, Austin sempre considerou que “deveriamos também anotar as coisas
que nio sdo possiveis de se dizer em certas circunstincias, embora ndo manifestamente
erros gramaticais ou outros absurdos.” (Urmson 1969a, p. 79)

O uso dos auxilios sistematicos — dicionario e fontes afins — também sio uteis
aqui. Desse modo, as historias adequadas & analise podem ser adquiridas por meio da
literatura, como também pelo uso da pura ficgdo, alheia ou propria. Nesse ponto, a boa
imaginagido é fundamental. Entretanto, Austin adverte que contar histérias ndo é criar
teorias. Excesso de especulagdo pode ocultar fatos importantes. Urmson lembra que
Austin sempre insistia em que “teorizar prematuramente pode cegar-nos diante dos fatos
lingiiisticos.” (Urmson 1969a, p. 80)

E importante, nesse momento da exposicdo das técnicas, destacar o papel da
imagina¢do na investigagdo. Uma imaginagio agucada, fértil e vivaz obtém resultados
mais completos. Para o tema “desculpa”, Austin diz que “o objetivo é imaginar as
variedades de situagdes em que damos desculpas e examinar as expressdes empregadas
ao da-las.” (PE, p. 186)

Sdo ainda bons exemplos do uso da imaginagdo os ensaios “Ifs and Cans”,
“Pretending” e “Three Ways of Spilling Ink.”. Em “Ifs and Cans”, Austin investiga a
utilizacdo de “posso” e “poderia” com o objetivo de demonstrar quais proposi¢des que
envolvem esses termos — como, por exemplo, quando dizemos coisas que podemos
fazer ou que poderiamos ter feito — ndo sdo congruentes com o determinismo, ndo raro
alegado por outros filésofos. Para isso, Austin realiza uma analise pormenorizada e de
extrema originalidade, com inimeros exemplos que procuram responder questdes como:
“sd0 os podes constitutivamente hipotéticos? Se existir € quando existir uma clausula se,

agregada a uma outra clausula principal que tenha pode, posso, ou poderia haver, que



17

tipo de se é este? Qual o seu significado, ou qual o efeito da combinagio desta particula
com a clausula principal?” (IC, p. 205)

Segundo W V. O. Quine, o uso da imaginagfo na pratica de Austin seria, em
principio, problematica, pois tornaria a investigagdo introspectiva. E é usual aceitar que
os dados introspectivos ndo sdo dignos de confianga devido ao carater subjetivo que
apresentam. Para escapar da associacdo entre dados introspectivos e subjetividade,
Quine vé na técnica de Austin uma saida engenhosa: o trabalho em equipe. Quando
Austin fala em introspecgio, refere-se a uma introspec¢do que pode ser controlada por
um trabalho em grupo. Isso significa que ela é subjetiva apenas no inicio; ao final,
quando as exposi¢Ses de cada investigador sdo defrontadas com as dos demais e
amplamente discutidas, o resultado € objetivo. “A estratégia consiste em tomar o
subjetivo e objetiva-lo depois, gracas a soma social total dos sujeitos individuais.”
{Quine 1969, p. 87)

Quine acrescenta ainda outra vantagem nesse artificio da técnica: a
contribuicdo ao estudo semantico. Para exemplificar, Quine supde um lingiiista
estudando os diferentes termos de outra lingua, que nio a sua. Ele podera perceber,
através da indugdo, que os individuos do grupo estudado aplicam o termo “filhote de
cdo” somente para as mesmas coisas para as quais aplicam o termo “cdo jovem”. Desse
modo, o lingiiista conclui que “filhote de cdo” e “cdo jovem” sdo termos de mesma
extensao.

Mas o lingiiista ndo podera, diz Quine, explicar por esse meio a igualdade de
termos como “solteiro” e “homem nio-casado”, devido as diferengas de informacio e
conhecimento que cada membro do grupo possui. Isto é, o fato de um membro do grupo
empregar o termo “solteiro” para designar alguém conhecido dele, nio significa que um
segundo membro do grupo também possa empregar 0 mesmo termo & mesma pessoa,
pois € bem possivel que essa pessoa ndo seja conhecida desse segundo. Entretanto,
argumenta, essa dificuldade pode ser superada se o lingiiista fizer uma investigacdo de
cada membro do grupo, seguido de uma posterior objetivagdo. Ou seja, no momento em
que o lingiiista compara os empregos particulares dos termos “solteiro” e “homem nio-
casado” que cada um utiliza em particular, ele acaba objetivando tais termos. A
conclusdo objetiva do lingiiista é que todos os integrantes do grupo em estudo sé

empregam o termo “solteiro” a homem “ndo-casado”.



18

Teorizagdo dos fatos

b.3) Explicagbes adequadas: trata-se, nessa nova etapa do procedimento
filosofico, de explicar porque os fatos trazidos a luz pelas etapas precedentes sao como
sd0. As explicagdes “serdo corretas e adequadas se deixarem claro porque o que se diz
em nossas historias tem ou ndo éxito, ¢ possivel ou impossivel. Assim, que as
explicagdes dadas sejam corretas e adequadas € uma questdo empirica, ja que podem ser
contrastadas com os dados recolhidos.” (Urmson 1969a, p. 80) Ha, portanto, um critério
empirico; isso significa que novos fatos podem aparecer e anular resultados ja
elaborados. Por isso, para evitar decepgdes futuras, ¢ fundamental seguir com cautela e
ateng@o todas as técnicas necessdrias e adequadas a cada assunto. “O descobrimento e
formulagdo de explicagdes adequadas € um assunto que requer grande destreza e algo de
sorte.” (Urmson 1969a, p. 80)

Trata-se, portanto, de elaborar, por meio das diferentes possibilidades de uso, o
significado e, conseqiientemente, a elucidacdo de cada termo analisado. Tal elucidagdo
serd sempre provisoria, pois essa técnica (empirico) ndo traz respostas ou solugdes
definitivas. Cada questdo sempre podera ser reconsiderada a luz de novos argumentos,
de diferentes aspectos etc.

Os fatos estabelecidos pela andlise do que dizemos em determinada
circunstancia fornecem, entdo, os conceitos a serem explicados filosoficamente. A
explicagdo desses fatos pode ser observada em ensaios epistemologicos de Austin, como
“Other Minds”, Sentido e Percepgdo e “Truth”. Exporemos essas explicagdes nos

capitulos subseqiientes, bem como a aplicag@o filosofica que deles € feita por Austin.

b.4) Aplicacdo filosofica: com as devidas explicagbes em mios, os
investigadores podem comparar as explicagdes resultantes do exame, primeiramente,
com as explicagbes dos filésofos ou lingiistas referentes ao assunto tratado e, em
seguida, com os argumentos filosoficos tradicionais. Essa € uma parte critica do
pensamento de Austin, na qual ele submete as filosofias a um rigoroso exame, a luz dos
resultados precedentes. Segundo Austin, ¢ fundamental “abandonar a adoragdo
profundamente arraigada de dicotomias bem-arrumadinhas.” (SS, p. 3) Berlin comenta
que Austin tinha aversdio a dicotomias bem-arrumadinhas, como “universais e
particulares, ou linguagem descritiva e emotiva, ou verdades empirica e logica, ou

verificavel e inverificavel, ou expressdes corrigiveis e incorrigiveis — todas elas



19

requerendo um contraste claro e completo parecendo a ele incapazes de fazer o trabalho
que era esperado que fizessem, a saber, classificar o uso normal das palavras.” (Berlin
1973, p. 13)

Nenhum texto de Austin parece exemplificar melhor o emprego dessa técnica
do que Sentido e Percep¢do. Com as mais refinadas distingGes sobre percepgdo, bem
como sobre as sutilezas de seus usos presentes na linguagem ordindria, Austin esclarece
a excessiva simplificagdo de algumas doutrinas filosoficas. O alvo principal € a doutrina
dos dados dos sentidos, tal como defende Ayer em 7he Foundations of Empirical
Knowledge. Austin compara ainda os resultados de outras andlises que fez pertinentes
ao tema, principalmente as analises sobre “real” e “parecer”, com a doutrina dos dados

dos sentidos.

3. Algumas objecdes a Austin

Exposta as principais técnicas de andlise de Austin, consideremos algumas
criticas. Chisholm, em ensaio publicado no Symposium on J. L. Austin, avalia que
Austin teve grande éxito e contribuiv de forma significativa quando analisou,
detalhadamente, as formas de perguntar e responder a questdo “como vocé sabe?”. Mas
ele critica 0 modo como Austin aplica no campo filosofico os resultados dessas analises.
“Austin foi inigualavel no andamento do primeiro estagio [procedimentos da linguagem
ordinaria] (...), mas, quando ele usa suas informagdes sobre ‘0 que nds deveriamos dizer
quando’ para criticar declaragdes filosoficas (...), entdo, eu penso que ele foi menos
prospero.” (Chisholm 1969, p. 101)

A divisio de Chisholm, em primeiro estagio (as trés primeiras técnicas) e
segundo estagio (a quarta técnica — “aplicagdo filosofica”), € bem nitida em pelo menos
dois textos de Austin: “Other Minds” e Sentido e Percepgdo. No primeiro texto, Austin,
preocupado em esclarecer o assunto “conhecimento”, analisa no primeiro estagio os
usos comuns de verbos e outros termos e expressdes referentes ao tema e, depois, no
segundo estagio, defronta seus resultados com argumentos filosoficos tradicionais. Do
mesmo modo, no segundo texto ele investiga primeiramente algumas palavras
ordinarias, bem como varios usos de expressdes sobre a percepgio e, entdo, utiliza os
resultados para criticar a teoria dos dados dos sentidos. Nao nos parece, entretanto, que
Austin ndo tenha atingido seu objetivo no segundo estagio. Tanto no ensaio “Other

Minds” quanto em Sentido e Percepgdo, e ainda em outros ensaios (“A Plea for



20

Excuses”), Austin relacionou de forma critica e bastante elaborada seus resultados
analiticos com outras teorias filos6ficas. Chisholm pode discordar de algumas propostas
de Austin; no entanto, mesmo que Austin ndo tenha alcancado o consenso entre o0s
filésofos, ha filosofos que defendem e sustentam suas teses. Os estudos de Austin sobre
a percepg¢ao resultou na superacdo da teoria dos dados dos sentidos; a discussio das
alternativas relevantes estd presente em Robert Nozick; e a tese austiniana sobre a
verdade ¢, de certo modo, endossada pelo neopirronismo cético de Oswaldo Porchat
Pereira. E incorreto, portanto, supor que Austin nio foi bem sucedido no segundo
estagio, isto €, na aplicacio filosofica de seus resultados, pois eles geraram fecundas
discussdes.

Também Hampshire faz uma critica nesse sentido. Austin considerou seu
método, melhor definido, segundo Hampshire, como um estilo ou habito de
pensamento, como a Unica maneira de se aproximar dos problemas filoséficos e, entio,
de dar alguma contribuigdo para dissolvé-los. No entanto, Hampshire pergunta se as
distingOes tragadas a partir dos usos lingiiisticos seriam capazes de destruir todas, ou
quase todas, as fundagGes dos problemas filosoficos. E ainda, se Austin mesmo
acreditou nessa possibilidade. Interessam a Hampshire, portanto, as conclusGes
filosoficas que Austin retiraria de seu proprio empreendimento.

De acordo com Hampshire, Austin desconfiou das discussdes programaticas
especialmente por duas razdes, cada uma delas com razio suficiente: primeira, que a
propria natureza das discussdes deve envolver vagueza e vastas generalizagdes que nio
podem ser completamente apuradas; e segunda, que essas discussdes sio um desvio das
investigagdes detalhadas. (Hampshire 1969b, p. 35) Nesse sentido, Hampshire atribui

duas teses a Austin, uma forte e outra fraca. A tese forte afirma que:

para todas as distingdes de palavra ¢ idioma que encontramos na linguagem
ordinaria, hd uma razdo a ser encontrada, se procurarmos o suficiente, para explicar
porque esta distingdo existe. A investigagdo sempre mostrard que 0 maior numero
possivel de distingdes t€m sido obtido pelos mais econdmicos significados
lingiiisticos. Se, como fildsofos, tentamos introduzir uma distingdo completamente
nova, estaremos perturbando a economia da linguagem, obscurecendo distingdes
usuais ja reconhecidas. (Hampshire 1969b, p. 35-6)

Isso significa que todas as finas e sutis distingdes que uma analise detalhada da
linguagem ordinaria € capaz de revelar seriam distingGes muito bem fundamentadas e

suficientes para resolver os problemas filosoficos. E, ainda, que a introdugdo de novas



21

distingdes pelos filésofos exprimiria uma violagio, um desacerto, & economia
lingiiistica. Hampshire diz que essa tese pode ser vista como uma aplicagdo do Principio
da Razdo Suficiente de Leibniz para a linguagem.

A tese fraca, ou negativa, diz Hampshire, “é que devemos primeiramente ter os
fatos, e todos os fatos, precisamente estabelecidos antes de erigirmos uma teoria sobre
as bases deles.” (Hampshire 1969b, p. 38) Em outras palavras, antes de se inserir
distinges filosoficas apropriadas ou mesmo necessarias para completar ou corrgir
alguma area do discurso, cabe fazer uma investigagdo cuidadosa das distingdes dos usos
lingiiisticos ordinarios dessa area. O éxito de tal investigagdo poderia, talvez, ser
alcangado por meio de um trabalho em equipe que somasse cuidado e paciéncia. Fato é,
entretanto, diz Hampshire, que até hoje ndo houve nenhum grupo de filosofos que levou
a cabo tal projeto.

Em comentarios sobre o ensaio de Hampshire, Urmson ¢ Warnock rejeitaram
ambas as teses. Segundo eles, “é absolutamente certo que Austin ndo as aceitaria.”
(Urmson e Warnock 1969, p. 46) Hampshire estaria equivocado ao atribui-las a Austin.
A tese forte é descartada com pelo menos dois argumentos: primeiro, que Austin, apesar
de conceder que ha sempre razdes que justificam as distingdes presentes na linguagem
ordinaria, jamais considerou que tais razdes sio sempre adequadas, seguras e
suficientes; Urmson e Warnock relembram ainda que Austin reconheceu, no ensaio “A
Plea for Excuses”, que a linguagem ordinaria nio deve ser a ultima palavra, mas sim a
primeira, isto €, o inicio da investiga¢cdo. Uma linguagem que, se analisada com a
devida atengdo dos filosofos, evita criagdes lingiiisticas arriscadas e, por vezes, toscas.
O segundo argumento € que Austin ndo proibiu a criagio de novos termos; alias, a
pratica dele mostra o contrario, pois ele mesmo se valeu de um novo vocabulario
técnico — como os termos “performativos”, “locucionarios”, “ilocucionarios” etc. — com
o objetivo de esclarecer e compreender a linguagem e a agdo verbal. Novamente, a
linguagem ordinaria deve ser simplesmente o principio e ndo o final da anélise, ndo a
ultima palavra. As mudangas ou renovagdes lingiiisticas devem ser adquiridas com
grande rigor conceitual, o que nio pode ser alcangado, segundo Austin, sem a cuidadosa
investigagio da linguagem ordinaria.

Ha outro ponto abordado por Urmson e Warnock ainda a respeito da tese forte
de Hampshire. Trata-se de um outro aspecto da tese: a possibilidade de as finas

distingdes da linguagem ordinaria solucionar questdes filosoficas. Tal ponto foi



22

colocado por Hampshire do seguinte modo: “a multiplicidade de finas distingdes, que
um tal estudo [da linguagem ordinaria] revelaria, responderia por ela mesma questdes
filosoficas sobre o livre-arbitrio, percepg¢do, nome e descricdo, enunciados
condicionais.” (Hampshire 1969b, p. 41) A grande questdo ¢, indagam Urmson e
Warnock, qual é a exata abrangéncia que Hampshire quis dar a expressdo “questdes
filosoficas”, isto €, tal expressdo deve ser prefixada por “todas” ou por “algumas”. Se
for “todas”, Hampshire ndo poderia atribuir a tese forte a Austin, pois Austin deixou
expresso em varias passagens de seus escritos que ndo tinha a pretensdo de resolver
todos os problemas filoséficos, nem tampouco todas as questSes que um determinado
assunto filoséfico exige. Ao contrario, se Hampshire quis significar apenas “algumas”
questOes filosoficas, entdo a tese dele ndo é forte como ele supds, pois é certo que
algumas questSes podem ser respondidas observando cuidadosamente as finas
distingdes.

Mas se, por um lado, Urmson e Warnock desconsideram as teses de Hampshire
com certa facilidade, por outro, Cavell supde injusta tal desconsideragdo. “Parece-me
claro que Urmson e Wamock trivializaram as formulagdes de Hampshire”. (Cavell
1969, p. 62) Cavell argumenta que ndo basta, para eliminar a tese forte, dizer
simplesmente que as finas distingGes podem dar respostas a “algumas questdes”, porém
ndo a “todas”.

Acontece que a investigagdo da linguagem ordinaria é para Austin um auxilio
importante para esclarecer alguns assuntos controversos da filosofia; prova disso sio as
sutis analises dele sobre temas como percepgdo, conhecimento, agio, entre outros.
Como Austin mesmo disse na introdugdo a sua analise sobre a percepgio: “esperamos
poder aprender algo de positivo no tocante a uma técnica para dissolver as inquietagGes
filosoficas (algumas espécies de inquietagdo filosdfica, ndo a filosofia inteira), e,
também, algo acerca dos significados de algumas palavras.” (SS, p. 12)

Quanto 2 tese fraca que Hampshire confere a Austin — repetindo, “que devemos
primeiramente ter os fatos, e todos os fatos, precisamente estabelecidos antes de
erigirmos uma teoria sobre as bases deles” — a resposta de Urmson e Warnock ¢ sucinta,
segundo eles, tal tese € apenas um enunciado sem ambigio e que ndo deve, portanto, ser
tomado como uma proposta doutrinaria. E até provavel que Austin a teria acatado, com

reservas, porém, acerca do significado de “todos os fatos”.



23

Cavell novamente argumenta contra Urmson e Warnock. Ele diz que invocar a
idéia de “enunciado sem ambi¢do” ndo ¢ suficiente para descartar a critica de
Hampshire a tese fraca, pois Austin acusava outros filosofos de ndo darem a devida
aten¢do a riqueza dos fatos. Segundo Cavell, Austin tinha a convicgdo de que “a maioria
dos filosofos ndo tém simplesmente procedido na auséncia de ‘todos os fatos’, mas na
presenca de praticamente ‘nenhum fato em absoluto’, ou fatos formulados tdo
pobremente e sem proposito, coletados como para desafiar a compreensdo.” (Cavell
1969, p. 63) A questdo central para Cavell é: o que € um fato filosofico?

E fundamental, todavia, notar que as técnicas de Austin, como ja foi dito, tém
carater provisorio. Ndo se trata de um proposta doutrinaria, mas sim metodologica. O
objetivo central de Austin é fazer uma reflexdio sobre os problemas tradicionais da
filosofia por meio da analise lingiistica original, recorrendo aos usos efetivos das
palavras, a fim de contribuir para o conhecimento filosofico. Ndo se pode, de antemio,
determinar o que é um “fato filosofico” e € por isso que € conveniente buscar todos os
“fatos” que pudermos. Por isso Austin considera importante ter os fatos estabelecidos
antes de teorizar, pois sO assim € possivel criar uma teoria sustentavel. Isso ndo
significa, claro, que ndo possa surgir um fato posterior que invalide argumentos até
entdo considerados como certos. Ocorre que ndo ha solugGes definitivas em filosofia.
Todos os argumentos, todas as teorias, sempre podem e devem ser retomadas a luz de

novos acontecimentos.



24

IT - Analise do Conhecimento

John Wisdom, no “Symposium: Other Minds”, discute a possibilidade de
conhecimento da mente de outro individuo. Seu objetivo € encontrar uma resposta
satisfatoria a questdo: “n6s conhecemos, e como conhecemos, os pensamentos €
sentimentos de outra pessoa?”’. (Wisdom 1965, p. 206) Para isso, Wisdom enumera e
analisa alguns exemplos de coisas que nos rodeiam e que usualmente dizemos sabé-las

ou conhecé-las. A intengdo € que essa analise conduza a resposta que procura. Ele diz:

quando iniciei um curso de leituras este ano com a questio ‘o que sdo fatos
mentais?” alguém protestou ‘mas como sabemos que ha algum?’, o que leva a ‘como
sabemos quando um homem estd zangado, ou quando um cachorro fargja algo?’.
Entdo eu disse “vocé também pode perguntar ‘como sabemos quando uma chaleira
esta fervendo?”. Sabemos certamente que a agua estad fervendo quando a vemos
borbulhando?” (Wisdom 1965, p. 207)

Segundo Wisdom, muitos dirdo, cobertos de razio, que “cle esta zangado” ndo
¢ a simples e pura descrigdo de algum estado fisico, como a que ocorre em “a agua esta
fervendo”. Pode-se dizer, simplesmente observando o fato de a agua borbuthar, que “a
agua esta fervendo”, porém, ndo se pode dizer o mesmo de um individuo que apresente
um aspecto irado, pois este Gltimo caso envolve estados internos e particulares. Quem
aceita tal semelhanca entre esses dois casos acaba por sugerir que saber os estados
internos de outra pessoa ¢ como saber o estado do habitante de uma casa que nunca
entramos, ou seja, ¢ saber por analogia. Do mesmo modo, dizer que sabemos que outra
pessoa esta zangada por deducdo também gera problemas. Diz-se que do vapor que sai
de uma chaleira de 4gua no fogo supomos bolhas e, destas, que é possivel deduzir que a
agua estd fervendo. Entretanto, Wisdom adverte que, mesmo quando ndo restam
duavidas sobre o ato que alguém praticou ou praticard, podem restar davidas sobre o seu
sentimento.

O ensaio “Other Minds”"*, de Austin, parte dessa discussdo levantada por

Wisdom acerca do conhecimento de outras mentes para, em seguida, discutir

4 O ensaio “Other Minds”, de Austin, é a segunda parte de um simpésio sobre Outras Mentes publicado
10s Proceedings of the Aristotelian Society, volume suplementar XX, em 1946. A primeira parte desse
simpdsio é uma sintese de artigos sobre outras mentes, de John Wisdom, publicado com o titulo

“Symposium: Other Minds”.



25

longamente a no¢do de conhecimento em geral. Somente no final do ensaio Austin
retorna a questdo inicial. Como o interesse deste capitulo € a analise de Austin acerca do
conhecimento em geral e ndo a analise do conhecimento de outras mentes, a ateng@o
sera voltada para o nicleo desse ensaio.

Segundo Austin, o método de analise de Wisdom para identificar se outra
pessoa esta zangada € prosseguir perguntando: “é de modo semelhante aquele pelo qual
sabemos que uma chaleira esta fervendo, ou que ha uma reunido na casa do vizinho, ou
o peso da lanugem do cardo?”. (OM, p. 76) Austin, contudo, acredita que esse método
ndo trara resultados satisfatorios acerca do conhecimento, pois ele desvia a atengio que
cada pergunta, separadamente, merece. Pode haver uma série de diferentes respostas a
cada uma dessas perguntas formuladas a partir de “como vocé sabe?” E cada série de
respostas ja parece, por si sO, bastante complexa. “Pareceu-me que, a medida que
prosseguia, ele talvez ndo estivesse dando uma avaliagdo de todo exata (talvez apenas
por muito apressada) daquilo que deveriamos responder se indagados ‘como vocé
sabe?’ estas coisas. (...) Assim, fui levado a refletir sobre o tipo de coisa que na
realidade acontece quando se pergunta a pessoas comuns: ‘como vocé sabe?”” (OM, p.
77

Antes de abordarmos a teoria de Austin, convém lembrar uma teoria bastante
discutida contemporaneamente, segundo a qual o conhecimento é crenga verdadeira
Justificada. Ela implica uma analise tripartida do processo do conhecimento: da crenga,
do sujeito que cré e da justificagdo do sujeito para crer. Essa teoria também é conhecida
como teoria tradicional do conhecimento e sua investigagio e critica ja podem ser
observadas no 7eefeto, de Plat3o.

O dialogo entre Teeteto e Socrates tinha como objetivo elaborar uma definigao
geral para o conhecimento que fosse capaz de reduzir todas as espécies de
conhecimento a um so6. Platdo pergunta pela diferenga entre conhecimento e opinido (ou
crenga) verdadeira. Sua conclusdo é de que conhecimento € crenga verdadeira acrescida
de explicagdo racional. Contudo, tal conclusdo ndo parece satisfatoria nem a Platdo,
nem a outros filosofos que posteriormente a examinaram, mas, de qualquer forma, a
conclusdo € uma grande contribui¢io como exemplo de um modo possivel de analisar o
problema.

Para mostrar que a crenga verdadeira ndo equivale a conhecimento, Platdo se

apoia nas praticas dos tribunais. O advogado, ao apresentar ao juiz fatos presenciados



26

por uma Unica testemunha precisa convencé-lo a julgar em seu favor. Quando consegue,
Platdo diz que o advogado persuadiu o juiz a formar uma crenga. Essa crenca do juiz €
verdadeira quando os fatos ocorreram realmente. No entanto, ndo se pode dizer que o
juiz sempre conhece os fatos, pois, como nesse caso, sO a testemunha os observou.
Ent3o, de acordo com o exemplo, um homem conhece — a testemunha — ¢ um segundo
tem apenas uma crenga verdadeira — o juiz. Desse modo, o que o juiz tem no momento
em que profere a sentenca € apenas uma crenga que, por coincidéncia, ¢ verdadeira, mas
que jamais poderia ser chamada, segundo Platdo, de conhecimento. (Platdo 1973, p. 65-
67)

Platdo procura explicar o que é a explicagdio racional a partir da nogdo de
“diferenca.” E necessario observar, ent3o, o que distingue um objeto dos demais. Busca-
se uma caracteristica éinica ou suficiente para diferenciar algo do restante.'® Quando se
tem essa diferenca no interior de um género é dito que se tem a definicio, ou a
explicagdo racional, do que algo é. Assim, “quem acrescentar a opinido verdadeira de
um ser a diferenca que o distingue dos demais, tera adquirido o conhecimento do que
antes ele tinha apenas opinido.” (Platdo 1973, p. 76) Desse modo, para conhecer algo é
preciso sua definicdo. Apenas o que pode ser definido é que pode ser conhecido. Ora,
indaga Platdo, se € assim, para que algo possa ser explicado racionalmente, ou
diferenciado, ou definido, é necessario primeiro que ele possa ser conhecido. Somente
as coisas que podem ser conhecidas € que podem ser explicadas racionalmente. Dito de
outro modo, € necessario primeiramente conhecer o que algo € para depois poder
explica-lo racionalmente, isto €, para poder conhecé-lo.

Nesse sentido, Platdo demonstra insatisfagio com a definigdo concluida no
Teeteto. O problema esta em que essa definicdo de conhecimento, que leva o nome de
explicagio racional, é também conhecimento. A explicagdo racional, ou defini¢io,

pressupde o conhecimento. “Seria mais justo chamar-lhe conselho de cego, pois

' “You explicar-te, se puder. Admitindo-se que eu tenha de ti [Teeteto] opinido verdadeira, s6 chegarei a

conhecer-te se acrescentar a isso tua definici0; em caso contrario, ndo fago senfio opinar a teu respeito.
(...) Ora, essa defini¢fio era a explicagio da tua diferenca. (...) Enquanto eu nio fazia mais do que opinar,
ndo alcancava com o pemsamento aquilo por que te distingues dos demais. (...} Mas entdo como eu
poderia, nessas condi¢des, opinar mais a teu respeito do que a respeito de qualquer outra pessoa? Supde
que eu dissesse de mim para comigo: aquele ali é Teeteto, visto ser homem e ter nariz, olhos, boca e todos
os outros membros. Em que esse¢ pensamento me permitira pensar mais em ti do que em Teodoro (...)7”
(Platdo 1973, p. 76)



27

convidar a tomar o que ja temos para aprendermos o que ja pensamos, parece proprio de
quem ndo enxerga um dedo adiante do nariz.” (Platdo 1973, p. 77) De modo que o
problema de definir o que é conhecimento niZo se resolve, pois dever-se-ia
primeiramente recorrer ao conceito de conhecimento, no caso como sendo a explicagdo
racional, para depois acrescenta-lo a crenga verdadeira, para finalmente obter-se o
conhecimento. “Se, meu rapaz, a adjungdo da explicagio racional implica o
conhecimento da diferenga (isto é, implica aprender a conhecer) e ndo a simples
opinido, admiravel viria a ser essa bela explicagdo do conhecimento. Pois, aprender a
conhecer ¢ adquirir conhecimento, nio é?” (Platdo 1973, p. 77)

Posteriormente, muitas foram as tentativas de complementar a nogio de crenga
verdadeira. Nio obstante, apesar de todos os desenvolvimentos teodricos, ha bons
indicios de que a definigio tradicional de conhecimento — crenga verdadeira justificada
— ainda se apresenta insuficiente para a resolugfo de problemas filosoficos tradicionais
do conhecimento e do ceticismo.

Se a teoria tradicional, assim como as suas variantes posteriores, definem o
conhecimento como crenga verdadeira justificada, Austin ndo o entende assim. Para ele,
o grande problema de todas elas estd no fato de fundamentarem-se num falso
pressuposto: o de que o conhecimento € uma crenga. Assim, com o objetivo de elucidar
o assunto “conhecimento”, Austin utiliza suas técnicas de analise da linguagem
ordinaria. Embora Austin ndo exponha claramente as técnicas que emprega em cada
momento da investigagdo, nem tampouco faga qualquer referéncia a elas no desenrolar
da analise do conhecimento, parece possivel evidencia-las durante o seu percurso.

De acordo com um procedimento de suas técnicas, o recolhimento de
vocabuldrio, Austin seleciona verbos como “conhecer”, “saber” e “acreditar” e
conceitos como “conhecimento”, “crenga”, “realidade”, “certeza” e “seguranga”. Em
seguida, trata de encontrar exemplos e contra-exemplos de varias circunstincias em que
tais termos sdo utilizados, ou seja, o que diriamos quando. Austin procede a uma
cuidadosa andlise do modo como as pessoas comumente utilizam os verbos “saber” e
“acreditar” na linguagem ordinaria. Ele examina, principalmente, o modo pelo qual as
pessoas comuns perguntam a respeito de certas afirmagdes empiricas, usando a
expressio “como vocé sabe?”, como também as diversas respostas a cada pergunta.
Apo6s o estabelecimento dos fatos relativos ao tema delimitado, Austin passa para o

nivel tedrico, propondo explicagdes adequadas aos fatos.



28

Desse modo, Austin analisa especialmente as afirmagdes sobre fatos empiricos.
“O tipo de enunciado que parece mais simples e a0 mesmo tempo, a julgar pelas
aparéncias, ndo dessemelhante de ‘ele esta zangado’, é um enunciado do tipo ‘isto € um
pintassilgo’ (‘a chaleira esta fervendo’) — um enunciado de um particular e corrente fato
empirico.” (OM, p. 77) Tais afirmagdes permitem a imediata interrogagdo: “como vocé
sabe?”, afinal, sempre que alguém afirma alguma coisa n6s podemos perguntar a essa
pessoa como ela sabe o que diz saber.

Dois pontos importantes aparecem aqui: (1) a reacdo diante de uma afirmacgio
empirica leva a imediata pergunta “como vocé sabe?” A analise dessa reagdo estabelece
uma primeira diferenca entre conhecimento e crenga. (2) A analise das respostas
possiveis a essa pergunta estabelece, além disso, quando se pode dizer que “alguém
sabe que p”, isto €, as condi¢Bes nas quais aceitamos a frase “fulano sabe que p” como
verdadeira.

A observagdo do modo e do interesse pelos quais as pessoas comuns empregam
os verbos “saber” (ou “conhecer”) e “acreditar” na elaboragio de perguntas foi
suficiente para Austin perceber uma-diferenga entre conhecimento e crenga, a qual ele
acrescentara posteriormente outras duas. Antes de apresentar a primeira diferenga,
Austin ja observa uma curiosidade: a maneira pela qual as perguntas sdo formuladas; ou
seja, costuma-se perguntar “como vocé sabe?” ou “por que vocé acredita?”. O contrério,
isto é, “por que vocé sabe?” ou “como vocé acredita?”, aparentemente, nunca € usado.

O sentido da primeira questdo (“como vocé sabe?”) diz respeito a como alguém
pode saber de algo, isto é, de que modo essa pessoa vem a saber. E necessério, portanto,
um meio através do qual se chega ao conhecimento. Ja para a segunda pergunta (“por
que vocé acredita?”’) ndo se tem um meio, mas razdes. A op¢do por um dentre esses dois
modos de perguntar varia de acordo com a exigéncia do interrogador. Quando pergunta
sobre o conhecimento, ele questiona um fato e, por isso, tem a expectativa de respostas
fundamentadas em meios objetivos que deram condi¢Ges ao interrogado de saber o que
ele afirma. Ja4 se a pergunta diz respeito a crenga, a expectativa sera outra. Basta ao
interrogado expor suas razdes para crer naquilo que afirma, pois nesse caso o fato de a

pessoa crer é inquestionavel, se ela sinceramente diz o que pensa.'®

16 Apesar de Austin distinguir inicialmente esse dois modos de justificagio de respostas, um relacionado a

meios objetivos e outro a razdes, adiante, quando ele analisa os diversos tipos de respostas possiveis as



29

O interesse do interrogador também tem importdncia nesse ponto. Austin da
exemplos de dois tipos: curiosidade e provocagdo. Um inquiridor curioso pode ter
simplesmente o desejo de aprender aquilo que o outro sabe. Aqui, normalmente a
resposta sera vista como satisfatoria para ambas as perguntas. Pode haver, entretanto,
um inquiridor ndo apenas curioso, mas provocador. Neste caso, a questdo serd dirigida
como um desafio. E, entdo, se a resposta for julgada insatisfatoria, a posterior atitude do
inquiridor sera diferente nas duas questdes.

Por exemplo, para a primeira questdo, na qual a pergunta é “como vocé sabe?”,
um inquiridor insatisfeito poderia replicar algo como “entdo voc€ nada sabe a respeito”;
ja para a segunda questdo a réplica seria do tipo “vocé ndo deveria acreditar nisso”.
Uma crenca deve estar justificada; um conhecimento ndo necessariamente. E
fundamental notar que a existéncia do conhecimento, no primeiro caso, é colocada em
questdo, enquanto a existéncia da crenca, segundo caso, ndo é questionada. Neste
ultimo, questiona-se somente a validade da crenca, mas ndo a sua existéncia. Isso
mostra que, para Austin, crenga e conhecimento sdo coisas muito diferentes. Nesse
sentido, a primeira diferenca talvez possa ser formulada do seguinte modo: o
conhecimento exige certa objetividade, enquanto a questdo da crenga envolve somente
descrigBes de atitudes ou estados subjetivos. O conhecimento, portanto, tem uma
referéncia objetiva aos fatos, a como as coisas s30; ja a crenga € entendida como um
estado psicologico do sujeito que a tem.

Mas, segundo Austin, para sabermos mais a respeito do conhecimento devemos
analisar também alguns tipos de respostas que podem ser dadas a questdo “como vocé
sabe?”

Um exame dos tipos de respostas dadas por pessoas comuns & questdo “como
vocé sabe?” evidenciou uma série de meios pelos quais € possivel conhecer algo.
Segundo Austin, quando alguém afirma, por exemplo, “hd uma gar¢ca no fundo do
quintal” e outro pergunta “como vocé sabe?”, a resposta pode tomar formas como: “eu
fui criado nos pantanais”, ou “porque ela esta gritando”. A primeira diz respeito as
experi€ncias passadas e a certas oportunidades que se teve para aprender isso, enquanto
a ultima, além de requerer certa perspicacia, refere-se as particularidades do caso

presente.

questdes “como vocé sabe?” e “por que vocé acredita?”, observa que ha também na linguagem ordinaria

“razdes para o conhecimento”.



30

As primeiras, as que dizem respeito as experiéncias passadas, apresentam
tragos bem especificos. Austin mostra que, na utilizagio da linguagem ordinaria,
algumas dessas respostas, ao invés de serem dadas a partir de um meio objetivo que
indica como se chegou & condi¢do de saber, sdo dadas através de “razdes para o

conhecimento”.

Algumas respostas a questio ‘Como vocé sabe?” sfo, curiosamente, descritas como
“razbes para o conhecimento’ ou ‘razdes para saber’ ou mesmo algumas vezes
‘razdes por que sei’, a despeito do fato de ndo perguntarmos ‘Por que vocé sabe?’.
No entanto, ha aqui uma distingdo a ser feita. ‘Como voc€ sabe que a IG Farben
trabalhou para a guerra?’ ‘Eu tenho todas as razGes para saber — servi na comissio de
investigacGes’. Aqui dar minhas razGes para o conhecimento ¢ dizer como eu me
encontrei em condigdes de saber. (OM, p. 79)

Como Austin exemplifica, neste caso as “razdes” tém o mesmo carater das
“condi¢des de saber”. E encontrar-se em condi¢des de saber nio tem o carater de
justificag@o. Parece simplesmente haver a possibilidade de um outro emprego da palavra
“razdo” no uso da linguagem ordinaria. As pessoas comuns ndo utilizam “razGes”
somente para crengas, mas também para alguns casos de conhecimento.

Outro caso, dentro da linguagem ordinaria, em que sio empregadas as “razdes
de conhecimento” para responder & questo “como vocé sabe?” é aquele em que as
autoridades sdo fontes de conhecimento. Austin chama este caso de “conhecimento de

segunda mao”.

‘Como vocé sabe que a cleigdo ¢ hoje?” estou apto a responder ‘Li no The Times.”
(...) Nestes casos ‘saber’ é corretamente utilizado: sabemos de ‘segunda mdo’
quando podemos citar uma autoridade que estava em condicbes de saber
(possivelmente e¢la mesma também apenas de segunda mio). A afirmagio de uma
autoridade me faz ciente de algo, capacita-me a conhecer algo, que eu nio poderia de
outro modo saber. E uma fonte de conhecimento. (OM, p. 82)

o

Naturalmente, o conhecimento de segunda mdo, ou através do apelo

O~

autoridades, esta sujeito ao erro ¢ ao engano, pois, afinal, o testemunho humano

(¢}

muitas vezes incerto. Ainda assim, aceitar e confiar no testemunho do outro

fundamental na conversagio. Austin insiste na idéia de que a confiangca no outro é um

elemento essencial na comunicagdo. Sem tal elemento a linguagem seria impossivel.'”

7 “E fundamental na conversagdo (como em outras matérias) que tenhamos o direito de confiar nos

demais, exceto no caso em que haja alguma razio concreta para a desconfianca. Acreditar nas pessoas,



31

A afirmagio “eu sei” deve sempre estar fundamentada em meios seguros.
Todavia, podem ocorrer casos nos quais alguém afirma que sabe algo a respeito do
futuro, mas sempre é possivel que ele esteja enganado. O que dizer entdo? Para tais
casos, isto €, para casos futuros, Austin sustenta que ndo hé propriamente conhecimento,
mas apenas predicdo e crenga. Desse modo, a segunda diferenga entre conhecimento e
crenga pode ser assim colocada: o conhecimento pertence ao presente € passado, ndo ao
futuro. Somente a crenga estende-se ao futuro: “ndo me é pedido fazer mais que
acreditar no tocante ao futuro.” (OM, p. 101)

Cabe, finalmente, analisar o segundo tipo de respostas dadas & questdo “como
vocé sabe?”. O primeiro tipo, como vimos, s3o as respostas baseadas nas experiéncias
passadas. O segundo tipo sdo as que se referem as circunstancias presentes e, explica
Austin, elas assumem o sentido de “como vocé pode afirma-lo?” A peculiaridade dessas
respostas é o reconhecimento de algumas caracteristicas percebidas no objeto que
permitem identifica-lo. Por exemplo, “isto € um pintassilgo”.

Ocorre, no entanto, que em muitos casos de reconhecimento n3o é possivel
mencionar adequadamente quais sdo as caracteristicas percebidas por falta de palavras
apropriadas. Nesses casos, as respostas tomam, em geral, formas como “a partir de”,
“pelo”, “por”, ou seja, modos que possuem, de acordo com Austin, uma “salvadora
vagueza”.'® O recurso a esse tipo de respostas ¢ comum a quem sabe mas ndo consegue

provar claramente como sabe.

Em virtude do reduzido mimero ¢ da rudeza das palavras classificatorias em
qualquer linguagem, comparada ao infinito nimero de caracteres reconheciveis, ou
que poderiam ser destacados e reconhecidos em nossa experiéncia, nio ¢ de admirar
que freqgilentemente retornemos as frases iniciadas por ‘A partir de’ e ‘Pelo’, e que
ndo scjamos capazes de dizer adicional ¢ precisamente, como podemos reconhecer.
(OM, p. 101)

Possiveis objecOes a esses tipos de respostas conduzem a um ponto relevante

do estudo de Austin acerca do conhecimento. Por exemplo, alguém pode objetar que a

aceitar testemunhos, é um dos aspectos principais, se ndo o principal, da conversagdo. Nos ndo
disputamos jogos (compctitivos), exceto acreditando que nosso oponcnte tenta vencer: se cle assim ndo
proceder, nio ¢ um jogo, mas algo diferente. Assim, nés ndo conversamos (descritivamente) com as
pessoas, exceto acreditando que elas tentam transmitir informacdo.” (OM, p. 91)

'® Por exemplo, reconhego que & um pintassilgo “pelo colorido da plumagem” ou “a partir de sua cabega

vermelha”.



32

resposta “sei que € um pintassilgo pelo colorido da plumagem”, (1) ndo esta correta
porque pintassilgos ndo tém plumagem com essa cor, ou, (2) que isto ndo ¢ suficiente
para saber, de fato, que se trata de um pintassilgo. No primeiro caso, se pintassilgos ndo
tém, de fato, a plumagem com esse colorido, ent3o, sou incapaz de reconhecer
pintassilgos € minha afirmag@o estd incorreta. O objetor tenderia a responder “entdo
vocé esta errado ao chama-lo de pintassilgo”. No segundo caso, a resposta toma o
seguinte sentido: quando alguém diz que nio é suficiente, ou, isso ndo prova, (1) deve
saber qual € a insuficiéncia que falta; por exemplo, é possivel dizer, “isso ndo €
suficiente porque outros passaros também tém esse colorido na plumagem”, ou “isso
ndo é suficiente porque, para ser pintassilgo, tem que ter também um sinal nos olhos™.
“Se ndo ha insuficiéncia definida a qual vocé esteja a0 menos preparado para se ater, se
contra-arrestado, entdo é desmerecedor continuar dizendo ‘isto ndo € suficiente’.” (OM,
p. 88). E ainda, (ii) suficiente ndo significa tudo, ou seja, ndo significa que deva excluir
toda e qualquer possibilidade. “Suficiente significa suficiente para mostrar que (dentro
de limites razoaveis e para os fins e propositos atuais) ndo pode ser outra coisa, ndo ha
lugar para uma descrigdo alternativa, concorrente. N@o significa, por exemplo,
suficiente para mostrar que nio € um pintassilgo empalhado.” (OM, p. 84)

Austin utiliza, ainda, mais uma de suas técnicas em “Other Minds”. E a
aplicagéo filosdfica dos resultados obtidos em sua analise. Segundo ele, alguns filosofos
questionam as credenciais de quem afirma conhecer algo, bem como os fatos em que se
baseiam para fazer tal afirmagio. As primeiras — credenciais — Austin chama de
preocupagBes acerca da certeza e da seguranca. As demais — fatos — chama de
preocupagdes acerca da realidade. Sdo exemplos das primeiras: “mas vocé esta seguro
de que € o tipo exato de vermelho para um pintassilgo? ndo € talvez uma nota
demasiado estridente para uma garga?”’ (OM, p. 86), em que se coloca em jogo as
credenciais. O fato alegado, embora correto, ndo estabelece o conhecimento. E das
segundas, por exemplo: “como vocé sabe que ndo esta sonhando?”, em que o préprio

fato alegado ¢ questionado.”

19 Entretanto, a demarcagfo entre os tipos nfo é tio clara como parece 4 primeira vista. Segundo Austin, é
muito provavel haver confusdo ou cruzamento entre ambos, como: “ ‘vocé tem certeza de que é 0 mesmo
vermelho?’ pode significar, ‘vocé estd certo que nio € laranja?’ ou ainda ‘vocé esta certo de que ndo é

apenas a iluminacdo peculiar?’.” (OM, p. 94)



33

1. Argumentos sobre a Certeza e Seguranca

Para Austin, no campo da certeza e seguranca devemos aceitar a sentenga de
que “se sei, ndo posso estar errado”. O fato de errar inimeras vezes, ou de haver
enganos noutras tantas, ndo ¢ suficiente para descartar essa frase. Erra-se, mas ndo
sempre.” Ha praticas comuns reconhecidas que autorizam afirmar um certo
conhecimento.

“Sei, mas posso estar errado” € analogo, diz Austin, a “prometo, mas posso
faltar”. Ndo € permitido usar a linguagem nesses termos, pois, no momento em que 0O
“sei” e 0 “prometo” foram proferidos, uma ag¢ao foi executada. Desse modo, quando ndo
ha inteng3o de cumprir a promessa, ndo se deve prometer. Quando ha alguma razio para
duvidar, ndo se deve afirmar. “Naturalmente existe sempre a possibilidade (¢
‘humanamente’ possivel) de estar enganado ou quebrar minha promessa, mas isso por si
mesmo nio é obstaculo ao emprego das expressdes ‘eu sei’ e ‘eu prometo’ do modo
como de fato o fazemos.” (OM, p. 98)

A peculiaridade que os verbos “saber” e “prometer” apresentam ao serem
proferidos nas formas “eu sei” e “eu prometo” deve-se ao fato de eles, como tantos
outros, nio serem verbos meramente descritivos. Eles sdo, segundo a classificagdo de
Austin, verbos performativos™ (ou executivos). Essa caracteristica faz com que ambos
Jfuncionem de forma semelhante na linguagem.

Nesse sentido, quando ditos nas formas “eu sei” e “eu prometo”, eles nfo
dizem simplesmente, mas fazem alguma coisa, executam uma ag¢do no instante do
proferimento. Austin chama de for¢a ilocuciondria esse carater executivo. Todos os

verbos performativos, desde que proferidos pela primeira pessoa do singular, no

20«0 intelecto e os sentidos humanos sio de fato intrinsecamente faliveis ¢ enganosos, mas de modo
algum inveteradamente assim. (...) E inatil apegar-se a uma ‘teoria do conhecimento’ que negue esta
possibilidade: tais teorias terminam constantemente por admitir finalmente tal possibilidade ¢ negar a
existéncia do conhecimento”. (OM, p. 101)

2! “Que nome darfamos a uma sentenga ou a um proferimento deste tipo? Proponho denomina-la sentenca
performativa ou proferimento performativo, ou, de forma abreviada, “um performativo”. O termo
“performativo serd usado em uma variedade de formas e construgdes cognatas, assim como se da com o
termo “imperativo”. Evidentemente que este nome ¢ derivado do verbo inglés to perform, verbo correlato
do substantivo “agdo”, ¢ indica que ao se emitir o proferimento est4 — se realizando uma agio, nio sendo,

conseqiientemente, considerado um mero equivalente a dizer algo.” (PA, p. 25)



34

presente do indicativo e na voz ativa, e desde que certas condigbes sejam satisfeitas,
possuem forca ilocucionaria, ou seja, desempenham uma fungio executiva.

Ignorar a forga ilocucionaria dos performativos € incorrer em uma falacia
descritiva, é imaginar que todos os verbos comportam-se da mesma forma, como
descri¢bes ou constatagbes sujeitas a verdade ou falsidade. Quando alguém diz “eu
prometo” nio esta simplesmente se descrevendo como autor de uma promessa, mas faz,
efetivamente, uma promessa.

Para que o performativo realize uma agiio no momento em que é proferido, é
indispensével que duas caracteristicas sejam observadas. E indispensavel observar o
rigor por parte daquele que fala e as circunstincias em que se encontra. Austin refere-se
a educacgdo no rigor e pretende sugerir com isso que uma pessoa bem educada sabe
perfeitamente o uso que deve fazer das palavras. Quanto as circunstincias, devem ser
adequadas a cada proferimento. Por exemplo, se alguém diz “prometo fazer X”, deve ter

a vontade consciente de cumprir a promessa e seguir as circunstancias adequadas, isto €,

de proferir para alguém.??

Geralmente o proferimento de certas palavras ¢ uma das ocorréncias, sepdo a
principal ocorréncia, na realizagdo de um ato (...), cuja realizagio ¢ também o alvo
do proferimento, mas este esta longe de ser, ainda que excepcionalmente o seja, a
tinica coisa necessaria para a realizagdo do ato. Genericamente falando, é sempre
necessario que as circunstincias em que as palavras forem proferidas sejam, de
algum modo, apropriadas; freqiientemente ¢ necessario que o proprio falante, ou
outras pessoas, também realize determinadas agdes de certo tipo, quer sejam agdes
“fisicas” ou “mentais”, ou mesmo o proferimento de algumas palavras adicionais.
Assim, para eu batizar um navio é essencial que cu seja a pessoa escothida para faze-

lo... (PA, p. 26)

O que faz com que as formulas “eu sei” e “eu prometo” ndo apenas digam algo,
mas também facam algo, ou seja, que sejam duas expressdes verbais executivas, desde
que observados o rigor e as circunsténcias ¢, segundo Austin, a garantia que o falante da
no momento do proferimento. E o compromisso com a palavra dada. Portanto, esses
dois performativos devem ser proferidos com o rigor conceitual do falante e devem ter,

como circunstancias apropriadas, um interlocutor.

2 Um exemplo com outro verbo performativo destaca claramente a exigéncia do rigor e das
circunstincias: “Aceito esta multher como minha legitima esposa”. Rigor: estar ciente do que significa

proferir estas palavras. Circunstincias apropriadas: seguir o ritual da cerimbnia de casamento.



35

Nesse sentido, dado o carater executivo do “eu sei”, é possivel observar outra
diferenga entre conhecimento e crenga. Quando alguém diz “eu sei” estd, de acordo com
Austin, nio apenas descrevendo ou constatando algo, mas fazendo algo. Empenha a
palavra de que realmente conhece o que afirma. A crenga, ao contrario, ndo fornece esta
garantia. Quando alguém diz “eu creio”, ndo da a palavra a alguém, mas comunica algo.
“Eu creio” ndo é performativo; “eu conhego”, assim como “eu prometo”, o €. Assim,
formula-se a terceira diferenga entre conhecimento e crenga: “eu sei” quando proferido
fornece uma garantia, gera compromisso para aquele que fala, enquanto o “eu creio”
nZo firma nenhum compromisso, mas apenas descreve o estado subjetivo em que o

falante se encontra.

Quando digo ‘eu prometo’, dou outro passo decisivo: ndo apenas anunciei minha
intengdo mas, usando esta formula (cumprindo este ritual), en me comprometi com
os outros ¢ arrisquei minha reputa¢io de uma nova maneira. Analogamente, dizer
‘eu sei’ é dar outro passo decisivo. Mas ndo ¢ dizer: ‘eu consegui uma faganha de
cognigdo especialmente notavel, superior na mesma escala que a de acreditar e ter
certeza, até mesmo ao mero ‘ter toda certeza’, pois ndo ha nada nesta escala superior
a ter toda certeza. Assim como prometer ndo € algo superior, na mesma escala que a
de esperar ou tencionar, até mesmo ao mero ter total intengdo, pois ndo ha nada nesta
escala superior a total intengdo. Quando digo ‘eu sei’ dou minha palavra aos outros:
dou aos outros minha autorizacdo para dizer que ‘S ¢ P°. (OM, p. 99)

A diferenga deve-se a forga ilocucionaria, ou ao carater executivo, que 0S
verbos performativos apresentam. “Eu prometo” e “eu sei” t€m esse carater. exple a
risco aquele que fala. Sdo expressdes gramaticais da mesma espécie. Elas, quando ditas
nessas formas, funcionam de modo semelhante. J& as expressGes “eu tenciono” ou “eu
creio” fazem parte de outra classificagio dentro da linguagem. Elas ndo comprometem o
falante do mesmo modo das anteriores. Os verbos “tencionar” e “crer” ndo sdo, em
principio, performativos; eles, de fato, descrevem o estado de quem fala.

Ha, entretanto, quem ndo acette a analogia de Austin entre as formas “eu sei” e
“eu prometo”. Wamnock ndo acredita que os verbos “saber” e “prometer” funcionem
semelhantemente. A primeira obje¢do de Warnock € que, se digo “prometo, mas posso
falhar”, pode ser o caso de uma simples anulag¢do, onde a segunda parte da frase (mas
posso falhar) anula a garantia dada pela primeira (prometo). Mas, se digo “sei, mas
posso estar errado”, o que ocorre ndo é a mesma coisa. Aqui, prossegue Warnock, néo
se trata de a segunda parte da frase anular a primeira, mas, sim, de a segunda parte

contradizer a primeira. Anular a primeira parte significa desfazer o que foi feito;



36

contradizer a primeira parte ndo é desfazer algo, mas ¢ uma relagdo logica entre duas
proposicdes.

Entretanto, essa obje¢do talvez ndo faga sentido para Austin. Pois, para ele,
assim como nio tem sentido prometer algo em que se reconhece que se pode falhar,
também ndo ha sentido em afirmar alguma coisa se ainda ha alguma duvida. Austin ndo
aceitaria essa distingdo, tracada por Warnock, entre “anular” e “contradizer”. Nos dois
casos, ndo apenas no caso de “eu sei”’, haveria uma espécie de contradigdo. “Dizer
‘prometo’ sem realizar o ato prometido, é semelhante a dizer simultaneamente ‘¢’ € ‘nédo
& (PA, p. 56) Segundo Austin, quando se diz, por um lado, “vocé falhou, embora
tivesse prometido”, e, por outro lado, “vocé se mostrou equivocado, embora tivesse dito
que sabia”, o sentido em que se profere é o mesmo. “O sentido no qual vocé prometeu é
o de ter difo que prometia (disse: eu prometo), e vocé disse que sabia.” (OM, p. 101)E o
mesmo sentido de reprovacio: ter empenhado a palavra, dado uma garantia, sem que a
palavra ou a garantia assegurasse o prometido ou o afirmado.

Uma segunda objecio de Warnock diz respeito ao fato de que é perfeitamente
comum pensar que se sabe alguma coisa sem, no entanto, dizer isso que se sabe.
Alguém pode pensar durante todo o dia algo como “eu set que hoje é quarta-feira” ¢
manter-se calado o tempo todo, argumenta ele. “Prometer, apostar, € outros consistem
essencialmente em dizer alguma coisa (...), mas saber alguma coisa nio ¢
necessariamente, e certamente ndo essencialmente, dizer alguma coisa de modo algum.”
(Warnock 1989, p. 40)

Chisholm também faz essa critica: o conhecimento ndo obriga a afirmacgéo
verbal “eu sei”. Ele relembra, entdo, a recomendagio de Austin a alguém que diz
conhecer algo. Para que alguém diga “eu sei que p”, diz Austin, é necessario que p
esteja no seu dmbito de conhecimento. Mas, se € assim, argumenta Chisholm, pode ser o
caso de p estar no Ambito de conhecimento de determinada pessoa e ela, porém, ndo
dizer nada. Ela sabe, mas nfo disse que sabe. “Quando nés dizemos ‘eu sei’, notamos,
como Austin diz, que a frase ndo deve ser dita levianamente e, se somos filosofos,
poderemos perguntar quais s3o as condigdes que nos autorizam a dizé-la. (...) Se p esta
no ambito do conhecimento dele [de alguém que diz conhecer p], entdo, certamente,
quer ele diga ou n3o ‘eu sei’, ele sabe.” (Chisholm 1969, p.111-112)

Pode-se, ainda, considerar uma terceira obje¢do a Austin: hi outros tipos de

proposi¢des que iniciam com a forma “eu sei” e que, no entanto, nio se apresentam



37

como executivas®™; estas declaracdes, além de ndo fazerem nada mesmo quando sdo
proferidas, ndo ddo nenhuma garantia a ninguém. Um exemplo desse tipo de proposi¢do
¢ quando alguém faz um comentario como “Jodo estd almogando”, ou uma adverténcia
do tipo “escove os dentes apos as refeigdes” e eu simplesmente respondo “eu sei”.

Chisholm aceita que quando alguém profere as palavras “eu prometo” tem uma
preocupagdo a mais do que simplesmente descrever algo, tem a preocupagido de fazer
uma promessa. E o mesmo quando o “eu solicito” é proferido, que tem como finalidade
fazer a solicitagdio. Ou ainda outros verbos como “batizar”, “ordenar”, e “garantir”.
Todos eles, afirma Chisholm, possuem a peculiar caracteristica de, quando proferidos
em circunstincias adequadas, executar um ato. Porém, ele ndo acha que o verbo “saber”
faca parte desse conjunto.

Nio obstante, Chisholm est4 de acordo que a declaragdo “eu sei” seja em parte
executiva, mas apenas em parte. Ele a compara com a sentenga “eu quero” e enquadra
ambas num tipo mais fraco de sentengas executivas. A esse tipo mais fraco, Chisholm
chama de afirmagfo executiva no senfido ampliado, e ao tipo mais forte, que contém
sentencas como “eu prometo” ou “eu solicito”, chama de afirmagio executiva de
sentido rigoroso.

A declaragdo “eu prometo” ¢ executiva no sentido rigoroso porque, desde que
obedecidas as circunstincias adequadas, dizé-la é prometer. Analogamente, dizer “eu
solicito” € solicitar. Entretanto, a sentenga “eu quero” nio tem como conseqiéncia um

ato resultante do querer. Nem tampouco dizer “eu sei que p” tem como efeito saber que

p.

E claro que proferimentos de ‘eu sei’ ndo sdo performativos no sentido estrito do
termo, visto que saber (ou conhecer) ndo é um ‘ato’ que possa ser desempenhado
apenas dizendo ‘eu sei’. (Dizer ‘eu prometo que p’, pelo menos sob certas
circunstancias, ¢ prometer que p, mas dizer ‘eu sei que p’ ndo é em si mesmo saber
que p.) Mas ‘eu sei’ esta relacionado com ‘eu garanto’ e com outros tantos
performativos, da maneira que ‘eu quero’ esta relacionado com ‘eu solicito’. Logo,
um proferimento de ‘eu sei’ pode ser executivo no sentido ampliado do termo.
(Chisholm 1969, p. 110)

As afirmagdes “eu quero” e “eu set”, executivas no sentido ampliado, segundo
Chisholm, seriam ligadas respectivamente as expressdes “eu solicito” e “eu garanto”

como suas sentengas executivas no sentido rigoroso. Somente algumas vezes poder-se-

2 Warnock também apresenta essa objegio.



38

ia utilizar “eu quero” no sentido rigoroso, como indicando entdo “eu solicito”, e do
mesmo modo o “eu sei” indicando “eu garanto”. Se Austin definiu a inobservancia das
declaracdes executivas como faldcia descritiva, Chisholm, por sua vez, chamara de
faldcia executiva a inobservancia do comportamento concomitante da fun¢do executiva

¢ descritiva de determinados verbos.

Austin disse, em ‘Other Minds’: ‘Supor que ‘eu sei’ é uma frase descritiva € somente
um exemplo da faldcia descritiva, tdo comum em filosofia.... (...).” E muito provavel
que Austin estava supondo, erroncamente, que ‘eu sei’ ¢ performativo no sentido
estrito ¢ ndo meramente no sentido ampliado. Um proferimento de ‘eu quero’ pode
servir tanto para dizer alguma coisa sobre mim quanto para mandar vocé fazer
alguma coisa; um proferimento de ‘eu sei’, similarmente, pode servir tanto para dizer
alguma coisa sobre mim quanto para dar garantias a voc€. Supor que a execugio da
fungdo nJo-descritiva ¢ inconsistente com a simultinea execugdo da fungdo
descritiva, deve ser chamada de faldcia executiva (ou performativa), que também
tem se tornado muito comum em filosofia. (Chisholm 1969, p. 110)

Chisholm, entretanto, discutiu um aspecto falso da analogia de Austin. O que a
analogia pretende estabelecer ao comparar os verbos “saber” e “prometer” é¢ o empenho
da palavra e nfio, como pensou Chisholm, o ato ou efeito de um determinado verbo.
Assim, Austin daria razdo a Chisholm: dizer “eu prometo” é prometer (ou fazer uma
promessa), dizer “eu solicito” € solicitar (ou fazer uma solicitag8o), mas dizer “eu sei”
ndo é saber. A analogia entre os verbos “saber” e “prometer” é que ambos, ao serem
ditos de um determinado modo, empenham a palavra daquele que diz; ambos firmam
um compromisso com a palavra dada. Esse € o aspecto performativo, ou executivo, da
expressdo “eu sei”.

Também n3o parece tdo provavel assim que “Austin estava supondo [na
conferéncia “Other Minds”], erroneamente, que ‘eu sei’ é performativo no sentido
estrito € ndo meramente no sentido ampliado”, conforme argumenta Chisholm. O fato
de Austin indicar certa semelhanga funcional entre as formas “eu sei” e “eu prometo”,
em “Other Minds”, ndo é suficiente para Chisholm concluir que Austin acreditasse que
todas as formas possiveis de “eu sei” sdo performativas e, muito menos, que fossem
performativas de sentido estrito. Austin diz apenas que: “quando digo ‘eu sei’ dou
minha palavra aos outros: dou aos outros minha autorizag¢do para dizer que ‘S é P°”.
(OM, p. 99) Ao que parece, Austin estava apontando para o carater executivo do
proferimento “eu sei” — o empenho da palavra —, porém isso ndo significa que ele tenha

pretendido que todos os aspectos de “eu sei” fossem executivos. O aspecto executivo



39

pode tranqiiilamente conviver com outros aspectos da expressdo ou, mesmo, com outros
usos, como aquele em que se expressa enfado (“vocé precisa escovar os dentes, meu
filho!” “Eu sei, mae!”).

Uma anélise das conferéncias posteriores de Austin, reunidas no Quando dizer
é fazer — Palavras e A¢do, reforga ainda mais a idéia de que ele nio estava considerando
todas as respostas iniciadas por “eu sei” como similares a “eu prometo” e, portanto,
como executivas. Nessas ultimas conferéncias, ele pretende, sobretudo, esclarecer as
diferengas entre verbos descritivos e performativos e elaborar, por fim, uma lista de
performativos.

Entretanto, Austin constatou, no decorrer de sua analise, que um determinado
proferimento pode apresentar-se de modos diferentes, dependendo do contexto. Por
conta disso, ele substitui o projeto inicial de uma lista de verbos performativos
explicitos por uma lista referente as forgas ilocucionarias de um proferimento. A idéia
inicial da dicotomia performativo-descritivo deve ser trocada agora pela idéia de
familias gerais de atos de fala. “Dissemos, ha bastante tempo atras, que necessitavamos
de uma lista de ‘verbos performativos explicitos’, mas & luz da teoria mais geral vemos
agora que O que necessitamos € uma lista das forgas ilocucionarias de um
proferimento.” (PA, p. 122)

Mas ndo € s6. Ao enumerar varios verbos performativos de acordo com a forga
ilocucionaria, Austin ja ndo associa o verbo “saber” diretamente ao “prometer”, como se
ambos exercessem rigorosamente as mesmas fungdes na linguagem. Enquanto o
“prometo” € classtficado como um performativo comissivo — isto €, como um verbo que
compromete aquele que fala a agir de uma determinada maneira — por outro lado, o
“sei” é enquadrado, com certa ressalva, nos performativos expositivos, cuja finalidade

seria, entre outras, a de expressar opinides.**

Vimos que ha razdes para supor que os testes sugeridos para identificar os verbos
perfomativos explicitos (dizer...é fazer...etc.) sio bons testes, e até de fato dio
melhores resultados para identificar aqueles verbos que, como dissemos agora,
explicitam a forca ilocucionaria de um proferimento, ou mostram qual ¢ o ato

* Austin diferencia cinco classes de proferimentos em fungio da forga ilocucionaria: veriditivos,
exercitivos, comissivos, comportamentais e expositivos. Sdo exemplos de performativos comissivos:
‘prometo’, ‘garanto’, ‘contrato’, etc. E, de perfomativos expositivos: ‘sei (7)’, ‘afirmo’, ‘informo’, etc.
Mas, além de introduzir uma interrogagdo ao lado de “eu sei”, ¢le adverte que ndo estd totalmente

satisfeito com essa classificagio.



40

ilocucionario que estamos realizando ao emiti-lo. O que ndo sobrevivera a transigio,
exceto talvez como um caso marginal limite, € a nogdo da pureza dos performativos.
(.) Ela se baseava, essencialmente, na crenga na  dicotomia
performativos/constatativos, que, como ja vimos, tem que ser substituida pela idéia
de que bA familias mais gerais de atos de fala relacionados e sobrepostos
parcialmente... (PA, p. 122)

Chisholm, entretanto, n3o criticou o0 “empenho da palavra”. Ele aceitou essa
idéia, e por isso achou necessario chamar a expressdo “eu sei” de performativo de
sentido ampliado. Chisholm discutiu, portanto, um outro aspecto (um aspecto falso) da
analogia de Austin. Segundo ele, dizer “eu sei que p” ndo € “saber que p”. Mas Austin
obviamente concede esse ponto. Para Austin, ainda no primeiro momento, o carater
executivo de “saber que p” € “dar garantias” e ndo “saber que p”. O carater executivo de
“en prometo” é “prometer”, mas isso ndo significa que o carater executivo de “eu sei” €
“saber”.

A nova classificacio de Austin parece mais adequada se considerarmos os
contra-exemplos anteriores, como pensar que se sabe sem dizer, ou ainda, responder “eu
sei” sem a preocupagdo de dar qualquer garantia, pois esclarece que o carater executivo
do proferimento “eu sei” ndo é dar garantias, mas sim expressar opinides. Desse modo,
para o primeiro contra-exemplo, pode-se argumentar que quem apenas pensa “eu sei”
ndo revela o cardter executivo dessa expressdo, pois ela precisa ser dita. E, para o
segundo contra-exemplo, a argumentagio pode tomar o seguinte sentido: quando o
individuo responde “eu sei”, ele ja tem a opinido, de modo que n3o € necessario ouvi-la
novamente.

A idéia desenvolvida por Chisholm acerca do sentido dos performativos, isto €,
de que ha performativos de sentido estrito e performativos de sentido ampliado, parece,
entdo, razoével. Austin explora essa idéia, distinguindo, nio entre um sentido estrito e
um sentido lato, mas, fornecendo uma classificagdo ainda mais complexa, entre cinco

tipos legitimos de performativos. Ao fazer isso, ele separa o “eu prometo” do “eu sei”.
2. Argumentos sobre a Realidade

Ha também quem ndo acredite no conhecimento que o outro afirma, ndo,
porém, por insuficiéncia do raciocinio, como foi visto no item anterior, mas por duvidar
da evidéncia dada. Nesse caso, as duvidas dizem respeito aos fatos e as perguntas

céticas tomam, geralmente, a seguinte forma: “mas como voceé sabe que ¢ um



41

pintassilgo real? como vocé sabe que ndo estd sonhando? ou afinal ndo poderia ser um
pintassilgo empathado?”. (OM, p. 86)

Austin procura mostrar como a investigagio filosofica se desvia das praticas
normais através das quais conhecemos alguma coisa. Nesse sentido, Austin utiliza os
resultados obtidos na analise do conhecimento e oferece argumentos contra o ceticismo

acerca da realidade. Seus principais argumentos sao:

1?2 argumento: “razdes para sugerir”. Austin afirma que se alguém pergunta se
algo € real é porque deve ter em mente boas razdes para isso. Uma interrogagio usando
o termo “real” s6 faz sentido quando ha razdes para sugerir que nfo seja real. “Deve
existir alguma ‘raziio para sugerir’ que n3o é real no sentido de um procedimento
especifico, ou um limitado mimero de procedimentos especificos, que sugerem que esta
coisa pode ser esptria.” (OM, p. 87) Por exemplo, no caso da questdo “é¢ um pintassilgo
real?” o fato de o passaro ser empathado. Em outras palavras, ha um contraste (vivo —
empalthado) necessario 4 existéncia da divida. Austin chama tal contraste de base
especial.®™® “Nos deveriamos insistir sempre em especificar com qual ‘real’ est4 sendo
feito o contraste e ndo o que eu deverei mostrar que ele € para mostrar que é real.” (OM,
p. 88) O problema de alguns fildsofos metafisicos consiste em utilizar o termo “real”
sem especificar exatamente o sentido em que algo pudesse nd3o ser real; é necessario
estabelecer o contraste, por exemplo: “o pato é real ou € uma imitagdo?”, “o pintassilgo
é real ou é empalhado?”, “o diamante é real ou ¢ artificial?”’. A auséncia desse contraste,
isto é, uma situagio em que ndo ¢ possivel diferenciar o que um pato € daquilo que ele
ndo o é — um pato real de um pato de brinquedo, por exemplo — torna o didlogo sem
sentido ou mesmo intil. Como Austin nota em Sentido e Percepgdo, “é evidente que
fazemos uma distingdo entre ‘um x real’ e ‘um x ndo real’ somente se existir uma
maneira de informar a diferenga entre 0 que € um x real e 0 que ele ndo o é. Uma
distingio que, na verdade, ndo somos capazes de estabelecer é — para dizé-lo
delicadamente — uma distingdo que n3o vale a pena fazer.” (SP, p. 106) Por isso,
questionar sobre “qual é a cor real do sol?” ou “qual é o sabor real da sacarina?’ ou
“qual é a forma real de uma nuvem?”’ ndo € adequado ou mesmo f1til, pois “é

perfeitamente 6bvio que ndo existe nenhuma resposta para essas questdes — nenhuma

> A base especial serd methor explicada no quarto argumento, logo a seguir.



42

regra que induzisse a uma resposta, nenhum procedimento que nos permitisse fazé-lo.”
(SP, p. 94)

Contudo, o contraste (ou as “razdes para sugerir’), que Austin chama de base
especial, ndo parece suficiente para rejeitar o argumento cartesiano do sonho. Segundo
Barry Stroud, Descartes teria “razdes para sugerir” a duvida. Afinal, quando se descreve
sentado junto ao fogo, com uma folha de papel na mdo, apesar de tudo lhe parecer
perfeitamente real e de, aparentemente, ndo ter razdo alguma para duvidar desses fatos,
ainda resta-lhe perguntar se sabe realmente que esté ali, se ndo poderia estar sonhando.
E Stroud diz que Descartes efetivamente indicou um contraste especifico, a saber, entre

sonho e vigilia.

No desenvolvimento que Descartes faz de seu conhecimento de que esta sentado
junto ao fogo com uma folha de papel na mio ele ndo se lamenta simplesmente em
termos gerais de que as bases que tém ndo sejam suficientes para provar que na
realidade esta ali sentado. Ele esta totalmente disposto a especificar na realidade toda
a forga de seu argumento resultante de sua especificagdo explicita de um sentido
particular no qual resultam inadequadas suas bases, de uma possibilidade particular
que ¢ compativel com os fatos em que esta se baseando, porém incompativel com o
fato de que saiba que realmente esta ali sentado. (Stroud 1991, p. 47)

Assim, de acordo com o argumento cartesiano, tudo o que ¢ percebido poderia
ndo passar de um sonho. Ha, entfo, uma “razdo para sugerir’ que o passaro ndo seja
real, pois ele pode ser sonhado. O contraste (real — sonhado) abre espago a duvida

cética.

2° argumento: “procedimentos comuns reconhecidos”. O argumento parece
geral: para cada contraste ha “procedimentos, ou meios, comuns reconhecidos” que
permitem resolver se alguma coisa € real no sentido determinado pelo contraste. Para o
caso em questdo, o argumento mostraria que a hipotese de que “posso estar sonhando o
tempo todo” € incorreta, pois a vigilia pode ser diferenciada do sonho por meios
comuns. Tanto isso ¢ verdade, diz Austin, que usamos ambos 0s termos com
significados diferentes. “Existem procedimentos reconhecidos de distingdo entre o
sonho e a vigilia (de que outro modo poderiamos saber empregar ou opor estas
palavras?” (OM, p. 87) Ele reitera essa idéila em Sentido e Percepgdo. “se,

simplesmente, nunca tivéssemos tido ocasido de distinguir algo que, de algum modo, se

parega com um porco, mas que ndo seja um porco real, entdo as proprias palavras



43

‘porco real’ ndo teriam qualquer aplicagdo.” (SP, p. 105) A seu ver, basta indicar esse
fato lingiistico para garantir que ha, de fato, procedimentos reconhecidos por todos
aqueles que usam essas duas palavras.

O argumento vale para todos os contrastes. Assim, ndo ha como especificar
quais seriam exatamente os procedimentos, pois essa tarefa seria interminavel e tediosa.
Infelizmente, Austin ndo explica exatamente quais sdo 0s procedimentos comuns que
permitem diferenciar sonho e vigilia. Sem a especificacdo de tais procedimentos, ndo ha
por que aceitar o argumento de Austin.

Além disso, os filésofos insistem em que tudo o que experienciamos na vigilia
pode ser reproduzido em sonho, inclusive esses supostos “procedimentos comuns
reconhecidos”. A davida de Descartes entre saber se esta realmente sentado junto ao
fogo com uma folha de papel na mio e saber se ndo esta sonhando tudo isso se aplica a
qualquer outra situagio possivel de se encontrar no mundo, pois tudo o que ele é capaz
de experienciar o € por meio dos sentidos. E, segundo Descartes, os sentidos ndo s@o
capazes de diferenciar sonho e vigilia: “ndo ha quaisquer indicios concludentes, nem
marcas assaz certas por onde se possa distinguir nitidamente a wvigilia do sonho.”
(Descartes 1983, p. 86) Assim, mesmo sabendo detalhadamente quais seriam os
procedimentos comuns aceitos para diferenciar sonho e vigilia, eles ndo resolveriam o
problema cético. “Descartes se da conta de que se tudo o que pode eventualmente
aprender sobre o que esta ocorrendo no mundo a sua volta chega a ele através dos
sentidos, sendo que ele ndo pode determinar por meio dos sentidos se esta dormindo ou
ndo, entdo todas as experiéncias sensoriais que tém sdo compativeis com um simples
sonho do mundo que o rodeia.” (Stroud, 1991, p. 23) Até mesmo as provas (ou
quaisquer procedimentos) usadas para mostrar que a experiéncia seria real e ndo apenas
um sonho, sdo agora colocadas em davida. E a conclusdo, de acordo com Stroud, parece
mesmo Inevitavel: “seria necessario saber que ndo se estd simplesmente sonhando que
se esta realizando a prova e que ndo se esta sonhando que se esta realizando alguma das
outras provas usadas para determinar isto, e assim sucessivamente.” (Stroud 1991, p.

48)

3° argumento: “diferenga qualitativa entre vigilia e sonho”. Segundo Austin,
vigilia e sonho sdo qualitativamente diferentes. Se ndo fossem, todas as experiéncias da

vigilia teriam as caracteristicas do sonho. E isso é absurdo, argumenta. Em Sentido e



44

Percepgdo, Austin insiste em que sonhar em conhecer o papa € qualitativamente
diferente de conhecé-lo de fato. “Posso ter a experiéncia (provavelmente rotulada de
‘enganosa’) de sonhar que estou sendo apresentado ao papa. Poder-se-ia levar a séro
que o fato de ter este sonho é ‘qualitativamente indiscernivel’ de realmente ser
apresentado ao papa? E evidente que ndio.” (Austin, SP, p. 68) Prova disso, diz Austin, ¢
a frase “da mesma qualidade irreal do sonho”. A frase “da mesma qualidade irreal do
sonho” € perfeitamente clara e aceita no uso comum da linguagem. Se sonho e vigilia
tivessem a mesma qualidade, tal frase ndo faria sentido algum. Quando dizemos que o
sonho tem qualidade irreal é porque podemos distinguir muito facilmente o que € um
sonho do que ndo €.

No entanto, a tradi¢do cética entende que sonho e vigilia tém as mesmas
caracteristicas; que ndo € possivel diferenciar um fato real de um sonho, pois ambos sdo
qualitativamente idénticos; que, por isso, o argumento cartesiano do sonho continua
forte e que, portanto, o problema do conhecimento do mundo exterior ndo se resolve.
Ao que parece, conforme argumenta Stroud, o grande problema estd na aceitagdo da
condi¢do cartesiana de que “é necessario saber que ndo estamos sonhando para saber
algo no mundo”. (Stroud 1991, p. 44) Enquanto essa condi¢do permanecer de pé o
conhecimento do mundo estars fadado ao fracasso. E preciso encontrar outra saida.
Uma saida que n3o considere tal condi¢do. E € esse caminho que Austin tritha por meio
de outro argumento, o das “alternativas relevantes”.

4° argumento: “alternativas relevantes”® E o principal argumento de Austin
contra a hipotese do sonho. “Posso estar sonhando”, diz ele, ndo é uma alternativa que
precisa ser eliminada para que alguém diga que sabe. Para saber algo sobre o mundo
ndo ¢ necessario saber que n3o se estd sonhando. Para afirmar “isso € um pintassilgo”
ndo ¢ necessario excluir certas possibilidades, como por exemplo, a de “estar

sonhando”. Assim como n3o € indispensavel excluir todas as alternativas possiveis ou

% Uma discussio atual a respeito desse argumento encontra-se em Pereira, R. H. de S., 2000. Perecira
procura mostrar a proximidade da tese austiniana das “alternativas relevantes” com a no¢io de “mundos
possiveis proximos e remotos” de Nozick (ver Nozick, R. Cap. III, 1981). “A nog¢do problemadtica de
mundos possiveis proximos € remotos, no argumento de Nozick, se reduz pura e simplesmente 3 distingdo
conhecida entre alternativas epistemicamente relevantes e irrelevantes. Neste particular, o argumento de
Nozick ndo introduz nenhuma novidade aos argumentos de Austin e Dretske que o formularam com

maior clareza.” (Pereira 2000, p. 81)



45

imaginaveis, como a de ser empalhado. Basta considerar as alternativas relevantes
aceitas ordinariamente para as afirmac¢des de conhecimento. O contraste — passaro real ¢
passaro sonhado ou passaro real e passaro empalhado — embora claro, ndo ¢ relevante
para a vida cotidiana, a menos que haja alguma razio especial para a davida. Assim,
para que a base especial — por exemplo, real ou empalhado — tenha algum sentido, ¢
necessario ter alguma situagdo para pensar que a outra possibilidade do contraste
mencionado é relevante. Temos, nesse caso, uma “razdo para sugerir’ que algo ndo ¢
“real” no sentido em questdo. A base especial, devidamente especificada, somente pode
ser questionada quando uma situagdo o permita. Entre as situagdes em que o contraste
faz sentido, podemos distinguir entre as situagdes comuns € as situagdes especiais. Se a
base especial exige “razdes para sugerir” que algo nio é real no sentido em quest?o, os
casos especiais sdo precisamente as situagdes em que investigamos com mais cuidado e
aplicamos os procedimentos comuns com mais rigor e atengdo. Os casos especiais
apresentam razdes fortes o bastante para permitir a divida (real ou empalhado?), isto é,
possibilitam que a sugestio indicada possa de fato ocorrer. Ha situagdes muito
particulares — que Austin chama de casos especiais — que permitem a diavida. Nessas
situagdes, por exemplo, quando alguém acaba de despertar, o contraste entre sonho e
vigilia seria relevante. Em geral, ndo o é.

Com esse argumento, Austin explica que, além de ser necessario uma base
especial (um contraste) para fundamentar uma interrogagio sobre a “realidade”, é
preciso também que as situagdes em que o contraste € feito sejam tais que permitam a
davida. Essas situagOes s3o, portanto, as condigGes especificas de efetivagdo da base
especial. Em outras palavras, a base especial — o contraste — ndo tem qualquer
relevancia isoladamente; € necessario haver uma situagdo que dé lugar ao contraste. Na
auséncia de uma situagio especial, isto é, nos casos normais, a divida de o pintassilgo
ser ou ndo empalhado € irrelevante. A questdo é a de saber se as situagBes especiais
dariam lugar ou justificariam a duvida filosofica.

Entretanto, diz Austin, os procedimentos utilizados para saber se € um
pintassilgo em um caso especial sdo essencialmente semelhantes aqueles tomados para
saber se é um pintassilgo em um caso normal. Tratam-se, em ambos os casos, de
procedimentos comuns empregados para confirmar o conhecimento, ou seja, ambos os
casos devem observar as condi¢gdes de conhecimento — experiéncias passadas e

circunstancias presentes.



46

Saber que ¢ um pintassilgo ‘real’ ndo esta em questdo quando digo que sei que € um
pintassilgo, apenas precaugdes razoaveis sdo tomadas. Mas quando isso € posto em
questdo, em casos especiais, entdo eu certifico ser um pintassilgo real de maneira
essencialmente similar aquela por mim utilizada quando me certifiquei de que era
um pintassilgo, embora a corroboragdo por outras testemunhas tenha em alguns
casos um papel especialmente importante. Mais uma vez as precaugdes ndo podem
ser mais que razodveis, relativas aos propésitos € intengdes atuais. (OM, p. 88)

Assim, mesmo em casos ou situagdes especiais, ndo ha nenhuma razio para se
introduzir a davida filos6fica ou para supor que ela ndo pode ser resolvida
ordinariamente.

O cuidado em observar as condi¢es de conhecimento, entretanto, ndo garante
o sucesso da afirmacgdo, pois, conforme Austin assinala, ha duas outras condigGes que
podem se dar. i) Eu ndo sei sempre se é ou ndo um pintassilgo; ele pode, por exemplo,
voar antes que eu me certifique de que ele € real. ii) Ndo hd como superar os milagres
ou anomalias da natureza; mesmo que eu me certifique de que se trata realmente de um
pintassilgo, ele pode, mais tarde, apresentar algo absolutamente incomum como, por
exemplo, explodir. Nesse caso, parece que ndo ha o que dizer. Austin chama a atengio
ao uso lingiiistico e explica que as palavras, do modo como as utilizamos nas
afirmagdes, podem as vezes nos enganar. “Parece-me um sério engano supor que a
linguagem (ou a maior parte da linguagem, a linguagem sobre as coisas reais) ¢
‘preditiva’ de um modo tal que o futuro possa sempre desmenti-la. O que o futuro pode
fazer sempre é nos obrigar a rever nossas idéias sobre pintassilgos ou pintassilgos reais
ou sobre qualquer outra coisa.” (OM, p. 88) Ja vimos que, com relagdo ao futuro, Austin
sustenta que ndo temos conhecimento, mas apenas crengas.

Ocorre que, na vida cotidiana, n3o se insiste no cumprimento da condigio de
Descartes. Conforme Austin, perguntas como “sera que ndo estou sonhando?” s6 sio
legitimas nos casos especiais, ou seja, em situacdes em que hd razdes para sugeri-las.
Continuando com o mesmo exemplo em que a base especial era a possibilidade de o
pintassilgo ser empalhado, um caso especial poderia ser o fato de o interrogado estar
num museu. Nesse caso, a questdio “mas é um passaro real?” é perfeitamente valida e
inteligivel, pois a possibilidade de o passaro ndo ser real pode dar-se de fato. Outro caso
especial pode ser o fato de ouvir o telefone tocar, ou alguém bater na porta, quando
acabo de acordar. Essa situagdo €é especial, pois, quando me encontro nessas

circunstincias, ndo tenho o mesmo grau de certeza daquele que tenho em estado de



47

vigilia. Mas, quando n3o ha tais razdes especiais, diz Austin, ndo ha motivos para
duvidar do conhecimento.

O pressuposto do argumento do sonho, o de que: “para saber que p, preciso
saber que nio estou sonhando que p”, é inaceitavel para Austin. A analise do uso da
linguagem ordinaria mostra que esse pressuposto ndo € razdo suficiente para o
ceticismo. Austin quer explicar 0 que é o conhecimento a partir dos usos da linguagem
ordinaria. E, segundo ele, o modo pelo qual o filésofo cético aborda a questio da
realidade, desvia ou mesmo abandona o modo ordinario de compreendé-la. Somente
uma cuidadosa anilise na utiliza¢io da linguagem pode desfazer esses embaracos
céticos. A auséncia das condi¢Ges necessarias a duvida impossibilita o questionamento
do conhecimento. O modo pelo qual o cético geralmente questiona a nosso
conhecimento parece indicar que o termo “real” tem um significado misterioso e, por
essa razdo, Austin ndo aceita o peso metafisico dessa questdo.

Nesse sentido, como vimos também no argumento “razdes para sugerir’,
afirmar que “isso € um pintassilgo real” s6 tem sentido quando se esta advertindo sobre
o que ele ndo é. Ndo tem sentido, na auséncia de um contraste ou de uma situagiio
concreta, pretender mostrar que um pintassilgo tem alguma ou certas caracteristicas para
poder afirmar que ele é real. Em abstrato, ndo ha como garantir de antemado que alguma
coisa € real, ndo porque seja algo muito dificil ou impossivel de ser feito, mas porque
ndo tem sentido fazé-lo. Quem questiona a realidade de um pintassilgo sem um contexto
esclarecedor nio usa a linguagem ordinaria de modo adequado, ou com o rigor
necessario. Assim, perguntar, como os metafisicos, se uma mesa — em estado
absolutamente normal — é real, sem qualquer contexto que permita entender porque ela
poderia ndo ser real, causa estranhamento. “O ardil dos metafisicos consiste em
perguntar ‘isto € uma mesa real?’ (um tipo de objeto que ndo tem um modo evidente de
ser falsificado) e ndo especificar ou delimitar o que ha de errado com ela, de modo que
eu me sinto embaragado a respeito de ‘como provar’ que isto é uma mesa real.” (OM, p.
87) Perguntar se uma mesa é real na auséncia de um contraste, ou seja, da base especial,
¢ admitir hipoteticamente que real “tem um uGnico significado altamente enigmatico e
profundo.” (OM, p. 87) Esse suposto significado metafisico do termo “real” confunde a
compreensdo dos usos da linguagem ordinaria. Quando alguém pergunta se o passaro ¢

real deve de imediato apontar em relagio a que esta fazendo o contraste: “é real ou



48

empalhado?”, “é real ou de brinquedo?”. A pergunta “ x € real” s6 surge quando se quer
excluir algo.

Com efeito, ndo ha como estabelecer critérios gerais de disting@o entre o real e
0 ndo real, pois nao ha davidas gerais, mas sim especificas. E preciso observar sempre
as circunstancias de cada caso. E, segundo Austin, “até mesmo para os tipos particulares
de coisas podem existir muitas maneiras diferentes de fazer a distingdo (ndo existe uma
maneira #nica de ‘ndo ser um porco real’) — isto depende do niimero ¢ da variedade das
surpresas e dos dilemas que a natureza e os nossos semelhantes podem fazer com que
nos deparemos, e das surpresas e dos dilemas com os quais nos defrontamos até aqui.”
(SP, p. 105) Na auséncia de surpresas ou dilemas, diz Austin, a discussdo ndo €
pertinente ou relevante.*’

No caso do argumento cartesiano do sonho, a existéncia da base especial, ou
seja, do contraste, parece indiscutivel, pois € claramente aceitavel a distingdo entre um
passaro real e um passaro sonhado. Contudo, ha no argumento do sonho um caso
especial? Quando Descartes chega a conclusio cética, de que ndo € possivel conhecer
nada no mundo exterior, ele se encontrava em uma situagido especial? Havia um caso
especial quando Descartes conjecturou a diavida hiperbolica? Nédo, ndo se tratava de um
caso especial. Descartes inferiu a duvida cética quando se encontrava, segundo sua
propria descrigdo, sentado junto ao fogo com uma folha de papel na méo. Ele estava em
sua casa e em perfeito estado de vigilia. Ndo havia razdo especial alguma para duvidar
de suas experiéncias. Assim, parece mesmo que Descartes foge ou abandona a
concepgdo ordinaria de conhecimento, como diz Austin, pois, de que outra forma

elaboraria tal davida?

3. Uma discussio critica acerca da posicao de Austin

Todavia, pergunta Stroud, “alguém que coloca a possibilidade [de que
podemos estar sonhando o tempo todo] em circunstancias normais estd necessariamente
violando ou recusando o significado cotidiano da palavra ‘saber’?” (Stroud 1991, p. 55)
Stroud ndo acredita que o raciocinio de Descartes seja totalmente despropositado; ao

contrario, ele cré mesmo que Descartes estd lidando com a concep¢do ordinaria do

" As analises do termo “real”, nas quais Austin complementa e expande o que € dito em “Other Minds”,

serdo objeto de exame do capitulo III (p. 66-9) dessa dissertagio.



49

conhecimento. A seu ver, Austin é quem n3o percebe nossa concep¢do usual de
conhecimento. O conhecimento que Descartes julga impossivel de atingir diante do
argumento do sonho é o conhecimento comum. Ou seja, o conhecimento, seja ele
filosdfico ou cientifico ou ordinario, sdo todos igualmente conhecimento. Como
entender, entdo, por que a condi¢do de Descartes parece tdo absurda quando considerada
a partir de nossas praticas cotidianas?

Stroud acredita que uma solugdo possivel € observar duas condigdes que
Austin, a seu ver, confunde: as “condi¢des de afirmagdo” e as “condigcdes de
conhecimento”. Segundo Stroud, Austin se refere as primeiras, nas quais aquele que
afirma se encontra em condigdes suficientes para afirmar, como se fossem “condi¢des
de conhecimento”. No entanto, € preciso distingui-las.

Para as “condigbes de afirmagdo”, argumenta Stroud, alguns contrastes ou
bases especiais sdo irrelevantes, simplesmente ndo sdo considerados. Ha certas
possibilidades que nd3o precisam ser excluidas para afirmar alguma coisa, como a
possibilidade de se estar sonhando, de acordo com o argumento cartesiano. Na vida
pratica, simplesmente ndo pensamos em excluir certas possibilidades que, caso
ocorressem, ndo saberiamos aquilo que afirmamos. N&o ha por que, dadas as exigéncias
de tempo, ou a pouca importéancia do assunto, ou mesmo o fato de ser uma possibilidade
extremamente remota, excluir essas possibilidades. Assim, em fungdo desses fatores
praticos, aceitamos que alguém possa afirmar algo, mesmo que eventualmente essa
pessoa possa ndo saber o que afirma.

Entretanto, as “condi¢cdes de conhecimento” sio mais exigentes que as
“condi¢bes de afirmagdio” e ndo se mostram absurdas quando se considera a
investigagdo filos6fica, uma investigagdo puramente tedrica. As “condigbes de
conhecimento”, diferentemente da utilizagdo ordinaria, exigem que o conhecimento
elimine também a possibilidade do sonho. Se, por um lado, Austin considera relevante o
fato de saber se o pintassilgo € real ou é um sonho somente em casos especiais, por
outro lado, os filosofos céticos argumentam que a hipbtese “posso estar sonhando” é
relevante sempre, pois ela nos é perfeitamente inteligivel. “Na medida em que seja pelo
menos inteligivel supor que ha uma distancia logica entre a satisfagdo das condi¢des
para a emissdo e avaliagdo apropriada das afirmagdes de conhecimento por um lado, e a
satisfagdo das condigdes para a verdade destas afirmagdes por outro lado, a evidéncia a

partir do uso ou de nossa pratica nio podera fundar uma concluséo acerca das condigdes



50

do conhecimento.” (Stroud 1991, p.60) Esse ponto ¢ fundamental na analise critica de
Stroud, pois, se € assim, é o procedimento filosofico de Austin que falha. As analises do
uso da linguagem, por estarem confinadas no interior de nossa pratica, revelam apenas
as “condigdes de afirmagdo”, e jamais poderiam servir para esclarecer as “condigdes de
conhecimento”, ou seja, jamais definirdo o que € o conhecimento.

Stroud acredita, assim, na for¢a do argumento cético. E certo, segundo ele, que
alguns contrastes, ou bases especiais, sdo irrelevantes nas afirmac¢des da vida pratica.
Basta, para esses propositos, alcangar o razoavel. No entanto, para conhecer algo, nio se
deve considerar somente os propdsitos praticos, ou somente as alternativas relevantes.

Para saber, é necessario eliminar também a hipotese do sonho.

Sentimo-nos fortemente inclinados a recusar o raciocinio cético, pois o que ele exige
de nos se desvia radicalmente do que exigimos de nés mesmos ¢ dos outros na vida
diaria. O filésofo cético tem uma explicagdo desta diferenca. Ele tem somente uma
concepgdo do conhecimento segundo a qual se atua tanto na vida diaria como na
investigacdo filosofica do conhecimento humano, porém esta concepgdo opera na
vida cotidiana sob os imperativos da pratica social ¢ as exigéncias da agdo, da
cooperagdo ¢ da comunicagdo. Os fins sociais praticos aos que servem nossas
afirmagdes de conhecimento na vida didria explicam porque normalmente nos
mostramos satisfeitos com menos do que, com objetividade, podemos ser levados a
admitir que constitui a totalidade das condigdes de conhecimento. (Stroud 1991, p.
65)

Para explicar melhor a diferenciagio que faz entre as “condigdes de afirmagdo”
(o razoavel) e as “condi¢des de conhecimento” (a verdade), Stroud retoma o conhecido
exemplo de Thompson Clarke®®, elaborando-o a seu modo. Imagina-se uma situagio na
qual estamos em tempos de guerra e precisamos reconhecer rapidamente os avides que
sobrevoam em nosso territorio. Segundo os manuais, ha dois tipos de avides de que
precisamos cuidar: o avido E, que tem as caracteristicas x, y, w; e o avido F, cujas
caracteristicas s3o x, y, z. Assim, um observador que v€ um avido com as caracteristicas
x, y, z, consultando seu manual, afirmard que o avido ¢ um F. Entretanto, se observar
somente x e y, ndo podera afirmar nada.

Mas, na verdade, ha também outro tipo de avides, os Gs, que apresentam as
mesmas caracteristicas dos Fs, isto &, x, y, z. O avido G, porém, ndo esta no manual. O
motivo poderia ser o fato de ndo haver muitos avides Gs e, além disso, de os avides Fs

serem muito mais perigosos. Assim, como seria quase impossivel um observador

* CLARKE, T. “The legacy of skepticism™.



51

diferenciar um F de um G quando ambos estdo sobrevoando, optou-se por ndo inclui-lo
no manual.

Diante dessa nova informagdo, argumenta Stroud, descobre-se que o
observador cuidadoso, embora somente afirme ser um F depois de constatar as
caracteristicas x, y, z, ndo sabe realmente se o avido é um F, pois existe a possibilidade
de o avido ser um G. Um observador que vé somente as caracteristicas x, y e afirma que
o avido é um F, ndo sabe que o avido é realmente um F, pois poderia ser um E. Nesse
caso, o observador foi negligente. Deveria ter constatado também a caracteristica z antes
de afirmar o que afirmou. O observador que vé€ as caracteristicas x, y, z e afirma que o
avido é um F também ndo sabe realmente o que afirma, pois poderia tratar-se de um G.
Aqui, porém, o observador nio tem culpa, j& que aplicou corretamente o manual e
seguiu seu treinamento a risca. Ele se certificou de todas as caracteristicas do manual.
Entretanto, nds sabemos que, embora ele tenha afirmado corretamente que o avido era
um F, ele ndo sabe que é um F, pois poderia ser um G. Caso o observador cuidadoso
viesse a saber o que nos sabemos (a possibilidade de ser um G), ele seria o primeiro a
reconhecer que o avido poderia ndo ser um F e que ele ndo sabe realmente se se trata de
umF.

A conclusdo de Stroud € que o filosofo cético vé€ o homem comum na mesma
posigdo do observador cuidadoso que ndo sabe da existéncia dos avides Gs. Apesar de
ele ter sido cuidadoso e observar todas as caracteristicas necessarias, ou relevantes,
antes de afirmar que o avido € um F, ele, no entanto, ndo sabe realmente. Ou sabe
somente para os fins praticos, e, para estes, 0 que sabe € suficiente. Do mesmo modo, o
homem comum ndo precisa considerar que “pode estar sonhando” para afirmar que sabe
algo no mundo, simplesmente ignora essa possibilidade. Mas, se essa ¢ uma
possibilidade, entdo ele ndo sabe o que afirma.

J& o observador cuidadoso, que sabe da existéncia dos Gs, ndo diz que sabe que
0 avido x, y, z ¢ um F, pois ele sabe que pode se tratar de um G. Esta € a posi¢do do
filosofo cético. Para saber realmente algo sobre mundo, € necessario saber que “néo esta
sonhando”. Embora essa possibilidade ndo seja relevante na vida cotidiana para afirmar
alguma coisa, ela é relevante para o conhecimento. Assim, do mesmo modo que o
observador cuidadoso e informado sabe que deve descartar a possibilidade de o avido
ndo ser um G antes de afirmar que é um F, assim também o filésofo cético deve

descartar a possibilidade do sonho.



52

Desse modo, segundo Stroud, o filésofo cético busca um conhecimento
objetivo, externo ao contexto pratico social, mas que estd de acordo com a propria
nogio ordinaria de conhecimento. O filésofo, livre de preocupagdes praticas, pode ser
mais fiel 4 no¢do comum de conhecimento. “O que se julga verdadeiro de um ponto de
vista externo objetivo pode ndo corresponder com o que consideramos verdadeiro de

nossa posi¢do quando julgamos internamente, dentro dos contextos praticos que ddo a

[¢D)

nossas palavras seu sentido social.” (Stroud 1991, p. 72) O significado do que

[¢8

verdadeiro no contexto externo — filosofico — nem sempre corresponde ao que

razoavel no contexto interno — vida comum.

Pode haver uma infinidade de boas razdes pelas quais normalmente ndo descartamos
ou nem sequer consideramos incontaveis possibilidades que, estritamente falando, se
devessem saber que ndo se ddo se temos de saber o tipo de coisas que afirmamos
saber. Por conseguinte, ndo podemos concluir, a partir simplesmente do fato de que
temos seguido com cuidado e consciéncia os critérios € métodos da vida cotidiana,
que sabemos as coisas que afirmamos saber. A investigagdo filosofica de nosso
conhecimento esta interessada no problema da verdade. (Stroud 1991, p. 63)

Entretanto, a critica de Stroud, apesar de bastante elaborada, nfio atinge o
principal argumento de Austin contra a divida cética: o argumento das “alternativas
relevantes”. O observador cuidadoso que constata um avido com caracteristicas x, y, z,
nfo sabendo da existéncia dos avides Gs, afirma, corretamente, que ¢ um F. Ele nfo tem
razdes para duvidar de que se trata de um F. Todas as alternativas relevantes foram
cuidadosamente consideradas. O observador necessita de razdes para sugerir que o
avido pode nio ser um F. Do mesmo modo, € preciso razdes para a conjectura “posso
estar sonhando”.

Stroud considerou isso correto, mas somente sob um ponto de vista interno. No
momento em que o observador é informado da existéncia dos avides Gs ele,
“estritamente falando”, ja ndo sabe mais. Esta é a posi¢do do filosofo cético, pois ele
sabe da existéncia do argumento do sonho. No entanto, conforme argumenta Mark
Kaplan, as informac¢des que d3o ao observador as condigbes para afirmar seu
conhecimento dos avides Gs, assim como aquelas que possibilitam a afirmac¢do dos Fs,
sdo obtidas a partir de nossa pratica cotidiana. O que leva o observador a considerar
também os avides Gs, que ndo constavam no manual, é novamente, algum

procedimento ordinario.



53

O observador diz saber que o avido € um F, explica Kaplan, porque leu o
manual de instrugdes. E o manual ndo faz referéncia ao avido G. Assim, “o observador
pode razoavelmente dizer, uma vez informado da existéncia dos Gs, ‘eu sei pelo livro —
eu sei para meus propositos praticos — que o avido € um F, mas estritamente falando eu
ndo sei tal coisa.’” (Kaplan 2000, p. 292) Desse modo, o observador, depois de
informado, € capaz de diferenciar o que sabe para seus propositos praticos do que sabe
“estritamente falando”. O ponto € que as condi¢des que levam o observador a saber
“estritamente falando” sdo também condigOes baseadas em nossas praticas ordinarias e
ndo condigdes hipotéticas. “Ao falar do que ele [o observador que sabe da existéncia
dos avides Gs], no sentido estrito, realmente sabe — o que ele sabe e ponto final (ndo,
todavia, pelos livros) — o observador esta simplesmente falando do que, pelos nossos
padrdes ordinarios, ele sabe. E por esses padrdes — padrdes que sdo maiores que aqueles
que governam o que ele sabe pelo livro — ele nido sabe que o avido € um F.” (Kaplan
2000, p. 293)

Por isso, argumenta Kaplan, Stroud ndo parece ter razdo quando compara o
observador informado, que consente que ndo sabe quando um avido € um F ou um G,
considerando apenas o manual, com o filésofo cético, que ndo sabe se conhece algo
exterior sem eliminar primeiramente a hipétese do sonho. Ocorre que o primeiro usa
somente procedimentos ordinarios para dizer o que sabe, enquanto o segundo deve
distinguir seu conhecimento usando, de um lado, procedimentos comuns e, de outro, a

exigéncia do argumento cartesiano, que nada tem de ordinario.

Ao distinguir o que ele sabe para seus propdsitos praticos do que ele sabe
estritamente falando, o observador esta simplesmente distinguindo o que ele sabe
pelo livro do que ele sabe por nossos critérios ordinarios. Em contraste, a distingdo
do cético de Stroud, considerando o argumento do sonho, ¢ completamente diferente.
E uma distingio entre o que sabemos por meio de critérios ordinarios € o que
sabemos pelo critério da exigéncia cartesiana. (Kaplan 2000, p. 293)

Kaplan, portanto, recusa a distingdo tragada por Stroud entre “condigdes de
afirmagio” e “condi¢bes de conhecimento”. Os casos dos avides Fs e Gs podem ser
explicados s6 com as “condigdes de afirmagdo”, ja que a Unica diferenca entre eles € a
informagdo de que dispomos — em um caso ndo sei da existéncia dos Gs, no outro caso
eu sei — e ndo os procedimentos ou as condigdes. Se o exemplo pode ser entendido

assim e ndo ha por que tracar a distingdo de Stroud, entdo nido ha porque exigir que “nédo
G »



54

estamos sonhando” para saber algo. Diante disso, as “condi¢des de conhecimento”
supostas por Stroud ndo passariam de uma ilusdo.

De acordo com o argumento das “alternativas relevantes”, de Austin, a
hipdtese “posso estar sonhando” ndo importa para alcangar o conhecimento. O
pressuposto de que “para saber que p, eu tenho que saber que nio estou sonhando que
p” é inaceitavel, ja que, na maioria das situacGes, é simplesmente irrelevante e ndo faz
parte dos procedimentos comuns ou das “condigbes de afirmagdo”. Portanto, segundo
Austin, para saber que p, ndo preciso saber ou mostrar que ndo estou sonhando. Para
conhecer algo sd3o necessarias certas condigdes — como experiéncias passadas,
perspicacia e circunstincias presentes — e considerar certas possibilidades. Quais sdo
essas possibilidades dependerd do contexto da investigagdo, mas “posso estar
sonhando” ndo é, em geral, isto é, na auséncia de um caso especial, uma condigdo
exigida para saber alguma coisa. A consideragido de alternativas que ndo sdo relevantes
em um dado contexto ou situagdo traz conseqiiéncias indesejaveis, como a de que, no
final das contas, n6s ndo saberiamos nada. A analise da utilizagdo que devemos fazer de
palavras e expressdes de acordo com as circunstincias mostra que, para se ter

conhecimento, ndo ¢ preciso a eliminagio da hip6tese do sonho.



55

III - Analise da Percepcao

Em Sentido e Percepgdo, Austin critica algumas doutrinas acerca da percepgdo
sensivel, principalmente a doutrina dos dados dos sentidos tal como foi apresentada e
discutida por Alfred Ayer no livio The Foundations of Empirical Knowledge. O
objetivo central é mostrar que essa doutrina foi construida a partir de pressupostos
inaceitaveis. Austin preocupa-se também em analisar a percepg¢do, fazendo uso de suas
técnicas de investigacdo filosofica. Se o seu empreendimento ndo esclarece inteiramente
0 tema, a0 menos uma coisa parece certa: a doutrina dos dados dos sentidos ja néo sera
vista com os mesmos olhos depois dessa analise. O que Austin despretensiosamente diz
esperar é “poder aprender algo de positivo no tocante a uma técnica para dissolver as
inquietagdes filosoficas (...), e, também, algo acerca dos significados de algumas
palavras.” (SP, p. 12) Vale a pena lembrar que, para Austin, esclarecer o significado de
termos e expressdes relevantes a um determinado assunto é também aprender algo sobre
o proprio assunto. Assim, ele pretende, por meio da andlise e do esclarecimento de
certas palavras e expressdes relativas a percep¢do, contribuir positivamente para a
compreensdo da percepgio.”’

A doutrina dos dados dos sentidos pode ser assim enunciada: “nbés nunca
vemos, ou, de outro modo, percebemos (ou ‘sentimos’), ou, de qualquer maneira, nunca
percebemos ou sentimos direfamente objetos materiais (ou coisas materiais), mas
somente dados dos sentidos (ou nossas proprias idéias, impressdes, sensa, percepgdes
sensiveis, perceptos, etc.).” (SP, p. 08-09)

Austin argumenta que essa doutrina dos dados dos sentidos descuida-se do uso
adequado da linguagem ordinaria e da observagdo precisa dos fatos. Segundo Austin,
alguns motivos do equivoco da doutrina dos dados dos sentidos sio o significado
limitado que os teoricos adeptos da doutrina conferem a alguns verbos perceptivos e a
insisténcia na mesma série de exemplos. “Minha opinido geral sobre a teoria é a de que
se trata de um ponto de vista académico [ou filosdfico], imputavel, primeiro, a uma
obsessdo por poucas palavras, cujos usos sdo simplificados em excesso e ndo sdo

realmente entendidos, cuidadosamente estudados ou corretamente descritos; e, segundo,

# A respeito do tema “percepcdo”, ver Smith, P., 1999. Smith procura mostrar que a filosofia ndo
consegue apresentar um modelo satisfatorio para a nossa percepgio dos objetos fisicos e propde “uma

solugfo cética para o problema do mundo exterior.”



56

a uma obsessdo com uns tantos ‘fatos’ mal estudados (e quase sempre os mesmos).”
(SP, p. 09) No campo da linguagem, denomina as principais expressdes dessa doutrina
como faldcias sedutoras. No campo dos fatos, considera os exemplos usados pelos seus
autores como insuficientes para os propositos visados. “[A]s palavras correntes sdo
muito mais sutis em seus usos, e marcam muito mais distingdes do que as vislumbradas
pelos filosofos, e os fatos da percepgdo, tal como descobertos, por exemplo, pelos
psicologos, mas também pelo comum dos mortais, séo muito mais diversos e complexos
do que se tem pensado.” (SP, p. 10)

Pode-se apresentar as criticas de Austin, segundo nos parece, em torno de
quatro pontos principais. Sdo eles: 1) consideracdes gerais sobre 0 homem comum; 2) o
argumento da ilusdo; 3) os dados dos sentidos como solugio lingiiistica; 4) o duplo
sentido do verbo “perceber”. Austin quer mostrar que a analise adequada de cada um

deles evidenciara que todos estdo, de um modo ou de outro, incorretos.

1. Consideracdes gerais sobre o homem comum

Ayer acredita que a teoria dos dados dos sentidos é uma resposta razoavel ao
problema da percepc¢do, isto é, a classica indagacdo: “como podemos perceber os
objetos fisicos?” Os filosofos realistas insistem em dizer que os sentidos ddo conta de
resolver esse problema, pois é por meio deles que se apreende a realidade. Desse modo,
para os realistas, os objetos fisicos sdo diretamente percebidos.

No entanto, de acordo com Ayer, os filésofos que, como ele, defendem a
doutrina dos dados dos sentidos ndo consideram a resposta realista satisfatoria, pois ndo

¢ correto dizer que percebemos tais objetos diretamente.

E verdade que eles [os filosofos que se tém se preocupado com a percepgio], em
geral, concedem que nossas crengas na existéncia de coisas materiais estd bem
fundamentada; alguns deles, sem duvida, diriam que em algumas ocasides nos
certamente conhecemos a verdade de proposi¢des tais como ‘isto ¢ um cigarro’ ou
‘isto ¢ uma caneta’. Mas mesmo eles ndo estdo preparados para admitir que tais
objetos como canetas e cigarros sio diretamente percebidos. (Ayer 1964, p. 2)

A hesitacio em conceder que os objetos, ou as coisas materiais, sao
diretamente percebidos se da, principalmente, em razio do argumento da ilusdo. De
acordo com esse argumento, algumas crengas do homem comum estdo em conflito com

os fatos empiricos. O exame de tal argumento levara os filésofos adeptos da doutrina



57

dos dados dos sentidos a concluir que tudo o que pode ser diretamente percebido sdo
dados dos sentidos; ninguém tem acesso direto a coisa material. Antes, porém, da
discussdo do argumento da ilus3o, convém considerar a defesa que Austin faz do
homem comum.

Os filésofos que apdiam a doutrina dos dados dos sentidos dizem que o homem
comum falha em explicar porque nds nunca percebemos diretamente as coisas
materiais, mas somente os dados dos sentidos. Segundo Austin, ha nessa posi¢gdo um
evidente contraste entre o que 0 homem comum acredita € o que os filésofos adeptos da
doutrina enunciam, um contraste que revela falhas na fundamentagio da doutrina
filosofica.

A dicotomia “dados dos sentidos versus coisa material” €, para Austin, uma
invengdo filosofica infeliz. Os tedricos dos dados dos sentidos, dentre eles Ayer,
agrupam todos os tipos de coisas que sdo percebidas em um Unico tipo: as coisas
materiais. Em seguida, argumentam que elas s6 podem ser indiretamente percebidas. E
criam, para atender essa tese, outra entidade, os dados dos sentidos, que, segundo eles,
explicam tudo o que ¢ percebido pela percep¢do direta. Austin denominou o que esses
tedricos chamam de coisas materiais de “pegas de mobiliario ou espécimes de produtos
téxteis e afins de tamanho moderado”. (SP, p. 16) Essa ironia de Austin se deve ao fato
de que os adeptos dessa dicotomia fundamentam seus argumentos sempre a partir dos
mesmos exemplos: mesas, cadeiras, canetas, e outros objetos semelhantes.

O problema esta, principalmente, no reduzido nimero de fatos em que se
ap6éiam os fundadores dessa doutrina. E, além disso, da analise apressada e,
consequentemente, equivocada, que apresentam desses fatos.

Ocorre que ndo ha, explica Austin, uma Unica espécie de coisas que 0 homem
comum percebe, mas inimeras. E essas inumeras espécies de coisas percebidas s3o de
diferentes espécies, de modo que ¢ impossivel reuni-las todas sob um unico género, as
coisas materiais. Classificar coisas tais como nuvens, sombras, arco-iris € imagens sob

a mesma rubrica, coisas materiais, causaria, no minimo, estranheza.

Nido existe uma espécie de coisas que nés percebemos, mas muitas espécies
diferentes, cujo numero pode ser reduzido (se € que pode) pela investigagdo
cientifica, e ndo pela filosofia: sob muitos aspectos, mas nio sob todos, canetas sdo
muito diferente de arco-iris, e estes sdo diferentes sob muitos aspectos, mas nio sob
todos os aspectos, das imagens consecutivas que, por sua vez, sob muitos aspectos,
mas ndo todos, sdo diferentes de imagens na tela do cinema... (SP, p. 11)



58

Dizer que o homem comum supde perceber coisas materiais ao invés de dados
dos sentidos é, argumenta Austin, considera-lo ingénuo. E ndo so. E também julga-lo
sempre errado. O tempo todo. O homem comum, segundo os teodricos da doutrina,
acredita que sempre percebe coisas materiais quando a verdade, dizem, deve ser o
contrario: ele nunca percebe coisas materiais, mas sempre dados dos sentidos. Austin
suspeita de tais conceitos filosoficos, e diz que, apesar da possibilidade de o homem
comum ter, algumas vezes, falsas crengas, ndo é correto lhe atribuir tal ingenuidade.
Austin quer mostrar que os fatos empiricos ndo conflitam com o conhecimento do
homem comum e, ainda, que conceitos filos6ficos mal fundamentados ndo permitem

entender a riqueza da percepgio.

2. O argumento da ilusido

Passemos agora ao exame do argumento da ilusdo, que surge com a questdo da
percepgdo sensivel. Ayer divide as percepgdes sensiveis em dois tipos, de acordo com o
seu valor de verdade: por um lado, existem as percepgles sensiveis enganosas e, por
outro, as percepgdes sensiveis veridicas. Chama de enganosas as percepgdes cujo objeto
observado ndo tem as propriedades aparentes: ¢ o que ocorre com as ilusdes. A partir
dessa distingdo, Ayer constroi seu argumento em duas etapas. A primeira consiste em
mostrar que, no caso das percepgdes enganosas, nés ndo percebemos diretamente os
objetos fisicos, mas os assim chamados dados dos sentidos. A segunda etapa visa
estender essa conclusdo para o caso das percepgdes veridicas.

Quando se discute se a percepg¢do dos objetos exteriores, ou das coisas
materiais, é direta ou indireta, os casos de ilusdes sdo apontados como 0s principais
obstaculos a teoria da percepgdo direta. E um fato que os objetos, em diferentes
circunstancias, variam as suas caracteristicas aparentes. Assim, aparecem as vezes de
um modo, outras vezes de modo diverso. Nota-se, entdo, que eles dependem do
observador e das circunstdncias da experiéncia sensivel. “Por exemplo, observa-se que
uma moeda que parece circular de um ponto de vista pode parecer eliptica de outro; ou
que um bast@o que normalmente parece reto, quando imerso na agua parece torto. Casos
familiares de imagens no espelho, dupla visio e completa alucinagdo, como as
miragens, s3o outros exemplos.” (Ayer 1964, p. 3)

Mas ¢ absurdo, diz Ayer, atribuir propriedades incompativeis ao mesmo objeto.

Isso seria admitir que as vezes ele se apresenta como X e outras vezes COmo nao-x.



59

Infere-se disso que a percep¢do desses objetos ndo apreende o objeto tal qual ele é. O
que ¢ percebido nessas situagdes ¢ simplesmente a aparéncia dos objetos. “Ao menos
uma das aparéncias visuais é enganadora; pois o bastdo ndo pode ser torto € reto.
Todavia, mesmo no caso em que o que se vé ndo é a qualidade real de uma coisa
material, supde-se que alguma coisa é vista, e que é conveniente lhe dar um nome.”
(Ayer 1964, p. 4) O nome atribuido a tais aparéncias passa a ser, entdo, dado dos
sentidos.

O argumento da ilusdo assim apresentado € o proprio fundamento da tese dos
dados dos sentidos. Os dados dos sentidos passam a ser uma resposta possivel e
aparentemente adequada ao que é percebido nas ilusdes.

A primeira etapa do argumento da ilusdo apodia-se em exemplos bastante
conhecidos de ilusdes. Assim, o bastdo reto que quando imerso na agua parece torto; as
miragens ou alucinagdes; a moeda redonda que parece eliptica de outro ponto de vista;
imagens no espelho sdo os mais usados. Todos esses exemplos sdo a prova de que as
propriedades dos objetos exteriores, ou entdo, das coisas materiais, dependem das
condi¢des do observador e das condi¢des da observagdo. “Esse argumento, tal como ¢
ordinariamente expresso, estd baseado no fato de que as coisas materiais podem
apresentar aparéncias diferentes a diferentes observadores, ou a0 mesmo observador em
condigdes diferentes, € que o carater dessas aparéncias € em algum ponto causalmente
determinado pelo estado das condi¢des € pelo observador.” (Ayer 1964, p. 3)

De acordo com Ayer, o que a teoria explicita € que nessas situagdes ha algo
que ndo ¢ parte do objeto exterior. Isto é, quando um bastdo reto aparece torto dentro
d’agua, a aparéncia torta, ou quebrada, evidentemente ndo pertence ao bastdo. Do
mesmo modo, quando uma imagem esta refletida no espelho sabe-se que ndo se trata da
propria coisa material. Com a preocupagdo de dar um nome ao que aparece nesses
casos excepcionais, pois ha algo que aparece, os adeptos da teoria passam a chamar tais
aparéncias de dados dos sentidos.

As percepgdes derivadas de ilusdes, isto €, de situages anormais, sdo por ele
chamadas de percepgdes enganosas. Nesses casos, 0 que € diretamente percebido sdo
dados dos sentidos, ja que a propriedade ou a coisa percebida ndo sdo reais ou
existentes.

Ayer pretende estender a analise do argumentio da ilusdo para todos os casos

de percepgdes sensiveis. Essa extensdo se justificaria pela auséncia de diferengas



60

qualitativas entre ambos os tipos de percepgdes, enganosas e veridicas. O proximo passo
dos teoricos dos dados dos sentidos sera, entdo, de acordo com Ayer, mostrar que ndo
ha diferenga essencial entre ambos os tipos de percepgdes. Percepgdes veridicas e
enganosas tém a mesma natureza. Assim, segundo a teoria, tudo o que ¢ diretamente
percebido sdo dados dos sentidos.

A prova para tal conclusdo, de acordo com os teéricos dos dados dos sentidos,
¢ que as experiéncias perceptivas sio qualitativamente idénticas. Um bastdo realmente
torto e um bastdo que aparece como torto por estar dentro d’agua ndo apresentam
diferenga na qualidade da observagdo. Um individuo que sente dor num membro que ja
foi amputado tem uma dor similar aquele que sente uma dor em um membro real. A dor
que ele sente ndo ¢ diferente da dor que sentia no membro quando ainda o possuia. As
miragens sdo exemplos de percep¢des enganosas que, devido a semelhanga com a
realidade, sdo tomadas como percepgdes veridicas. Quando alguém em pleno deserto
percebe um oasis, a percep¢do de sua miragem € tdo clara quanto a de um verdadeiro
oasis, de modo que o individuo é persuadido a ir até ele. Alguns filosofos usam esses
exemplos, diz Ayer, como prova da auséncia de diferengas entre percepgdes veridicas e
enganosas.

Outro ponto € que as percepgdes veridicas, assim como as enganosas, sofrem
alteracdes de acordo com as condigGes externas ou com o observador. Um exemplo
disso € um navio que parece pequeno de longe, mas quando se aproxima revela um
tamanho bem maior. Ha iniimeras percepc¢des enganosas que mostram o navio pequeno;
e, na mesma série de percepgdes, ha finalmente uma percepcdo veridica que mostra o
navio no seu tamanho real — grande. Aqui, argumenta Ayer, ndo € possivel diferenciar
as percepgdes enganosas da veridica. A semelhanga observada entre a percepgdo
veridica ¢ a sua antecedente enganosa é a mesma observada entre essa altima e a sua
antecessora enganosa. Nas palavras de Austin, “isso vai implicar que a diferenga
qualitativa entre esta percep¢do [a veridica] e sua predecessora imediata [enganosal
sera da mesma ordem que a diferenca entre duas percepgdes enganosas quaisquer, que
sejam contiguas na série.” (SP, p. 65)

Os teoricos da doutrina concluem desse modo, segundo Ayer, que, como as
coisas materiais ndo podem apresentar qualidades incompativeis, segue-se que nao sdo
elas o que se percebe diretamente. Entdo, o que é diretamente percebido sio dados dos

sentidos. “Podemos ter conhecimento indireto das propriedades das coisas materiais.



61

Mas esse conhecimento, seguramente, tera de ser obtido por meio dos dados dos
sentidos, ja que eles sdo os Unicos objetos dos quais, em percepg¢do sensivel, podemos
ter consci€ncia imediata.” (Ayer 1964, p. 11)

Austin entende que Ayer apresenta as ilusdes de modo absolutamente
equivocado. O maior problema da doutrina dos dados dos sentidos estaria, sobretudo,
nos fatos apontados como exemplos de algumas percep¢des sensiveis, que ndo sdo
corretamente analisados.

Como ja foi visto, os filosofos da doutrina criticada por Austin usam o
argumento da ilusdo para sugerir que todas as coisas que sdo percebidas sdo dados dos
sentidos. A primeira parte do argumento comeca por indicar que algumas percepg¢des
s30 enganosas e, por isso, o que é visto ndo é parte da coisa material. Imediatamente,
passam a chamar essas ilusdes de dados dos sentidos. Na segunda parte do argumento,
equivalem percepgdes veridicas e enganosas € concluem que tudo o que € percebido sdo
dados dos sentidos. Austin analisa as duas partes do argumento da ilusdo.

Segundo Austin, o erro de andlise j4 se manifesta na primeira parte do
argumento: a apresenta¢do de todos os fatos como “ilusdes”. Nem todos sdo ilusdes, diz
Austin. Alguns sio ilusdes, outros sio delusdes. O principal defeito das analises de
Ayer consiste precisamente na confusdo entre ilusdo e delusio. “Por que sera que temos
a tendéncia — se € que de fato a temos — a confundir ilusdes com delusdes? Bem, pelo
menos em parte, sem duvida os termos costumam ser usados de modo vago.” (SP, p. 36)
Ha, certamente, uma enorme diferenga entre ambas, pois, enquanto a ilusio é publica, a
delusdo o nio é. “Existem casos muito claros de ilusdo otica, como aquele em que de
duas linhas de igual comprimento, uma parece mais comprida que a outra (...) ou a
Mulher sem Cabega no palco, apresentada de modo a parecer que nio tem cabega.” (SP,
p. 34) Um exemplo de delusdo é um individuo que vé ratos cor-de-rosa. Ou seja, as
delusdes pertencem apenas ao individuo que tem a experiéncia. Elas indicam algum
problema pessoal, alguma perturbagio sensitiva individual. “Casos tipicos sdo os
delirios persecutérios e as manias de grandeza. Tratam-se, basicamente, de crengas (e,
portanto, talvez também de comportamento) em profundo estado de desequilibrio, que
provavelmente nada tem a ver com a percep¢do.” (SP, p. 35)

Ayer, no entanto, ndo diferencia ilusdes e delusdes. A maneira engenhosa
como ele apresenta os exemplos confunde o leitor. “E preciso lembrar que Ayer toma o

partido da delusdo, ainda que o cite, junto com outros exemplos, como um caso de



62

ilusdo. Ndo diz que o odsis parece estar onde nio esta, mas afirma, categoricamente, que
‘ndo existe.” (SP, p. 37) E erréneo usar ordinariamente o termo ilusdo para a maioria
dos exemplos dados por Ayer que acompanham o argumento da ilusdo. “O fato € que €
dificil ver, em qualquer dos exemplos de Ayer, um caso de ilusdo, a ndo ser que
forcemos as coisas.” (SP, p. 34) Isso leva a uma formagéo erronea do que chamam de
argumento da ilusdo, pois, como Austin mostrou, ha uma confusdo no uso do termo
“ilus@o”.

Outro ponto importante que deve ser considerado, de acordo com Austin, € a
familiaridade do homem com fatos anormais, como, por exemplo, o caso do remo reto
que parece curvo dentro d’agua. Quando o remo reto € imerso na agua, a expectativa do
observador sera visualizar justamente um remo curvo. Na grande maioria dos casos, 0
individuo nio somente tem a expectativa de ver o remo curvo como tem certeza de que
o vera curvo. N3o ha, ai, uma ilusdo, no sentido de que a percepgdo nos engana. Ao
contrario, a percepgdo de um remo curvo, quando parcialmente imerso na agua, apenas
confirma nossas expectativas.

Mas o que € mais importante — efetivamente decisivo — para Austin, sdo as
circunstincias em que as experiéncias ocorrem. E preciso considerar a percepgdo como
um todo, e ndo somente um aspecto isolado, destacado do contexto em que se insere. O
bastdo era reto e, de repente, quando colocado na gua aparece torto. Note-se que ele sO
apresenta a aparéncia curva dentro d’agua. Ao retira-lo, volta a ser percebido como de
fato ¢: reto. Ndo se deve julgar a percep¢do como veridica ou enganosa sem levar em
consideragdo seu contexto. Ayer, a0 separar a percepgdo de seu contexto, entende que

certas percepgdes sdo enganosas, quando em verdade ndo o sdo.

Nao parece exatamente um bastio curvo, um bastdo curvo fora d’agua — no maximo,
pode-se dizer que tem a aparéncia de um bastdo curvo parcialmente imerso na agua.
Afinal, ndo temos como deixar de ver a 4gua em que o bastio estd parcialmente
imerso. Sendo assim, o que ¢ que, neste caso, ¢ exatamente enganoso? O que ha de
errado, o que ha de surpreendente, por pouco que seja, na idéia de um bastdo ser reto
e, as vezes, ter a aparéncia de curvo? Alguém imagina que, pelo fato de uma coisa
ser reta, ela deva, com toda certeza, parecer reta o tempo todo ¢ em todas as
circunstancias? (SP, p. 42)

A imagem no espelho também ndo serve como exemplo de ilusdo. As
circunstancias da experiéncia sio quase sempre evidentes, argumenta Austin. Ninguém,

com excecdo das criangas, ou de um selvagem, procuraria a imagem atras do espelho.



63

Logo que se avista um espelho, sabe-se bem que ele refletira uma imagem. O espelho €
fabricado para este fim. “Ver alguma coisa num espelho ndo é como ver um bolo numa
vitrine. Mas segue-se dai, dado que meu corpo realmente ndo esta atras do espelho, que
eu ndo esteja vendo uma coisa material? E evidente que nio. Em primeiro lugar, posso
ver o espelho. Posso ver o meu proprio corpo ‘indiretamente’, ou seja, no espelho.
Posso também ver o reflexo do meu proprio corpo, ou, como diriam alguns, uma
imagem especular.” (SP, p. 44-5) Novamente, ndo ha ilusdo, porque ndo ha engano.

Quanto as miragens, Austin argumenta que se alguém pensa perceber um oasis
que ndo existe realmente, ndo € necessario denominar sua percepgdo enganosa de dado
dos sentidos. A linguagem ordinaria ja dispde de um nome bastante conhecido para tais
situagdes: “miragem”. Mas, naturalmente, “miragem” nio se aplica aos casos, bastante
diferentes, analisados nos paragrafos anteriores.

A conclusdo de Austin para a primeira parte do argumento da ilusdo pode ser,
entdo, apresentada do seguinte modo: ndo ha como reunir todos esses fatos sob uma
mesma natureza, a “ilusdio”. Tratam-se de espécies diferentes de percepgdes. Além
disso, muitos deles sequer tém o carater enganoso, como Ayer sugere. E, finalmente, no
caso em que hd engano, a linguagem ordinaria chama-o de “miragem”, sem postular
entidades filosoficas intermediarias.

O modo como a linguagem ordinaria é usada ndo costuma identificar tudo o
que ¢é percebido pela categoria coisas materiais. Ha uma infinidade de coisas diferentes
que sdo percebidas. Podemos perceber ndo somente uma coisa, mas também suas
propriedades (o remo reto); ou, entdo, podemos perceber essa mesma coisa com uma
propriedade que ela ndo tem (o remo “curvo”, quando imerso na agua); finalmente,
podemos perceber uma coisa que ndo existe (como um 04sis, em uma miragem).
Igualmente, ndo cabe dizer que todas as “coisas” que percebemos sdo “coisas
materiais”. Além de remos e mesas, percebemos coisas tais como arco-iris, sombras,
imagens que dificilmente diriamos que s3o “coisas materiais”.

Na analise da segunda parte do argumento da ilusdo, Austin reitera que os
partidarios da doutrina dos dados dos sentidos nio estabelecem qualquer diferenga
intrinseca entre as percepgdes veridicas e as enganosas, razdo pela qual enunciam que
os dois tipos de percepgdes fundam-se em dados dos sentidos.

Em primeiro lugar, Austin ndo aceita a tese de Ayer de que a percep¢io sO tem

dois sentidos: veridica ou enganosa. Como dizer isso quando nem se sabe ao certo o



64

que é a percepcdo? Antes de classificar espécies, € preciso saber o que significa o
género. Austin parece acusar Ayer de: i) assumir, sem argumentar, que ha “percepgoes”,
entendidas como entidades (0s dados dos sentidos), ii) que essas entidades, os dados
dos sentidos, sdo igualmente abrangentes e estdo presentes em todos os casos de
percepcdo. Mas, pergunta Austin, 0 que sdo percepgdes? Sao entidades? Devemos

aceitar sua abrangéncia total?

Ayer usa o termo ‘percepgdes’ (que, a propésito, nunca € definido ou explicado), e
aceita como verdadeiro, aqui e por toda parte, que existe algum tipo de entidade de
que temos consciéncia em absolutamente todos os casos — a saber, as ‘percepgées’,
sejam elas enganosas ou veridicas. Mas ¢ evidente que, se ja fomos induzidos a
engolir a idéia de que todo o caso, seja ele ‘enganoso’ ou ‘veridico’, nos fornece
‘percepgOes’, seria muito facil nos deixar convencer do excesso de escriipulos em
que incorreriamos ao ndo absorvermos, também, os dados dos sentidos com a mesma
abrangéncia. Mas, na verdade, nem nos foi dito o que sdo as ‘percepgdes’, € o
pressuposto de sua ubigilidade foi introduzido sem explicagdes ou argumentos de
qualquer espécie. (SP, p. 67)

Ayer aceita imediatamente tanto o pressuposto de que todas as percepgdes
sensiveis sdo de um fnico tipo, quanto o pressuposto da divisio delas em dois tipos.
“Ndo existe absolutamente nada que justifique nem o agrupamento desordenado das
chamadas experi€ncias ‘enganosas’, nem o das chamadas ‘veridicas’”. (SP, p. 67)

E o que dizer da qualidade das percepgdes? Segundo Ayer, ndo ha
absolutamente nenhuma diferenca na qualidade de uma percep¢do enganosa e uma
veridica. As caracteristicas de ambas as percepgfes sdo exatamente as mesmas. Em uma
palavra, a experiéncia de uma percepgdo enganadora é em tudo semelhante &
experi€ncia de uma percepgdo veridica. Austin protesta. Ele cita os sonhos para
exemplificar que esse argumento ndo € assim tdo evidente como supde Ayer.

Segundo Austin, ¢ de se esperar que Ayer classifique os sonhos como uma
percepgdo de espécie emganosa. Entdo, tera ele que sustentar que os sonhos sdo
qualitativamente idénticos ao estado de vigilia. Mas como admitir isso sem espanto? E
perfeitamente claro que a experiéncia do sonho apresenta muita diferenca em relagdo a
realidade *

A proxima critica de Austin diz respeito a um principio aceito por Ayer,

também sem maiores cuidados, o de que “quando duas coisas ndo tém a mesma

* Os argumentos de Austin relacionados a diferenciagdo entre sonho e vigilia foram considerados no
Cap. 11



65

natureza nio podem ser semelhantes ou quase semelhantes. Se eu nunca tivesse visto
um espelho, mas me dissessem (a) que em espelhos véem-se as coisas refletidas, e (b)
que os reflexos das coisas ndo s3o ‘genericamente 0 mesmo’ que as coisas, ha alguma
razdo pela qual eu deva imediatamente esperar que exista uma enorme diferenga
‘qualitativa’ entre ver as coisas e ver os seus reflexos? E evidente que ndo.” (SP, p. 70)
O fato de alguém nunca ter visto sua imagem no espeltho, supondo antecipadamente que
a imagem e o seu rosto ndo possuem a mesma natureza, ndo conduz a conclusio de que
a imagem ndo deva ser semelhante ao rosto. O fato de a imagem e o rosto terem
diferentes naturezas ndo significa que ambos ndo possam ser semelhantes. Achar
semelhangas entre duas coisas de diferentes naturezas ndo deveria ser encarado com
tanta perplexidade, insiste Austin. “Se me disserem que um limdo € genericamente
diferente de um pedaco de sabido, sera que devo ‘esperar’ que nenhum pedago de sabdo
possa jamais assemelhar-se a um limdo? Por que deveria?” (SP, p. 70)

Ha, ainda, outro principio admitido por Ayer que deve ser examinado
criticamente, no entender de Austin. Segundo esse principio, se as percepgdes
enganosas ndo fossem qualitativamente idénticas as veridicas, nunca ocorreria ilusdo.
Pois, se fosse possivel diferenciar exatamente quais percepgdes sdo enganosas, dado
que seriam distintas das veridicas, nunca fariamos um julgamento erréneo, ou mesmo
confuso, do que é percebido. Seria evidente quais percepgdes seriam as veridicas e
quais ndo. O que pensar desse principio?

Acontece que nem sempre o sujeito € habil o suficiente para dizer exatamente o
que percebe. O fato de algumas vezes alguém ndo ser capaz de discernir uma percepgéo
e, entdo, fazer um julgamento errado, ndo deve levar a conclusdo de que a natureza do
que foi efetivamente percebido € tdo idéntica a natureza do que deveria ser percebido de
fato, e que foi impossivel a distingdo. Pode dar-se o caso em que a percepgéo € perfeita
e veridica, mas o sujeito que a percebe ndo ser capaz, agil ou perito para reconhecer a

experiéncia sensivel em que se encontra; e vice-versa.

Do fato de que as vezes sou ‘iludido’, enganado e levado a ndo conseguir distinguir
entre A ¢ B ndo se segue, absolutamente, que A ¢ B devam ser indiscerniveis. Se eu
tivesse sido mais cuidadoso ou atento, talvez me tivesse dado conta da diferenga;
talvez seja porque ndo sirvo para distinguir coisas desse tipo (anos de produgio
vinicola, por exemplo); talvez, ainda, nunca tenha aprendido a estabelecer distingGes
entre elas, ou ndo tenha muita pratica nisso. (SP, p. 71)



66

Finalmente, Austin volta a insistir em um aspecto fundamental das
experiéncias: as circunstincias em que elas ocorrem. Elas sdo imprescindiveis também
aqui, na analise da segunda parte do argumento da ilusdo. Desprezar as situacdes de
cada experiéncia pode ser uma maneira de confundir percepgdes. Por exemplo, ignorar a
agua no exemplo do remo nela imerso e dar atengdo somente ao remo € o caminho certo
para considerar a percep¢do enganadora do remo curvo semelhante a percepgao
veridica do remo reto. Mas, se prestarmos ateng@o as circunstancias, ndo sentiremos a
tentacdo de dizer que a percepgio veridica é semelhante a percepgio enganadora. Por
isso, ndo € nem um pouco razoavel omitir as circunstancias. A experiéncia depende,
especialmente, das circunstincias em que ela ocorre, ou, se se quiser, as circunstincias

em que acontecem os fatos sdo partes essenciais desses fatos.

3. Os dados dos sentidos como solucao lingiiistica

Ayer, em sua avaliagdo da doutrina dos dados dos sentidos, faz uma ressalva
que julga indispensavel: a doutrina dos dados dos sentidos é razoavel somente se a
natureza dos objetos percebidos for pensada como uma questdo lingiiistica. Ou seja, ndo
esta em jogo, de um ponto de vista ontolégico, a natureza real dos objetos. Nio se trata
de uma discuss@o que procura esclarecer se os objetos sdo fisicos ou mentais. Discute-se
somente a percepgdo dos objetos e, para a percepgdo, a linguagem dos dados dos
sentidos ¢ mais adequada. De acordo com Ayer, se a natureza dos objetos for pensada
como uma questdo de fato a doutrina dos dados dos sentidos ndo é conveniente.
Vejamos mais de perto como ele entende esse ponto.

Segundo Ayer, aqueles que defendem a tese de que a natureza dos objetos deve
ser considerada como uma questdo de fato diferenciam duas ordens de situagles: as
lusdes e os casos normais. E dirdo, desse modo, que nos casos de ilusdes, e somente
neles, é que se percebe o objeto indiretamente. Entdo, o que se perceberia diretamente
nas ilusGes seriam apenas as aparéncias do objeto. O objeto, ele mesmo, ndo poderia ser
diretamente percebido. Se as percepgdes ilusorias fizessem parte do objeto, ele teria
propriedades contraditorias. Exemplificam usando o caso da moeda que, sob
determinado ponto de vista, aparece como redonda e, sob outro ponto de vista, aparece
como eliptica. Isso ndo se passaria com 0s casos normais, pois nesses a percep¢io do

objeto seria direta.



67

Mas, segundo Ayer, a natureza do objeto ndo deve ser tomada como questdo de
fato, pois, se o for, i) deveria haver uma diferenca intrinseca entre as percepg¢des
veridicas e enganosas, e, sendo assim, haveria diferentes tipos de percepgdes, o que
possibilitaria distingui-las; i) dado que as percep¢des veridicas e enganosas
apresentariam qualidades diversas, a diferenga entre elas seria de natureza e ndo de grau
(por forga disso, n3o seriam capazes de formar uma série continua); iii) a existéncia das
coisas materiais nao estaria de forma alguma vinculada a algum observador, pois elas
existiriam e possuiriam caracteristicas proprias independentemente de serem percebidas.

Ayer sustenta que, como mostra o argumento da ilusdo, ndo é possivel
diferenciar as percepgdes veridicas das enganosas. E mais, que percepgdes veridicas €
enganosas nio tém diferengas qualitativas, vale dizer, tém a mesma natureza. Além
disso, Ayer sustenta que também no caso de percepgdes veridicas, as coisas nao sdo
diretamente percebidas. Ha casos em que as diferengas perceptivas sdo de grau, ndo de
natureza, como se nota no caso do navio, ja anteriormente citado, que de longe parece
pequeno mas que de perto parece, e é de fato, grande. Por ultimo, Ayer ndo admite que
os objetos sejam independentes do observador. E que as percepgdes s6 sdo ilusérias por

causa das circunstancias e do observador.

Em primeiro Ingar, quando se examinam os argumentos subsidiarios que devem
provar que o que percebemos quando nossas percepgdes sdo veridicas ndo pode ser
genericamente diferente daquilo que percebemos quando elas sdo enganosas,
descobre-se que cada um deles se fundamenta numa premissa que €, no minimo,
questionavel. Aceita-se como certo que, s¢ as percepgOes veridicas € as enganosas
fossem percepcoes de objetos de tipos diferentes, elas sempre seriam
qualitativamente distinguiveis; ou que elas ndo seriam, com respeito as suas
qualidades e as condi¢cOes de suas ocorréncias, capazes de serem variadas em uma
séric continua; ou, em terceiro lugar, que coisas materiais podem existir € ter
propriedades sem serem causalmente dependentes de qualquer observador. (Ayer
1964, p. 12)

Portanto, conclui Ayer, a questdo acerca dos dados dos sentidos ndao pode ser
uma questdo de fato, j& que ndo ha diferenca intrinseca entre percepgdes veridicas e
enganosas. Como vimos, para Ayer, as diferengas existentes entre as percepgdes sdo de
grau e ndo de natureza. Assim, propde Ayer, a teoria dos dados dos sentidos ofereceria

somente uma linguagem mais precisa para descrever os fatos.**

' No proximo item, veremos, com mais detalhes, de que maneira Ayer pretende que a linguagem dos

dados dos sentidos seja mais precisa do que a linguagem ordinaria.



68

Austin discorda da posigido de Ayer. Para Austin, Ayer ndo pensa o “argumento
da ilusdo” apenas como uma questdo lingiistica, como se a doutrina dos dados dos
sentidos fosse simplesmente um outro modo possivel de falar acerca dos mesmos fatos.
De modo algum, Ayer estaria enganado sobre a propria natureza de seu
empreendimento. Para Austin, o0 modo como Ayer tenta provar que a questdo €
lingiiistica e ndo fatual ja evidencia que ele trata a questdao como fatual. E que, segundo
Ayer, n3o existem “fatos empiricos”, ou melhor, ndo existem “fatos empiricos de coisas
materiais”. Os “fatos empiricos” que existiriam seriam “fatos empiricos de dados dos

232

sentidos”” e as unicas coisas perceptiveis seriam meras aparéncias.

Néo existem, na opinido de Ayer — na sua verdadeira opinido — , outros ‘fatos
empiricos’. O fato incontestavel ¢ que existem dados dos sentidos; essas entidades
realmente existem, ¢ sd0 o que sdo; quaisquer outras entidades sobre as quais nos
ocupassemos em falar como se existissem configurariam apenas uma questdo de
conveniéncia verbal, mas ‘os fatos aos quais se pretende que essas expressoes
remetam’ serdo sempre fatos acerca de dados dos sentidos. (SP, p. 83-4)

Ha também outro ponto importante a ser considerado, diz Austin. E a natureza
da realidade. A constatagio de Ayer de que o problema do argumento da ilusdo deve ser
uma questdo lingiistica, e ndo fatual, conduz Ayer a teoria das “duas linguagens”.

Assim, a linguagem dos “dados dos sentidos” descreveria apenas as propriedades

32 Posteriormente ao The Foundations of Empirical Knowledge (1940), Ayer parece ainda sustentar essa
idéia: “Pode minha visdo atual de uma mesa, considerada puramente nela mesma como uma experiéncia
visual transitéria, de modo concebivel garantir que estou vendo alguma coisa que também é tangivel, ou
visivel, para outros observadores? Pode ela até mesmo garantir que estou vendo algo que existe em outro
tempo que nio este, digamos algo feito de tais e tais materiais ou dotado de tais ¢ tais propriedades
causais ou servindo a tal e tal proposito? Parece-me evidente que nfo pode. Mas, se estas conclusdes nio
sdo logicamente garantidas pelo conteido de minha atual experiéncia visual, estamos autorizados a dizer
que ¢las o transcendem e € exatamente isso que pretendo dizer ao declarar que meu juizo que isso ¢ uma
mesa encerra uma inferéncia. Encerra uma inferéncia, nfo no sentido de que ela resulte de algum
processo consciente de raciocinio, mas no sentido de que afirma mais do que pode logicamente ser
implicado por qualquer explicacio estrita da experiéncia sobre a qual ela se baseia. O que entendo aqui
por explicagio estrita é aquela que estd vinculada a experiéncia no sentido de que ela descreve a
qualidade 5do que ¢ sensivelmente apresentado sem conduzir a qualquer outra implicagio de qualquer
espécie. Normalmente nfio formulamos tais proposi¢des porque estamos interessados, nio nos dados
enquanto tais, mas nas interpretagdes que temos aprendido a dar-lhes. Ndo posso, contudo, descobrir
qualquer razio logica pela qual eles nio deveriam ser formulaveis.” (Ayer 1975, p. 104. Os itélicos sdo

meus.)



69

aparentes das “coisas materiais”, e nunca suas propriedades reais. Desse modo, o termo
“real” € usado com um sentido Unico, geral, para qualificar todas as “coisas materiais”.
Austin ndo aceita esse uso do termo. Ele inicia uma minuciosa analise™ sobre o
termo “realidade”, ressaltando que, de um lado, “real” tem um uso normal e, de outro,
um anormal. Primeiramente, considera que “real” ¢ uma palavra normal e corriqueira.
H4 uma significacdo ja estabelecida pela linguagem comum e ndo € tdo simples assim
alterar o seu significado. “Devemos estar sempre precavidos contra o habito filosofico
de rejeitar, como ‘ndo importantes’, alguns (ou mesmo todos) usos correntes de uma
palavra, habito este que torna a deturpagdo quase inevitavel.” (SP, p. 89) Em seguida,
observa que ha também um uso anormal da palavra: “real” ndo apresenta um significado
unico do mesmo modo que “amarelo”, “cavalo” e “caminhada” apresentam. Para

exemplificar esse uso anormal, Austin assemelha “real” com “criquete”:

considerem-se as expressdes ‘bola de criquete’, ‘pa de criquete’, ‘pavilhdo de
criquete’, ‘tempo favoravel ao criquete’. Alguém que nfo conhecesse criquete e
estivesse obcecado com o uso de palavras ‘normais’, como ‘amarelo’, podia olhar
fixamente para a bola, a pa, a edificagdo, a condigdo do tempo e tentar detectar a
‘qualidade comum’ que ¢ atribuida a estas coisas pela presenca do termo ‘criquete’.
(SP, p. 90) :

Esforgar-se por achar uma qualidade comum a todos esses usos de criquete €
tdo desnecessario quanto buscar uma qualidade comum ao termo “real”. Pode-se pensar
em “pato real”, “creme real” ou “progresso real”. Todos esses usos possuem
significados diferentes. Nesse sentido, Austin enumera quatro aspectos relevantes do
uso de “real”:

a) “Real” é uma palavra que tem “fome” de substantivo: “real” ndo deve ser
usado em formulas como “isto € real”, mas somente em féormulas que contenham um
substantivo, como “isto é um x real”. Para que a pergunta “é real ou ndo?” tenha sentido
¢ necessario ter uma resposta para “que tipo de coisa real?”. “Podemos perfeitamente
dizer de uma coisa que ela é cor-de-rosa sem conhecé-la, sem qualquer referéncia aquilo
que ela é. Mas nfo é assim com ‘real’.” (SP, p. 96)

As expressdes “estes diamantes sdo cor-de-rosa” e “estes diamantes sio reais”

parecem gramaticalmente semelhantes e ambas tém sentido. No entanto, se retirarmos o

» No capitulo anterior ja foram expostas algumas anlises de Austin sobre o termo “real”, referentes

especialmente ao texto “Outras Mentes™.



70

substantivo teremos algo como “isto € cor-de-rosa” e “isto € real”. Vé-se, entdo, que a
primeira continua com sentido, enquanto a segunda ndo. Dizer que algo € cor-de-rosa €
possivel mesmo quando ndo se sabe do qué se esta falando; “real”, ao contrario, pede
um substantivo.

b) “Real” é uma palavra que “veste calgas”>* Ou seja, é necessario o “ndo-
real” para que o “real” seja corretamente empregado. Isso porque o uso do termo “real”
s6 tem sentido quando o substantivo que o acompanha possa também, de algum modo,

ndo ser real. Um pato real, exemplifica Austin, é diferente de um pato de brinquedo ou

r

de qualquer outra coisa que se assemelhe a um pato. Por isso é que, para ele, “real” é
uma palavra que “veste calgas”. O uso da palavra “real” significa que a anélise do que é
um x mostra também o que é um ndo-x. E necessario, por conseqiiéncia, ter consciéncia

de um “x ndo-real” para descobrir o que é um “x real”.

A afirmacdo de que algo ¢ real, de que um tal e tal ¢ real, so6 possui sentido definido
a luz de um modo especifico pelo qual podia nde ser, ou ndo ter sido, real. ‘Um pato
real’ difere do simples ‘um pato’ somente porque ¢ usado para excluir varios modos
de ndo ser um pato real — mas uma imitagdo, uma fotografia... Eis ai porque a
tentativa de encontrar uma caracteristica comum a todas as coisas que sdo, ou
podiam ser, chamadas de ‘reais’ esta fadada ao fracasso; a fungio de ‘real’ nfo é a de
contribuir positivamente para a caracterizagio do que quer que seja, mas a de excluir
possiveis modos de ndo ser real. (SP, p. 97-8)

c) “Real” é uma palavra “dimensionadora”: nesse aspecto, € o termo mais geral

de todo um grupo de mesma espécie. Dentre esse grupo, Austin da exemplos de termos

b

como, do lado positivo, “vivo”, “verdadeiro” e “natural” e, do lado negativo,

“artificial”, “falso”, “falsificado”.

Aqui surge um grande nimero de questdes — nas quais ndo pretendo me deter — que
dizem respeito a composic¢do dessas familias de palavras de ‘realidade’ e de palavras
de ‘irrealidade’, ¢ também a serem feitas entre seus membros individuais. Por
exemplo, como ¢ que a distingdo entre creme real e creme sintético difere da
distingdo entre creme puro ¢ creme falsificado? Por que os dentes falsos sdo
chamados de ‘falsos’ em vez de, digamos, ‘artificiais’? E por que os membros
artificiais sdo assim chamados, de preferéncia a ‘falsos’? (SP, p. 100)

d) “Real” é uma palavra “ajustadora”: ela ajusta outros termos de acordo com
as exigéncias linguisticas. As palavras ajustadoras sdo eficientes instrumentos para

aumentar o uso de termos ja conhecidos na linguagem. Sio também de grande utilidade,

34
Trouser-word.



71

j4 que o vocabulario é reduzido em relagdo as inumeraveis situagdes a descrever. Austin
também chama essas palavras de “dispositivos de flexibilidade”, devido ao fato de
serem uteis para muitas palavras e em diversas situagdes. A palavra “como” €, segundo
ele, o melhor exemplo. “ ‘Este animal é como um porco’. (‘Como’ é a grande palavra
ajustadora, ou, dito de outro modo, o principal dispositivo de flexibilidade com a ajuda
do qual, a despeito do limitado alcance de nosso vocabulario, sempre podemos evitar
uma situagdo em que ndo tenhamos o que dizer.) E entdo, tendo dito desse animal que
ele é como um porco, podemos prosseguir com a observagdo: ‘Mas nfo € realmente um
porco’”. (SP, p. 102) Nesse sentido, mesmo que a situagdo ndo permita ao observador
afirmar de modo seguro que “isto é um porco”, nido € necessario substituir “porco” por
outra palavra.

Vé-se, desde logo, que € uma questéo dificil justificar o uso do termo “real”. A
palavra “como” parece suficiente para as descrigdes que precisamos fazer em
circunstancias desconhecidas ou inesperadas. Entdo, indaga Austin, “por que
precisamos de ‘real’ como palavra ajustadora, ao lado de ‘como’? Por que, exatamente,
temos as vezes que dizer ‘¢ como um porco’, e, outras vezes, ‘ndo é um porco real’?
Responder adequadamente a estas questdes constituiria um grande avango no sentido de
tornar realmente claro o uso, o ‘significado’ de ‘real’.” (SP, p. 104)

Ao que parece, a propria interrogac¢do a respeito de um objeto ser ou ndo real
surge somente quando se quer excluir algo. Em outras palavras, a questdo da realidade
so aparece quando se faz um contraste do que ndo € real com o que é real. Desse modo,
ndo ha duvidas gerais, pois “ndo se podem estabelecer critérios gerais para distinguir o
real do ndo-real.” (SP, p. 104) As davidas acerca do que € possivel perceber sdo
especificas, razdo pela qual o autor as considera solucionaveis. E isso se deve a
possibilidade de escolher entre um diamante real em contraste com um artificial.
Conclui-se, entdo, que real ndo deve ser usado, como sugere Ayer, para qualificar
objetos em geral **

Ayer comete um erro ao tentar elaborar uma defini¢do geral para o termo
“real”. O problema é que a analise dele sobre a realidade é restrita a uns poucos
exemplos em que “real” ¢ usado. Ndo basta dizer apenas que hd duas espécies de
percepgdes enganadoras: a qualitativamente enganadora — em que a qualidade da

“coisa material” ndo existe, como a cor por exemplo — e a existencialmente enganadora

3% Para uma critica da teoria de Austin, ver Cabanchik, S. M., 2001.



72

— em que a propria “coisa material” ndo existe, como ¢ o caso de um oasis — de modo
que essas duas espécies fossem capazes de dizer tudo acerca da realidade. Ha iniimeros
outros casos que Ayer ndo analisa. Austin cita alguns, como um pato de chamariz, ou a
cor real do cabelo.

Assim, o termo “real” nunca podera ser expresso numa férmula geral. Para
saber exatamente o0 que se pergunta sobre o “real” deve-se considerar as circunstancias
de cada caso isolado. “[E] sempre fatal embarcar na explicagio do uso de uma palavra
sem considerar seriamente mais do que uma reduzida fragdo dos contextos em que ela é
efetivamente usada. Neste caso, como em outros, Ayer parece ter sido encorajado a
empreender essa tarefa fatal por uma propensdo inicial a acreditar que a area pode ser
nitida e exaustivamente dividida em duas.” (SP, p. 113-14)

A propria questdo ontologica perde sentido, nessas andlises de Austin. A
expressdo “a realidade” ndo possui um sentido univoco, nem apresenta um sentido
positivo e autdnomo. Ao contrario, “real” tem um sentido negativo e dependente. Se €
assim, nao cabe mais discutir sobre a “Natureza da Realidade” (SP, p. 87) e a referéncia

a uma suposta natureza da realidade deve certamente ser tomada como irdnia.>®

4. O duplo sentido do verbo “perceber”

Ao dizer que a teoria dos “dados dos sentidos” é uma solug@o lingtiistica para o
problema da ilusdo, Ayer pretende apontar que essa teoria ndo € a Unica alternativa
possivel. A doutrina ndo revela nenhuma novidade em relagdo aos fatos. Um tedrico dos
“dados dos sentidos” e um homem comum observam os mesmos fatos. O que muda ¢ a
linguagem que cada um utilizara para descrevé-los. E que, para Ayer, a linguagem
ordinéria ndo apresenta o rigor de uma linguagem adequada a questdo da percepgdo. O
que ndo significa, todavia, que ela ndo possa ser usada para outros propositos. Também
€ possivel, evidentemente, falar acerca da percep¢do dos fatos usando a linguagem
ordinaria, mas, antes disso, ¢ necessario desfazer algumas contradi¢gdes aparentes que
alguns tedricos dos dados dos sentidos costumam imputar a linguagem ordinaria, diz
Ayer.

O caso do remo imerso na agua serve para ilustrar esse ponto. O homem

comum, que percebe um remo reto fora da agua, diria que percebe um remo curvo,

% Cabanchik, 2001, p. 33, parece levar a sério a expressio “a Natureza da Realidade”.



73

quando o imergimos na agua. Mas, dado que o remo néo é curvo e que ndo ha diferenga
nas qualidades das percepgdes do remo, o homem comum teria de atribuir qualidades
incompativeis a0 mesmo objeto, pois o remo ndo pode ser reto € curvo ao mesmo
tempo. Percebendo o remo ora reto, ora curvo, € sendo incapaz de distinguir dois
sentidos do verbo “perceber”, ele se veria for¢ado a dizer que o remo € reto e curvo,
uma vez que se julga, usualmente, que o que percebemos est4 no objeto percebido, isto
¢, que somente percebemos o que existe realmente.

O uso da linguagem ordinaria, contudo, ndo é contraditorio assim, afirma Ayer.
Uma analise dos verbos perceptivos, como “perceber”, “ver”, “tatear”, etc., é capaz de
desfazer esse engano. O uso do verbo “perceber”, por exemplo, indicaria dois sentidos
diferentes. Em um sentido, o verbo implica existéncia e, no outro, ndo a implica. O erro
dos que julgam que linguagem ordinaria € contraditoria esta em confundir os dois
sentidos. Dito de outro modo, é perfeitamente correto e inteligivel dizer “eu percebo um
bastdo curvo”, pois ha um sentido corrente em que perceber ndo implica existir. E se,
depois, percebe-se que o bastio era de fato reto, diz-se “pensei que o bastdo era curvo,
mas ele era realmente reto”. O fato, isto é, o bastdo reto que imerso na agua parece
curvo, ¢ o mesmo. Mudam as convengdes de linguagem segundo as quais descrevemos
esse fato. Uma linguagem diz que o que é percebido ¢ um dado dos sentidos, enquanto a
outra diz que ¢ o objeto sem existéncia real, ou o objeto sem a propriedade que
percebemos. No primeiro caso, a percepgdo implica a existéncia do percebido (um dado
dos sentidos); no segundo caso, ndo implica, ja que o remo ndo é curvo.

Do mesmo modo, Ayer identifica dois sentidos do verbo “ver”. “Eu vejo uma
estrela”, ou “eu vejo uma mancha prateada”. Mas como justificar o fato de ver uma
estrela e, em outro sentido, uma mancha prateada? A resposta é que, no primeiro
sentido, em “ver uma estrela”, “ver” implica existir; ja no segundo sentido, em “ver uma
mancha prateada”, “ver” ndo significa existir. Dizer de um objeto que ele existe ndo é
dizer que ele necessariamente deva ter as caracteristicas aparentes. E ainda, ver algo
ndo implica necessariamente a existéncia, como no caso da mancha prateada e também
do bastdo torto.

E importante ressaltar ainda, segundo Ayer, que a linguagem ordinaria
usualmente nfo exige atengdo aos dois sentidos. Geralmente, os fatos sdo descritos de
outro modo. Ao invés de falar “é uma mancha prateada” — quando na verdade trata-se

de uma estrela — costuma-se dizer “parece ser uma mancha prateada”.



74

O ponto importante a perceber é que nés ndo requeremos os dois usos a fim de
descrever os fatos. Vamos supor que, no nosso exemplo, o homem decide usar a
palavra ‘ver’ somente no sentido em que ele esta justificado em dizer que cle v€ a
estrela. Como, entdo, ele expressa o fato que o que ele vé em outro sentido ¢ um
ponto nio maior que uma moeda de seis pence? Simplesmente usando a palavra
‘parece ser’ ao invés de ‘¢’. E esta terminologia da ‘aparéncia’ € algo que nés
freqilentemente usamos na descrigdo de fatos desse tipo. (Ayer 1964, p. 23)

Para os teodricos dos dados dos sentidos, a linguagem ordinéria é ambigua; por
isso, preferem um modo de falar mais preciso e rigoroso. Usam, entdo, o verbo
“perceber” e todos os outros verbos perceptivos sempre pressupondo existéncia. Mas
isso, segundo Ayer, € apenas questdo de simpatia por um método descritivo. Nenhum
dos dois modos de falar envolve a verdade ou a falsidade dos fatos. Os fatos s@o os
mesmos, independentemente da linguagem usada para descrevé-los. Para um bastdo
curvo dentro d’agua, pode-se dizer tanto que “um bastdo que parece curvo € percebido”,
quanto que “um ‘dado dos sentidos’ € percebido”. Assim, argumenta Ayer, a linguagem
dos “dados dos sentidos” ndo envolve nenhuma descoberta fatual. E apenas uma

recomendagdo do uso de uma linguagem.

O filosofo que diz que esta vendo um dado dos sentidos em um caso onde a maioria
das pessoas diriam que estdo vendo uma coisa material ndo esta contradizendo a
opinido dada sobre nenhuma questio de fato. Ele ndo estd propondo uma nova
hipdtese que poderia ser verificada ou refutada empiricamente. O que ele esta
fazendo ¢ simplesmente recomendar um novo uso verbal. Ele esta nos propondo que,
ao inves de falar, por exemplo, de ver um bastdo reto que parece torto, ou de ver um
oasis quando ndo ha nenhum, nés devemos falar de ver um dado dos sentidos que
realmente tem a qualidade de ser torto, € que pertence a um bastdo reto, ou de ver um
dado dos sentidos que realmente tem as qualidades que sdo caracteristicas da
aparéncia de um oasis, mas que ndo pertence a nenhuma coisa material. Se
aceitarmos essa recomendagdo ndo sera porque a linguagem ordinaria ¢ imperfeita,
no sentido que ela ndo nos fornece os significados para descrever todos os fatos, ou
no sentido que ela nos obriga a descrever erroncamente alguns deles; mas
simplesmente porque ela ndo é, para o propdsito em questdo, um instrumento tio
bom quanto a linguagem dos dados dos sentidos. (Ayer 1964, p. 25-6)

Austin ndo aceita a tese do duplo sentido. Nao ha dois sentidos do verbo
“perceber’, um que implica existéncia do objeto e outro que ndo a implica. “Numa
visita ao zoolégico, posso dizer ‘€ um ledo’, apontando para um dos animais. E também
posso dizer, apontando para um foto em meu album: ‘€ um ledo’. Sera que isso mostra
que a palavra ‘ledo’ tem dois sentidos — um que remete ao animal, ¢ outro que remete &

imagem de um animal? E evidente que ndo.” (SP, p. 124) O verbo “perceber” apresenta



75

um tUnico sentido na linguagem ordinaria. Ayer utiliza o exemplo da estrela e da mancha
prateada sugerindo que quando alguém diz “vejo uma mancha prateada” o verbo “ver”
ndo implica existéncia. Mas, diz Austin, é evidente que essa afirmagdo “implica a
existéncia da mancha.” (SP, p.127) E, do mesmo modo que ndo ha esse sentido de
“ver”, ndo ha tampouco o outro sentido, em que “ver” implica a qualidade de ndo ser
maior que uma moeda de seis pence. “O fato é que, da mesma forma que ndo existe um
‘sentido’ de ‘ver’ segundo o qual aquilo que ¢ visto ‘ndo precisa existir de forma
alguma’, também ndo existe sentido de ‘ver’, nem o mesmo nem qualquer outro, no
qual seja impossivel que o que € visto ‘deva parecer ter qualidades que realmente ndo
tem’.” (SP, p. 129-30)

Para explicar os exemplos de Ayer, em vez de introduzirmos dois sentidos de
“perceber” ou “ver’, podemos simplesmente dizer que esses verbos tém diferentes
implicagbes conforme a constru¢do da frase. Segundo Austin, “tudo indica que seria
melhor dizer que as implicagdes de ‘perceber’ podem diferir em diferentes construgoes,
e ndo apenas afirmar que existem dois sentidos de ‘perceber’.” (SP, p. 123) No caso da
visdo dupla, Ayer usa as frases “estou percebendo dois pedagcos de papel” e “se dois

2

pedagos de papel sdo realmente percebidos..” como se a segunda frase fosse
conseqiiéncia da primeira. Ayer muda a construgdo da frase sem dar a devida atencdo as
implicagdes envolvidas em cada construgdo. Ora, argumenta Austin, “mesmo que
‘Percebo dois papéis’ ndo precise querer dizer que existem dois pedagos de papel,
parece que ‘Dois pedagos de papel sdo realmente percebidos’ ndo € compativel com o
fato de ali existir apenas um.” (SP, p. 123)

Naturalmente, pode-se ampliar ou estender o uso de uma palavra para
circunstincias especiais, sem que isso implique que se trate de um novo sentido da
palavra. Além do cuidado com a construgio da frase, é importante observar as
circunstancias em que os objetos sdo percebidos. Ndo ha davida de que o caso da visdo
dupla é uma situagdo especial, similar a0 de uma pessoa que, em delirio, v€ ratos cor-
de-rosa. O fato “de que uma situagdo excepcional possa induzir-me a usar palavras
essencialmente apropriadas a uma situagéo diferente e normal ndo basta para estabelecer
que, em geral, existam dois sentidos diferentes e normais (‘corretos e familiares’) das
palavras, ou de uma s6 das palavras que uso.” (SP, p. 123)

Niao obstante, Ayer, apesar de admitir que suas conclusdes no The Foundations

of Empirical Knowledge foram precipitadas, acredita que a teoria dos dados dos



76

sentidos sobrevive a analise critica de Austin. Apesar de alguns argumentos de Austin
serem bem fundamentados, eles ndo sdo suficientes, segundo Ayer, para refutar a sua
doutrina. Considerarei alguns pontos principais da discussdo de Ayer.

a) Consideragdes gerais de Austin sobre o homem comum. Ayer ndo considera
um problema os filosofos tomarem como exemplos do que é percebido “espécimes de
tamanho médio dos géneros secos”, tais como mesas e cadeiras. O argumento dele € o
seguinte: 0 homem comum acredita que percebe de modo direfo esses tipos de objetos,
freqiientemente citados pelos filésofos, do mesmo modo que acredita que percebe todos
os outros tipos de coisas listadas por Austin, como nuvens, sombras, arco-iris, vozes etc.
Desse modo, observam-se trés propriedades comuns nas coisas que o homem comum
percebe: sdo acessiveis a mais de um sentido; sdo publicas; e existem sem que sejam

necessariamente percebidas.

Das trés, a propriedade de ser acessivel a mais de um sentido é a menos universal.
Entre os objetos da lista de Austin, ela ndo € possuida pelas sombras e pelos arco-iris,
que sdo acessiveis somente a visdo, ou pelas vozes, que apenas podem ser ouvidas, e
possivelmente nem pelos filmes nas telas, pois se pode argumentar que s se pode
tocar a tela e ndo o filme. Entretanto, a maioria das coisas que podem ser pensadas
como visiveis também o sdo como tangiveis. As outras duas propriedades pertencem
a tudo o que normalmente ¢ dito ser percebido, com excegdo das imagens mentais,
dos sentimentos corpdreos ¢ das alucinagGes pessoais, caso possam ser considerados
objetos de percepcio. E preciso notar também que geralmente elas se harmonizam,
no sentido de que quase tudo o que € pensado como perceptivel por mais de um
observador € pensado também como capaz de existir sem ser percebido. (Ayer 1975,
p. 90)

Com isso, Ayer argumenta que o fato de os filésofos usarem sempre os
mesmos exemplos nd3o compromete a conclusio. Se eles considerassem todos os
exemplos listados por Austin, a conclusdo permaneceria a mesma. Uma teoria da
percepgdo que compreenda os “objetos de tamanho moderado de género seco” também
alcangara outros objetos.

Entretanto, Ayer ndo explica claramente como se daria tal abrangéncia. Persiste
no erro de agrupar absolutamente todas as coisas perceptiveis sob o titulo de “coisas
materiais”. Assim, a critica primeira de Austin permanece de pé: “simplificagdo
excessiva, esquematizacdo e constante repeticio da mesma série de ‘exemplos’
estéreis...” (SP, p. 10) Ha muitas espécies diferentes de coisas percebidas: sombras,
vozes, 1i0s, imagens no cinema etc., e parece, no minimo, estranho chamar de “coisas

materiais”.



77

Segundo Austin, 0 homem comum n3o é um realista ingénuo e os fatos
empiricos ndo conflitam com suas crengas. Se os filosofos que sustentam a doutrina dos
“dados dos sentidos” o consideraram ingénuo, € porque eles limitaram suas analises a
um reduzido nimero de fatos e, mesmo estes, ndo foram corretamente investigados e
descritos. Para L. W. Forguson “Ayer ndao compreendeu adequadamente as objegGes
primarias de Austin a teoria dos dados dos sentidos.” (Forguson 1969, p. 341)

b) Julgamento perceptivo ordinario: Austin defendeu que as afirmagGes feitas
em condi¢Ges absolutamente normais e na auséncia de qualquer razio especial de
davida sdo corretas. Nesse caso, quando estou diante de uma cadeira e afirmo
categoricamente “isto € uma cadeira”, estou certa. N3o ha nenhum elemento de
incerteza nessa experiéncia. Meu julgamento perceptivo foi exato. Ayer, entretanto,
encontra, mesmo nesse tipo de expeniéncia, um elemento de incerteza: a experiéncia
poderia ter ocorrido mesmo na auséncia da cadeira. Desse modo, a existéncia da cadeira
pode ser colocada em duvida. Mesmo tendo toda a certeza do fato, no seu grau mais
alto, a existéncia permanece em davida.

Segundo Ayer, o ponto dessa questdo é puramente 16gico. A existéncia do
objeto ndo € logicamente dedutivel da experiéncia. Por mais perfeita e completa que
sejam as condigdes da experiéncia, ela nunca podera garantir a existéncia do objeto. A
afirmacdo “isto € uma cadeira” pode ser enunciada por alguém que se encontra ou nio
diante dela. Pode-se afirmar a existéncia da cadeira, ou de qualquer outro objeto, diz
Ayer, mesmo quando o objeto ndo existe. Pois quem afirma pode estar enganado ou
hipnotizado. A experiéncia que fornece o julgamento verdadeiro ¢ logicamente
consistente com aquela que da o julgamento falso. Desse modo, ndo basta um bom
observador, com condi¢gdes favoraveis — boa distancia, bons olhos, boa iluminagio —
para deduzir a existéncia do objeto. Nenhum nimero finito de enunciados
observacionais descritivos resultara logicamente na existéncia de algo. “Assim, quando
os teoricos dos dados dos sentidos dizem que mesmo nas condi¢Bes mais favoraveis de
percepgdo a existéncia da cadeira continua incerta, o que deve ser entendido € que o
enunciado de que a cadeira existe ndo se segue logicamente de nenhum enunciado, ou
de nenhum nimero finito de enunciados, que sdo limitados a descrever o contetido da
experiéncia do observador.” (Ayer 1969, p. 286)

Dito de outro modo, quando um julgamento perceptivo ¢ feito — como “isto ¢

uma cadeira” — ele ndo abrange apenas o “conteudo da experiéncia”, ou a percepgdo



78

imediata do que ¢ visto. Ele vai muito além da evidéncia. O julgamento perceptivo nédo
¢ indefinido; além da experiéncia imediata, ele identifica também o tipo especifico do
objeto. E essa especificidade, argumenta Ayer, carrega uma série de propriedades que
ndo fazem parte do “contetdo da experiéncia”, isto €, que sdo apenas supostas como
pertencentes ao objeto.

“Eu vejo uma magi”, de acordo com Ayer, é um exemplo de uma afirmagédo
em que nem todas as propriedades do objeto sdo percebidas. Tal afirmacdo traz a
suposi¢ao de o objeto ser solido, macio, suculento etc.; e, também, suposi¢des negativas
como ndo ser de plastico, ndo ser liquido, e assim por diante. E que quando alguém
percebe uma macd, diz Ayer, o seu julgamento perceptivo ndo se limita simplesmente a
observacdo visual, ou ao “conteiido da experiéncia”. O que é visto imediatamente sdo
apenas algumas propriedades do objeto. Em uma palavra, vé-se a aparéncia; as
propriedades essenciais do objeto ndo sdo percebidas. “E perfeitamente correto para eu
dizer que eu vejo a magd: mas isto prova somente o ponto em que fazendo um
enunciado deste tipo eu me comprometo com a existéncia de muito mais do que eu
estritamente vejo.” (Ayer 1969, p. 292)

Ayer quer chegar ao seguinte ponto: um Unico ato de percep¢do — como a
experiéncia perceptiva de ver uma magd — ndo pode proporcionar a totalidade de
suposi¢des necessarias para a identificagdo do objeto. A simples visdo de uma magi, ou
do que quer que seja, ndo implica aquelas trés propriedades que ele considerou
fundamentais para a percepgio de um objeto: ser acessivel a mais de um sentido, a mais
de um observador e existir sem ser percebido.

Se assim €, e € assim para Ayer, a percepcdo revela tdo somente as aparéncias
do objeto — “isto ¢ uma macd”. Entdo, uma linguagem que trabalhe com o que realmente
¢ percebido, ou seja, com as aparéncias, é mais adequada, pois as afirmagdes ordinarias
ndao nomeiam exatamente o que é visto; elas ocultam a possibilidade da inexisténcia do
objeto. Ayer, entdo, sugere denominar as afirmagSes sobre o que é percebido de
“afirmagdes experienciais”. A “afirmag¢do experiencial”’, ao contrario da ordinaria,
refere-se tio somente ao “conteudo da experiéncia”. “E possivel formular um enunciado
que ndo vai além da evidéncia, no sentido em que ndo incluem nenhuma implicagdo
sobre o status do que € visto. Uma afirmagio desse tipo, que eu proponho chamar de
“afirmacgdo experiencial”, simplesmente registra a presenca de um padrio visual”. (Ayer
1969, p. 286)



79

Desse modo, tém-se, de um lado, as “afirmagGes experienciais” — que se
referem exclusivamente ao “contetdo da experiéncia”, isto €, ao que é dado no “padrao
visual” da percep¢io — e de outro, as afirmacgdes ordinarias — que sdo os resultados dos
julgamentos perceptivos; estes, por sua vez, vao muito além da evidéncia.

Entretanto, segundo Austin, o bom resultado de uma determinada afirmag@o
ndo depende “do tipo de frase que uso ao fazer a afirmagio, mas de quais sdo as
circunstdncias em que a fago”. (SP, p. 150) Assim, ndo é a “afirmagdo experiencial” —
que por ser, segundo Ayer, uma linguagem mais precisa — que fard a diferenga. Ayer
cré, ainda, que o conteido ou sentido de uma frase depende dela isoladamente, fora de
todo e qualquer contexto; para Austin, entretanto, uma frase ndo tem sentido fora do seu
uso ou emprego em determinadas circunstancias.

A finalidade de Ayer no uso da linguagem dos dados dos sentidos ndo €, diz
Austin, apenas sugerir um novo modo de falar, mais adequado e correto, que evite as
ambigiiidades do vocabulario comum,; tais ambigiiidades, como procurou mostrar, nao
existem. A finalidade é, em especial, encontrar ou formular uma linguagem perfeita. Eis
a verdadeira razio da necessidade da nova linguagem: a busca do incorrigivel.

No entanto, Austin observa que a afirmacio “isto € um porco”, dita por alguém
que esta em circunstincias perfeitamente adequadas para assegura-la, € tdo incorrigivel
quanto qualquer outra, por mais cautelosa que essa outra seja no que diz respeito as
aparéncias. “Agora parece-me estar vendo algo como um porco” € incorrigivel da
mesma forma que “isto é um porco”. “Uma vez abandonada a idéia de que existe um
tipo de frase especial que é incorrigivel enquanto tal, podemos muito bem admitir que
muitos tipos de frases podem ser utilizados para enunciados afirmativos que sdo, de
Jato, incorrigiveis — no sentido em que, ao serem formulados, as circunstincias sio tais
que esses enunciados sdao completa, definitiva e irrevogavelmente verdadeiros”. (SP, p.
151)

A linguagem por si s6 ndo ¢ incorrigivel. Ndo ha nenhum tipo de féormula
gramatical que resulte em enunciados ideais. A grande dificuldade de tal
empreendimento é que a linguagem ndo ¢ isolada dos fatos. A linguagem ndo se limita
apenas a sentencas descritas por um sujeito. Ela é, acima de tudo, dependente das
circunstancias.

Outro ponto que, segundo Austin, merece um exame mais cuidadoso sdo as

evidéncias da experiéncia. Para Austin, s6 se buscam evidéncias, ou indicios, quando a



80

propria coisa ndo esta presente. Ayer comete o erro de tomar a visdo de um objeto — da
cadeira, por exemplo — como indicio de algo que poderia estar ausente. E isso ndo €
assim, adverte Austin. Uma afirma¢do que observa as circunstdncias ndo necessita
basear-se em evidéncias. Causaria estranheza alguém duvidar dessa afirmagdo sem ter
boas razdes para isso.

Desse modo, ndo é correto dizer, como disse Ayer, que se tem evidéncia da
cadeira. Tém-se evidéncias somente em situagdes em que ndo € possivel observar a
propria coisa, ou seja, situagdes que fornecem simplesmente indicios do que se espera

encontrar.

A situacdo na qual se poderia dizer, com propriedade, que possuo evidéncias para
afirmar que determinado animal é um porco ¢, por exemplo, aquela em que o proprio
animal ndo esta & vista, mas posso ver inimeras pegadas semethantes as de um porco
nos arredores do local onde ele fica. Se encontro alguns baldes de ragdo para porco,
as cvidéncias aumentam, ¢ os ruidos ¢ o cheiro podem fornecer mais indicios. Mas,
se o animal aparece e se mostra plenamente visivel, ndo ha porque reunir mais
indicios; 0 seu aparecimento nio me formece mais uma evidéncia de que se trata de
um porco, agora posso simplesmente ver que ¢ um desses animais, a questfio esta
decidida. (SP, p. 152)

Olhar algo em condigdes normais ndo é, entdo, ter evidéncias, € vé-lo
realmente. Mas, de acordo com os enunciados experienciais de Ayer, que dizem o
“conteudo da experiéncia, o que deveria ser dito ndo € “vejo um porco”, mas sim
“parece (suponho) que vejo um porco”.

Ayer, contudo, insiste em que, para a doutrina dos “dados dos sentidos”, a
questdo da existéncia do objeto é logica. E insistindo nisso, insiste também em que as
afirmagdes ordinarias vdo além da evidéncia. Para ele, dizer que os julgamentos
perceptivos vdo além da evidéncia é dizer que eles sdo baseados em “inferéncias
indutivas” passadas. “Ndo vejo como pode razoavelmente ser negado que nossos
julgamentos ordinarios de percepgio vao além da evidéncia em que eles sdo baseados.
Outro modo de expressar esse fato seria dizer que eles sdo as conclusdes das inferéncias
indutivas.” (Ayer 1969, p. 293)

Desse modo, segundo Ayer, os julgamentos perceptivos ordinarios envolvem
hipbteses sobre outras propriedades do objeto identificado que ndo sdo acessivels a
percepcdo imediata, pois dependem também de outros sentidos ou mesmo de outros

observadores, como por exemplo implicagdes sobre sua constitui¢do, seu formato ou



81

sua historia. E mesmo as hipoteses que sdo garantidas como verdadeiras unicamente por
meio da visdo envolvem também conhecimento e crengas passadas.

Forguson argumenta que, se Ayer define os fatos que apreendemos como
inferéncias indutivas passadas porque envolvem conhecimento passado, entdo caminhar
e falar sdo também inferenciais, pois também dependem de conhecimento anterior.
Nesse sentido, a percepgio inferencial sera como uma espécie de “taquigrafia” de fatos
inacessiveis a percep¢do imediata. E provével, diz Forguson, que Ayer concorde com
isso. (Forguson 1969, p. 318)

A critica de Forguson, entretanto, € outra. Trata-se de negar as implicages dos
enunciados sobre o mundo e que esses enunciados, por sua vez, sejam implica¢Ges de
enunciados perceptivos. Forguson argumenta que a afirmacéo de que “isto € uma mesa”
n3o ¢ nenhuma conclusio a partir de enunciados perceptivos. Se ha conclusio, essa diz
respeito apenas a identificagdo do objeto percebido. “Minha conclusdo € a identificacdo
do que eu vejo. Eu ndo concluo realmente nada sobre todas as outras coisas implicadas
pela minha conclusdo. Eu, provavelmente, nem mesmo penso nada sobre elas.”
(Forguson 1969, p. 319) Mesmo admitindo, continua Forguson, tudo o que Ayer
considerou sobre os indicios visuais e os “contetidos da experiéncia”, ndo ha razio para
negar a afirmagdo “isto é uma mesa”. Pois, admitindo que isto “parece” minha mesa e
que todas as outras caracteristicas relevantes do contexto, como conhecimento passado,
sd0 compativeis com minha afirmagdo, entdo posso identificar esse objeto que vejo
como sendo a minha mesa.

Forguson critica ainda outro ponto da resposta de Ayer: se Ayer insiste em que
as “afirmagbes experienciais” sdo as descrigdes qualitativas do “conteudos da
experiéncia” — ao contrario dos julgamentos perceptivos ordinarios — € que, por isso,
fornecem o “padrdo visual” da experiéncia, ele tera que admitir que o “padrdo visual”
também envolve conhecimento e crencas passadas. Pois, “para formular afirmag¢des
experienciais, o observador tem de ser capaz de reconhecer, identificar e observar seus
padrdes visuais.” (Forguson 1969, p. 320) Se € assim, conclui Forguson, o teodrico dos
“dados dos sentidos” precisa considerar sua experiéncia passada para ser capaz de
reconhecer um dado dos sentidos. E isso, em ultima analise, significa dizer que o
reconhecimento do “padrio visual” também é resultado de inferéncias indutivas

passadas e, portanto, também ultrapassa as evidéncias.



82

IV — Analise da Verdade

1. Comentarios iniciais

O ensaio “Truth” (1), de Strawson, inicia a fértil polémica entre ele e Austin

sobre a verdade’” Nesse ensaio inicial, Strawson analisa os usos da expressio “é
verdadeiro” e conclui que ela apresenta um carater exclusivamente performativo. Isso
significa, segundo Strawson, que podemos usar “é verdadeiro” apenas para garantir,
confirmar, concordar etc., o que ja foi dito por alguém, mas nunca para comunicar
alguma coisa, pois falta a ela o carater da enunciagdo, declaragdo ou informagdo.
Strawson retoma a sua maneira a teoria da redunddncia da verdade, anteriormente
esbogada por F. P. Ramsey, segundo a qual dizer “E”, onde E ¢ um enunciado do tipo
“0 gato esta sobre o tapete”, e dizer “E é verdadeiro” é absolutamente o mesmo.
Strawson nota que o segundo enunciado ndo comunica nada mais do que o primeiro ja
comunicou. Assim, a expressio “é verdadeiro” € logicamente supérflua, pois ela
somente expressa O que O proprio enunciado ja expressou.

Austin, apesar de conceder que Strawson percebe uma caracteristica importante
no uso de “é verdadeiro”, a forga performativa, ndo concorda com a tese dele. Para
Austin, o uso destacado por Strawson simplesmente explica o que fazemos quando
dizemos que algo é verdadeiro; no entanto, ndo explica quando um enunciado ¢

verdadeiro, ou seja, 0 que é necessario, quais as exigéncias semanticas, para que um

enunciado seja verdadeiro.”

%7 O ensaio “Truth” (1), de Strawson, é seguido de um ensaio com 0 mesmo nome, “Truth” (2), de Austin.
Strawson continua a discussdo com um novo ensaio, “Truth” (3), criticado por Austin em “Unfair to
Facts”. A controvérsia entre Austin e Strawson é analisada por Warnock, em “A Problem about Truth”.
Strawson escreve ainda outros dois ensaios referentes ao assunto, “A Problem about Truth — A Reply to
Mr. Warnock” e “Truth: A Reconsideration of Austin’s Views”; neste niltimo, ele recusa novamente a
explicacio de Austin sobre o tema.

% Sobre esse ponto, Kirkham procura estabelecer uma harmonia entre a teoria da verdade de Austin e
teorias de atos de fala, como, por exemplo, a teoria da verdade de Strawson. Segundo Kirkham, de um
lado, Austin esta preocupado em mostrar que a tese de Strawson — da verdade como ato ilocucionario —
falha em explicar o que ¢ necessdrio para que um enunciado seja verdadeiro, isto é, a tese falha em
esclarecer a natureza ou estrutura do enunciado bem como as condi¢des que devem ser satisfeitas para
que ele seja verdadeiro. De outro lado, Strawson quer explicar o que fazemos quando enunciamos algo.

Diz Kirkham, “[a teoria da verdade de Austin] ndo tem nada a dizer sobre os propositos locucionarios ou



83

Austin também chama a atengo para a distingdo entre enunciado e sentenga —
distingdo que, alids, Strawson ndo observa suficientemente — e propde, entdo, outra
definicdo para a expressio “é verdadeiro”: um enunciado € verdadeiro quando
corresponde, ou se ajusta, aos fatos. Mas, argumenta Austin, dizer somente isso,
“quando corresponde aos fatos”, apesar de ndo ser incorreto no uso ordinario, €
desorientador, pois a correspondéncia ja foi e continua sendo objeto de diferentes
teorias filosoficas. A fim de resolver essa dificuldade, Austin elabora uma teoria
modificada da verdade como correspondéncia, em que a modificagdo consiste
especialmente no carater convencional da correspondéncia, quer dizer, a relag@o entre as
palavras e o mundo € puramente, estritamente, convencional. E ser convencional
significa poder muda-la sempre que for necessario ou conveniente, pois SOmMOs
absolutamente livres para escolher qualquer signo para qualquer situagdo encontrada no
mundo. Trata-se, ndo de uma correspondéncia entre conteidos mentais e fatos no
mundo, mas de uma relagdo entre enunciados e os estados de coisas por eles referidos.

O objetivo desse capitulo €é, primeiramente, apresentar a tese de Austin da

$*? e estados de coisas,

verdade como uma relagdo convencional entre enunciado
observando como ele utiliza as técnicas de analise da linguagem para elabora-la; em
seguida, explicitar os argumentos de Strawson que consideramos como principais para
negar a tese inicial de Austin; e, finalmente, apreciar a ultima argumentagdo de Austin

sobre o assunto.

2. Tese de Austin: a verdade como correspondéncia convencional

Austin inicia seu ensaio sobre a verdade, “Truth” (2), perguntando “o que € a
verdade?”. Segundo ele, as discussdes filosoficas seguem procurando estabelecer,
principalmente, se ela é uma substincia ou uma qualidade ou uma relagdo. Austin,
entretanto, considera bem mais prudente por parte dos filosofos trabalhar com “algo
mais a altura deles”, pois a investigagdo da “verdade” por si s6 ndo parece muito

promissora e, geralmente, acaba produzindo doutrinas metafisicas fantasiosas.

ilocucionarios das enunciagdes. Tomada literalmente, ela da as condigGes essenciais para quando ‘(um)
enunciado ¢ dito ser verdadeiro’.” (Kirkham 1997, p. 128) Por isso, ndo ha contradi¢io entre ambas as
teorias: “a teoria dele [Austin] ¢ logicamente compativel com muitas teorias de atos de fala contra as
quais ele argumenta.” (Kirkham 1997, p. 128)

* Traduzimos statement por “enunciado” (ou “declaraciio”) e sentence por “sentenca”.



84

Investigar a verdade como um nome proprio destinado a nomear algo (como uma
substincia ou qualidade) é desperdicar tempo atras de uma realidade assim nomeada.
N3o € isso que deve procurar um investigador da linguagem. Seu objeto de analise deve
ser a linguagem enquanto linguagem, e nfo a linguagem enquanto coisa, ou seja, 0 que
interessa sdo as palavras como simbolos absolutamente convencionais. Assim, também
o termo “verdade” € convencional, e nio tem seu significado dado por uma coisa ou
qualidade no mundo. Vale relembrar que analisar a linguagem, para Austin, ndo ¢
simplesmente esclarecer significados, mas, especialmente, analisar toda a situagdo de
fala, todo o contexto lingiiistico. Afinal, é nesse contexto que “verdade” tem sentido.
Uma técnica pratica muito boa e sempre utilizada por Austin, a0 menos no inicio de
suas anilises, € evitar tanto quanto possivel 0 uso de substantivos abstratos (no caso,
“verdade”) e investigar os usos de adjetivos (“verdadeiro”) na linguagem ordinaria.
Mais uma vez, Austin busca elucidar um assunto bastante discutido e controverso na
filosofia a partir da analise dos usos de algumas palavras e expressdes referentes a um
assunto em questdo. Nesse caso, para analisar a verdade, os usos, ou certos usos, de
“verdadeiro” s3o relevantes.

Uma teoria correspondencialista da verdade contém, pelo menos, trés aspectos:
1) um comentario filosofico sobre aquilo que dizemos ser verdadeiro (os “portadores-
de-verdade™); 2) um comentario filosofico sobre aquilo que torna verdadeiro o que
dizemos (os “fazedores-de-verdade”) e 3) um comentario filosofico sobre a
correspondéncia entre o que € dito ser verdadeiro e o que torna verdadeiro o que € dito.
De fato, encontramos em Austin esses trés tipos de comentario filosofico do termo
“verdadeiro”. Nessa medida, ele poderia ser caracterizado como um defensor da teoria
correspondencialista da verdade.* Com efeito, Austin entende que a expressdo
coloquial “corresponde aos fatos” ¢ inteiramente aceitavel. A expressdo, diz ele, “como
um fragmento do inglés padrdo dificilmente pode estar errada. Na verdade, devo
confessar que ndo acho realmente que esteja errada: a teoria da verdade € uma série de
truismos.” (Tr, p. 121) Alguns anos mais tarde, Austin insiste em lembrar que apoiou,
com ressalvas, “a expressio comum inglesa de que um enunciado verdadeiro € aquele
que ‘corresponde aos fatos’.” (UF, p. 154) E a tese da correspondéncia é ainda reiterada

por Austin em suas ultimas conferéncias — sobre linguagem e a¢do — em que ele

* De fato, muitos assim o interpretaram. Por exemplo, Strawson, Kirkham e Schmitt.



85

sublinha que, na linguagem ordinaria, uma pergunta como “é verdadeiro ou falso o que
declarei?” encontra sua resposta na correspondéncia ao fatos. (PA, p. 116)

Mas até que ponto se pode caracterizar a teoria austiniana da verdade como
“correspondencialista”? E se o for, qual é, precisamente, a especificidade de seu
“correspondencialismo”? Note-se o cuidado com o qual Austin aceita a expressdo usual
“corresponde aos fatos”. Por um lado, ela é desencaminhadora (Tt, p. 121) e, por outro,
ele apenas nega que devemos entender “verdadeiro” como endosso do que outro diz
(PA, p. 116). Como expressio comum do inglés, ela é impecavel. Mas, nos seus
comentarios filosoficos, Austin simplesmente deixa de lado os termos “corresponde™’ e
“fatos” . Em “Unfair to Facts” ele nota, uma vez mais, sua desconfianga com relagio a
esses termos: “confessei que nio gostava desta terminologia, a seu modo sem duvida
inteiramente satisfatoria, e preferi um jargdo proprio, em que ‘fatos’ e ‘corresponde’ ndo
ocorrem em absoluto como uma descri¢do das condigSes que devem ser satisfeitas para
dizer de um enunciado que ele ¢ verdadeiro.” (UF, p. 154)

Com efeito, na definicio de verdade proposta por Austin, ndo ha nenhuma
mengio a correspondéncia ou a fatos. Eis a definigdo: “diz-se que uma enunciagdo €
verdadeira quando o estado histérico de coisas com o qual é correlacionada pelas
convengdes demonstrativas (aquele a que se ‘refere’) é de um tipo com o qual a
sentenca usada para fazé-la € correlacionada pelas convengdes descritivas”. (Tr, p. 122)
Para entender melhor a teoria de Austin, analisaremos cada um dos trés tipos de

comentarios filosoficos que distinguimos mais acima.
2.1) O portador do predicado “é verdadeiro”: o enunciado

A andlise de Austin inicia com o que comumente dizemos ser verdadeiro ou
falso. Segundo ele, “dizemos (ou se diz que dizemos) que crengas sdo verdadeiras, que
descri¢Bes ou relatos sdo verdadeiros, que proposi¢des ou assergdes ou enunciados sdo
verdadeiros, e que palavras ou sentengas sdo verdadeiras; e isto para mencionar apenas

uma selegdo dos candidatos mais 6bvios.” (Tr, p. 117) Austin sustenta, contudo, que

! Austin deixa claro sua suspeita em relagdo ao termo “corresponde”: « ‘corresponde’ também da lugar a
problemas, porque € comum lhe dar um significado muito restrito ou muito colorido, ou um que neste
contexto ele nfio pode suportar.” (Tr, p. 124)

* 0O termo “fato” também & problematico: “surgem dificuldades de uso da palavra ‘fatos’ para as

situacfes, eventos etc. histéricos, e em geral para o mundo.” (Tr, p. 122)



86

dentre todos esses os Unicos candidatos possiveis ao cargo daquilo que dizemos ser
verdadeiro ou falso sdo os ernunciados. Todos os outros sdo descartados, a matoria deles
com o argumento de que s3o apenas variedades dos enunciados, ou que sdo enunciados
mascarados. Vejamos as principais razdes de Austin para rejeitar primeiramente as
crencas, em seguida as descri¢des, relatos e proposi¢cdes e, finalmente, as palavras e
sentencas.

Apesar da idéia de que “a verdade ¢ uma propriedade das crengas” ocupar um
espaco amplo e comum dentro da filosofia, Austin levanta dividas sobre se a expressdo
“uma crenga verdadeira” é também comum fora dela. Tal expressdo, argumenta ele, ndo
parece estar na linguagem do homem comum, e mais, mesmo que o homem comum a
utilize, a referéncia que ele faz ndo é a crenga mas aquilo que cré ser verdadeiro. Ou
seja, ndo € a crenga que dizemos ser verdadeira; ha algo verdadeiro anterior a ela. A
crenga so € verdadeira porque diz respeito a algo que ja era verdadeiro antes. A verdade
da crenga €, portanto, posterior a uma verdade primeira. Em uma palavra, quando um
sujeito cré em alguma coisa que é verdadeira a crenga dele também sera verdadeira.
“Parece claro que se diz que um homem mantém uma crenga verdadeira quando e no
sentido de que ele cré (em) algo que é verdadeiro, ou cré que algo que é verdadeiro €
verdadeiro.” (Tr, p. 118)

Quanto as descricdes verdadeiras, aos relatos verdadeiros e as proposigdes
verdadeiras, Austin considera todos como tipos diversos de enunciados verdadeiros ou
de colegdes de enunciados verdadeiros. A razdo para tal consideragio € que somente os
enunciados tém carater de verdade ou falsidade, isto ¢é os enunciados sdo
gramaticalmente as unicas formas que preenchem as condi¢Ges necessarias para aquilo
que dizemos verdadeiro. Quanto as proposi¢des, em particular, Austin diz: “uma
proposi¢io em direito ou em geometria € algo portentoso, usualmente uma
generalizagdo, que somos convidados a aceitar e que tem que ser recomendada mediante
argumento; ela ndo pode ser um informe direto sobre a informagdo corrente — se vocé
olha e me informa de que o gato esta sobre o tapete, isso ndo € uma proposi¢do, embora
seja um enunciado.” (Tr, p. 118-19) Nio se deve, portanto, dizer das proposigdes que
sdo verdadeiras ou falsas, j4 que elas ndo tém esse carater. Se se diz que sdo
verdadeiras, tratam-se na realidade de enunciados.

As proposigdes apresentam, todavia, uma peculiaridade: seu uso filosoéfico

geralmente diz respeito ao “significado ou sentido de uma sentenca ou familia de



87

sentencas.” (Tr, p. 119) Isso significa que, em filosofia®®, a proposi¢do, justamente
devido a esse carater de carregar o “sentido” da enunciag@o, ou ser a enunciagdo de um
juizo, é vista como aquilo que pode ser verdadeiro ou falso. Austin apresenta uma
objecdo a tal significado: o uso do termo “proposi¢do” com esse significado (filosofico)
nunca podera ser aquilo que dizemos ser verdadeiro ou falso. A razdo disso € que
“nunca dizemos ‘o significado (ou sentido) desta sentenga (ou destas sentengas) €
verdadeiro’; o que dizemos € o que o juiz ou o jurado diz, quer dizer, que ‘as palavras
tomadas neste sentido, ou se as designamos tal e qual significado, ou interpretadas ou
entendidas assim, sdo verdadeiras’.” (Tr, p. 119) O que comumente dizemos ser
verdadeiro ou falso s3o as palavras “em certos sentidos” e ndo o “sentido” propriamente
dito. Por isso, nem mesmo no sentido filosofico as proposigdes podem ser o que
chamamos de verdadeiro ou falso.

Tampouco podemos tomar meramente palavras e sentengas como verdadeiras.
Segundo Austin, apesar de elas vez por outra serem tomadas como verdadeiras, ndo se

deve confundi-las com o que deve ser tomado de fato como verdadeiro ou falso, ou seja,

o enunciado. As palavras e sentengas ndo sdo naturalmente verdadeiras.

As palavras tais como discutidas por fildlogos, ou por lexicografos, gramaticos,
lingiiistas, fonetistas, impressores, criticos (estilisticos ou textuais), € assim por
diante, ndo sdo verdadeiras ou falsas; elas sdo formadas incorretamente, ou ambiguas
ou defectivas ou intraduziveis ou impronunciaveis ou mal pronunciadas ou arcaicas
ou corruptas ou coisas nesse estilo. As sentengas, em contextos similares, sdo
elipticas ou compostas ou aliterativas ou ndo gramaticais. (Tr, p. 119)

Igualmente ao que ocorre com as descrigdes, relatos e proposigoes, as palavras
e sentencgas que podem, em determinada circunstincia, serem ditas verdadeiras ou falsas
sdo, de fato, enunciados. A tudo o que se pode atribuir verdade ou falsidade — nas
formas aparentes de descrigdes, relatos, proposi¢des, palavras ou sentengas — deve-se
chamar “enunciado”, pois, segundo Austin, somente o enunciado cumpre as exigéncias

semanticas que a verdade reclama.

“* De acordo com André Lalande, a definigio de “proposi¢io” vem de Aristételes € designa uma espécie
cujo género significa “palavras com um sentido”, em oposi¢do a outras espécies do mesmo género, como
nomes isolados, desejos, ordens. Desse modo, a proposi¢do €, “propriamente, um enunciado verbal
suscetivel de ser dito verdadeiro ou falso. (...) Por consegii€ncia, a proposicio pode também ser definida

como o enunciado de um juizo, pelo menos virtual.” (L.alande 1999, p. 873)



88

Austin procura, a partir disso, estabelecer uma formula geral de expressdo para
o uso de “é verdadeiro”, ou seja, busca uma nogdo elementar que dé conta de tudo
aquilo que dizemos ser verdadeiro, que valha para qualquer caso em que a expressdao
possa ser encontrada. E, no desenrolar de sua anélise, ele chega a nogdo de enunciado.**
Propde, entdo, trés formas primarias para a emissdo de “é verdadeiro”; trés formas,
portanto, de enunciados. S3o elas: “1) é verdadeiro (dizer) que o gato esta sobre o
capacho; 2) esse enunciado (dele etc.) é verdadeiro; 3) o enunciado de que o gato esta
sobre o capacho é verdadeiro.” (Tr, p. 118) Se é assim e, de acordo com os usos da

KL

linguagem ordinaria, assim é, as formas primarias da expressdo “é verdadeiro” sdo
resultados da observagdo de alguns enunciados, ou seja, a presenga dessa expressio em
um contexto determinado marca ndo seu carater performativo mas sim seu carater
descritivo, enunciativo.

Austin diz que “um enunciado é feito e o fazé-lo é um evento histérico, a
emissio por parte de um determinado falante ou escritor de certas palavras (uma
sentenga) a uma audiéncia com referéncia a uma situagdo, evento, ou o0 que quer que
seja historico.” (Tr, p. 119-20) O enunciado compreende, entdo, de um lado, palavras
emitidas ou escritas por alguém e, de outro, uma situagdo historica no mundo, situagio a
qual o enunciado se refere. Esses dois lados — palavras € mundo — s@o fundamentais
para a comunica¢io e as correlagGes entre ambos sdo puramente convencionais. A

correspondéncia depende exclusivamente das convengdes envolvidas e escolhidas para

se falar significativamente dentro de nossa linguagem.

2.2) Aquilo que torna um enunciado verdadeiro: o estado de coisas

Ao aceitar a importancia decisiva do mundo para a verdade de um enunciado e
entender a verdade como uma relagdo, Austin aproxima-se claramente de uma teoria
correspondencialista da verdade. Ele, no entanto, se distancia dessas teorias
correspondencialistas como também, evidentemente, de teorias da coeréncia. Das

primeiras, Austin se distancia devido a um aspecto fundamental de sua tese: a

“* Austin escolhe o termo “enunciado” por ser este o melhor representante para a utilizacdo histérica de
uma sentenga por meio de um comunicador. Ele adverte, porém, que essa escolbha ndo deve ser de modo
algum estrita; dentre o que se dispde na linguagem para transmitir ou comunicar algo a respeito do
mundo, “enunciado” ¢ o termo imediato que melhor convém, pois ele ¢ o0 que representa mais

satisfatoriamente aquilo que é comunicado por um determinado individuo em uma situacio especifica.



89

convengdo. E das dltimas, por identificarem “fato” com “enunciado verdadeiro”; o
fracasso dos coerentistas, assim como o dos pragmatistas®>, consiste especialmente,
sublinha Austin, na desconsidera¢do da verdade como uma relagdo entre as palavras € o
mundo.

A observagio dos usos da linguagem ordinaria, assim como a investigagdo no
dicionario, conduzem Austin a seguinte explicagdo: “fato” € regularmente ligado a
clausula “que”, como “o fato é que S” ou “é um fato que S” ou “o fato que S”. (Tr, 122)
A expressio “fato que” designa simultaneamente as duas partes da relagdo linguagem-
mundo e ndo apenas a segunda parte dela. Em outras palavras, a utilizagdo de “fato que”
deixa de lado a relagdo, de modo que linguagem e mundo passam a ser tratados como
algo Unico e ndo mais como dois constituintes de uma correspondéncia: “ “fato que’ é
uma expressio designada para usar em situagGes em que a disting@o entre um enunciado
verdadeiro e o estado de coisas sobre o qual é uma verdade ¢ negligenciado.” (Tr, p.
124) Do mesmo modo que definir um elefante envolve, a0 mesmo tempo, as palavras e
o animal, “fato que” envolve as palavras e algo no mundo. “Falar de ‘o fato que’ é um
modo resumido de falar de uma situagido que envolve tanto as palavras como o mundo.”
(Tr, p. 124) Assim, tal expressdo ndo pode ser sindnimo de estado de coisas historico,
pois este € somente a segunda parte da relagdo de correspondéncia. Na seqiiéncia do
item 2.3 abaixo, voltaremos a questdo dos “fatos”.

Austin nfo usa o termo “fato” quando define filosoficamente a verdade, ou os
enunciados verdadeiros; prefere a expressdo “estado de coisas”:

I3

quando um enunciado é verdadeiro, ha, é claro, um estado de coisas que o faz
verdadeiro e que ¢ foto mundo distinto do enunciado verdadeiro sobre ele; mas é
igualmente claro que s6 podemos descrever esse estado de coisas em palavras
(sejam as mesmas ou, com sorte, outras). SO posso descrever a situagdo em que ¢
verdadeiro dizer que estou me sentindo mal dizendo que ¢ uma em que estou me
sentindo mal (ou experimentando sensacGes de nauseas); entretanto, entre o
enunciar, por muito verdadeiro que seja, que estou me sentindo mal € o sentir-se mal
ha um grande abismo estabelecido. (Tr, p. 123)

> Para os pragmatistas, em linhas gerais, o critério de verdade de uma sentenca sdo os bons resultados de

seu uso, de sua aplica¢io pratica.



90

2.3) As relagdes entre enunciados e estados de coisas

Convengoes referenciais e convengOes descritivas

As palavras s3o os simbolos que convencionamos para comunicar algo a
respeito do mundo. Por isso, ¢ imprescindivel a comunicag¢do a linguagem e o mundo.
Para explicar isso gramaticalmente, Austin propde dois diferentes tipos de convengoes
lingiiisticas: as descritivas e as demonstrativas. Assim, para compreendermos como um
enunciado pode ser verdadeiro ou falso é antes necessario distinguir essas duas
convengdes. As convengdes descritivas correlacionam palavras e sentengas com tipos de
situagbes, eventos etc. no mundo, enquanto as convengdes demonstrativas
correlacionam palavras ¢ enunciagdes com situagdes histéricas no mundo.*® Feita tal
distingdo, Austin define o enunciado verdadeiro. Vale repetir: “diz-se que uma
enunciagdo ¢ verdadeira quando o estado histérico de coisas com o qual ¢
correlacionada pelas convengdes demonstrativas (aquele a que se ‘refere’) € de um tipo
com o qual a sentenga usada para fazé-la é correlacionada pelas convengdes
descritivas”. (Tr, p. 122) O enunciado verdadeiro combina, entdo, as duas convengdes,

descritiva e demonstrativa.*’

“ J. Wheatley considera que a questio que causou maior conflito na teoria de Austin foi a separagdo de
dois grupos de convengdes, descritivas ¢ demonstrativas, € suas respectivas correspondéncias. Nesse
sentido, ele acredita que uma modificacdo nessa parte da tese pode ser bastante elucidativa. Propde, entdo,
ao invés de dois tipos de convengBes, algo como “convencbes descritivas” € “mecanismos
demonstrativos”. Segundo ele, “as precondi¢cdes das sentengas informativas devem ter no minimo as
convengdes € mecanismos seguintes: convengdes descritivas (semanticamente) correlacionando palavras
ou oragdes tal que a aplicagdo correta delas envolve a classe associada, isto é, convencles que
correlacionam palavras ou oragdes com tipos de sitnacdo (coisas, eventos etc.) a ser encontradas no
mundo. E mecanismos demonstrativos pelos quais situagdes histéricas, eventos, objetos, acontecimentos,
etc., encontrados no mundo podem ser distingnidos por um enunciado; esses mecanismos ndo precisam
ser completamente lingiiisticos. Assim, um enunciado é verdadeiro quando ha duas correspondéncias
especificas entre o enunciado ¢ o mundo, etc.: a primeira correspondéncia sendo demonstrativa ¢ a
segunda descritiva.” (Wheatley 1969, p. 234) Wheatley supde que essa modificacio ajude a evitar as
principais criticas a teoria de Austin.

*7 Uma teoria da verdade atual e até certo ponto similar 4 de Austin encontra-se em Oswaldo Porchat
Pereira, no ensaio “Verdade, Realismo, Ceticismo”. Porchat procura elaborar uma concepgiio cética da
verdade, inspirado no ceticismo pirrdnico. Ele diz, sob o prisma de uma concep¢io fenoménica da

verdade ou dentro do mundo fenoménico: “o cético pirrdnico nio teria porque nio recorrer, no interior do



91

Como se vé, Austin, além de ndo falar em “fatos” na sua definicdo de
enunciado verdadeiro, ndo menciona a “correspondéncia”. O cuidado em ndo usar o
termo “correspondéncia” evita pelo menos dois erros: a linguagem como representagdo
do mundo e a projecdo de aspectos da linguagem no mundo. Quanto ao primeiro, Austin
insiste na idéia de que “ndo ha nenhuma necessidade em absoluto de que as palavras
usadas para fazer um enunciado verdadeiro ‘espelhem’ de algum modo, por mais
indireto que seja, qualquer trago da situagdo ou evento.” (Tr, p. 125) Conceber a
linguagem como espelho do “real”, pensar o enunciado verdadeiro como aquilo que
reproduz naturalmente a “estrutura da realidade” é um erro, que, alids, provém de outro:
“do erro de ler no mundo tragos da linguagem”. (Tr, p. 125) Para defender a tese de que
a linguagem nio reflete o “real”, que ela ndo € a exata representagdo da realidade e que
tampouco projetamos, no “real”, nossos habitos lingisticos, Austin usa o termo
“correlagdo” para se referir a ligagio entre palavras e mundo.

O uso do termo “correlagdo”, entretanto, ndo impede que na tese de Austin
sobre a verdade continue a existir a idéia de “correspondéncia”, desde que desprovida
de seus comentarios filosdficos questionaveis, pois a correlagdo estabelecida entre
linguagem e mundo ndo deixa de ser uma “espécie de correspondéncia”. Como vimos
anteriormente, Austin ndo recusa totalmente a expressdo “correspondéncia aos fatos”;
ao contrario, como uma expressao da [linguagem ordindria, ele a considera
perfeitamente correta. E preciso, entdio, especificar qual o carater dessa espécie de

“correspondéncia” presente na tese de Austin.

quadro fenoménico, ao velho vocabuldrio da verdade. Vocabulario que vimos ser usado trivial e
espontaneamente na linguagem comum. Porque dissemos adeus a verdade filosofica e as teorias que a
definem, porque sobre estas suspendemos nosso junizo, podemos agora permitir-nos redefinir a verdade,
introduzindo uma nogio de verdade fenoménica {...). E essa verdade fenoménica se compreendera entio
como correspondéncia entre nossas palavras e as coisas, entenda-se: como correspondéncia fenoménica
entre nosso discurso fenoménico ¢ as coisas em nosso mundo fenoménico.” E, logo mais adiante, Porchat
afirma que “ressalvada alguma corregio técnica eventualmente necessaria a uma tal defini¢do {a definigio
de enunciado verdadeiro de Austin], ndo teria o cético pirrdnico por que nio endossi-la, lendo-a como

uma variante, algo mais elaborada, de sua defini¢io fenoménica da verdade.” (Porchat 2000, p. 45)



92

O cardter convencional da rela¢do

Austin evita a expressdo “correspondéncia aos fatos” em sua explicagdo
filosofica, porque essa expressdo tem sido constantemente tomada com o sentido de
“representagdo”. Por isso, ele prefere usar “correlagdo”. Nada impede, porém, que essa
correlagdo seja uma “correspondéncia”, mas uma correspondéncia livre dos erros antes
mencionados, ou seja, uma “correspondéncia” sem o sentido de representagdo que
pressupde alguma forma de adequag@o natural ou isomorfismo entre a linguagem € o
mundo. E o que vai conferir um sentido diferente a “correspondéncia” na tese de Austin
€ o carater puramente convencional da relag@o. E nesse sentido que ele fala de
“convengdes” — referenciais (ou demonstrativas) e descritivas — que “correlacionam”
linguagem e mundo. Assim, € possivel falar em correspondéncia e, a0 mesmo tempo,
mudanga lingiiistica, pois 0 nosso vocabulario pode ser alterado sempre que acharmos
oportuno ou necessario, sem que com isso corramos o risco de optar por alguma
"forma" incorreta de linguagem, isto é, por uma linguagem que ndo “espelhe”
corretamente a realidade. Nao ha “forma” ou “estrutura” de linguagem certa ou errada

sobre o mundo. Qualquer linguagem pode ser aceita, desde que tenha sido

convencionalmente estabelecida.

O unico ponto essencial é este: que a correlagdo entre as palavras (= sentengas) € o
tipo de situagdo, evento ctc. — que ¢é tal que quando se faz um enunciado naquelas
palavras com referéncia a uma situagio histérica desse tipo o enunciado ¢ entdo
verdadeiro — € absoluta e puramente convencional. Somos absolutamente livres para
eleger qualquer simbolo para descrever qualquer tipo de situacdo, na medida em que
se trata meramente de ser verdadeiro. (Tr, p. 124)

Nio interessa, portanto, se o enunciado tem ou ndo caracteristicas do estado de
coisas que enuncia, ou a mesma estrutura logica, para que seja verdadeiro. Qualquer
enunciado, simples ou sofisticado, pode representar determinada situag@o histérica,
basta para isso que ele tenha sido eleito para tal representag@o. E a convengio que
determina a relag@o entre palavras e mundo e, portanto, entre enunciados e estado de
coisas. Um enunciado verdadeiro é portanto, fruto exclusivo de convengdes
estabelecidas entre linguagem e mundo. “A verdade dos enunciados segue sendo um
assunto, como o era com as linguagens mais rudimentares, que depende de que as
palavras usadas sejam as convencionalmente eleitas para situagdes do tipo a que a

referida pertence.” (Tr, p. 125-6)



93

O aspecto convencional da tese de Austin diferencia o seu pensamento
daquelas teorias da correspondéncia que sustentam uma correlagdo Unica, exata e
propria entre o discurso € o fato. A idéia de que “para todo enunciado verdadeiro ha
‘um’ e seu proprio fato precisamente correspondente — para todo gorro a cabega em que
se ajusta” (Tr, p. 123) conduz a uma interpretagio erronea de fato.®®

Quando se fala em verdade ou falsidade, € comum a relagdo que se faz com os
fatos; ou seja, se a declaragio feita “corresponde ou ndo aos fatos”. Apesar de aceitar,
com ressalvas, essa idéia (a “correspondéncia” aos fatos), Austin pergunta “se pelo
menos em muitos casos ndo cabe uma apreciagdo igualmente objetiva de outras
expressoes livres de infelicidades, que parecem ser tipicamente performativas.” (PA, p.
116) Ou seja, mesmo que a verdade ou a falsidade ndo estejam diretamente relacionadas
com os performativos, e de fato nfo estdo, isso ndo significa que os performativos
prescindam de uma apreciagdo mais objetiva, quer dizer, que eles ndo levam em conta
os fatos. Afinal, um conselho pode ser oportuno ou inoportuno, um elogio pode ser
merecido ou n@o etc.; ou seja, a avaliagdo do conselho ou do elogio acaba exigindo
também a analise do contexto, da situagdo historica, dos fatos. O ponto central ¢:
“podemos estar seguros de que quando afirmamos que alguém declarou a verdade
estamos fazendo uma apreciagio de tipo diferente do que quando afirmamos que
alguém argumentou com fundamento, aconselhou bem, julgou com probidade etc.?
Essas coisas ndo tém nada a ver, ainda que de maneira complicada, com os fatos?”. (PA,
p. 117)

Esse ponto ¢ fundamental para a questdo da verdade. Ndo se deve considerar
apenas os enunciados tipicamente constatativos (“o gato estd sobre o tapete”) ou
somente as emissOes tipicamente performativas (“peco desculpas”). A investigagdo da
linguagem acerca do problema da verdade certamente ndo resulta simplesmente em uma
diferenciacdo demasiadamente simples entre verdadeiro e falso, nem tampouco entre
enunciados e outros atos de fala, pois, enunciar, adverte Austin, é apenas um dentre

varios atos de fala igualmente importantes. Por 1sso,

“® Kirkham, em “Theories of truth”, explica os dois tipos de teorias da correspondéncia: congruéncia e
correlagdo. A primeira defende que ha um isomorfismo estrutural entre enunciado verdadeiro e fato e que,
por isso, o portador de verdade (enunciado) reflete ou espelha o estado de coisas (fato). Por outro lado, a
teoria da correlacdo nega tal isomorfismo e sustenta que qualquer enunciado ¢ estritamente convencional.
(Kirkham 1997, p. 119)



94

a conclusio real tem de ser, certamente, que necessitamos (a) distinguir entre atos
locucionarios ¢ atos ilocucionarios € (b) estabelecer especial e criticamente, com
relacdo a cada tipo de ato ilocucionario — adverténcias, estimativas, vereditos,
declaracdes € descrigdes — qual € a maneira especifica em que se pretendeu realiza-
los, para saber, primeiro, se estdo ou ndo em ordem e, segundo, se estdo ‘certos’ ou
‘errados’; que termos de aprovagdo ou desaprovagdo sdo usados para cada um e o
que significam. (PA, p. 120)

A questdo da verdade e falsidade ndo parece, portanto, tdo objetiva como se
tem freqiientemente considerado. Austin a considera em estreita ligagdo com a visdo
performativa da linguagem. Nessa visdo, a linguagem € considerada como agio e ndo
mais como mera representa¢do da realidade. E considerar a linguagem como uma forma
de agdo significa considera-la como uma forma de constituigdo de nossas experiéncias.
Desse modo, a questdo da verdade passa de uma visdo representativa — em que bastava
observar os fatos para dizer se a enunciagdo era ou ndo verdadeira — para uma visdo
performativa, em que o enunciado verdadeiro ¢ tratado, a semelhancga dos proferimentos
performativos, em termos de felicidade do ato lingiiistico, de suas condigdes de sucesso,
o carater pratico e moral envolvido na comunicagdo também € importante, pois quando

alguém enuncia algo um compromisso € firmado.

O carater impreciso da relagdo como decorréncia do cardter convencional

Ha outro ponto importante a observar: a relacdo entre a linguagem e o mundo
nem sempre é firme ou segura ou exata o suficiente para assegurar a todos os
enunciados a verdade ou falsidade. As vezes, dependendo das circunstincias, ndio é
suficientemente seguro afirmar que um determinado enunciado ¢ verdadeiro; outras
vezes é até incorreto atribuir verdade ou falsidade a um enunciado pelo fato de ele
mostrar-se mais inadequado do que qualquer outra coisa. Nessas situagdes, torna-se
embaragoso e algumas vezes até mesmo impossivel dizer se o enunciado € verdadeiro
ou falso. Segundo Austin, “ha diversos graus e dimensoes de €xito ao fazer enunciados:
os enunciados se ajustam aos fatos sempre mais ou menos frouxamente, de diferentes
formas em diferentes ocasiGes para diferentes intengdes e propositos.” (Tr, p. 130)
Desse modo, os enunciados nem sempre sdo verdadeiros ou falsos. Simplificadamente,
tudo o que ¢ verdadeiro ou falso é um enunciado, porém nem todos os enunciados sdo

identificados como verdadeiros ou falsos: “na vida real, diferentemente das situagtes



95

mais simples consideradas na teoria l6gica, nem sempre podemos responder de maneira
simples se a enunciagio € falsa ou verdadeira”. (Austin, PA, p. 117) Por exemplo, “A
Franga é hexagonal” é uma declaragdo verdadeira ou falsa? Depende de quem a esta
analisando, pois pode ser verdadeira para um general, mas ndo para um cartografo. O
que ¢ essencial, explica Austin, é “entender que ‘verdadeiro’ e ‘falso’, como ‘livre’ e
‘ndo livre’, ndo designam, de forma alguma, algo simples. Tais palavras so representam
uma dimensio geral de que, nas circunstincias dadas, em relagdo a um determinado tipo
de ouvinte para certos fins € com certas intengdes, o que foi dito era adequado ou

correto, em oposicdo a algo incorreto”. (PA, p. 119)

3. Contra-argumentos de Strawson

A tese de Austin foi criticada por Strawson, em “Truth” (3). Nesse ensaio,
Strawson afirma que a teoria da verdade como correspondéncia requer ndo purificagido
como sugere, segundo ele, Austin, mas sim eliminagdo. O principal argumento dele é
que fato ndo € algo do mundo, ndo € similar a coisa ou objeto. Mas, apesar de este ser o
argumento central, Strawson analisa criticamente também a nog¢io de enunciado
empregada por Austin. A argumentagdo de Strawson nesse ensaio € um tanto prolixa
pela razdo de que ele, a despeito de alguns aspectos consideraveis que apresenta sobre
fatos e enunciados, ndo analisa ou esclarece o conceito de enunciado nos moldes exatos
que Austin o concebeu. Na maior parte do texto, Strawson dedica-se a mostrar que os
fatos ndo estdo no mundo. Todavia, esse argumento ¢ irrelevante para a tese de Austin;
apesar de Austin sustentar que os fatos estdo no mundo, a critica de Strawson néo altera
a tese dele sobre a verdade, ja que, em sua definigdo, ele explicitamente deixou de lado
o termo "fatos", por julga-lo problematico. Esse ponto sera retomado mais adiante. Por

hora, consideremos os principais contra-argumentos de Strawson a tese de Austin.

3.1) Argumentaciio contra o conceito de enunciado

Strawson ndo apresenta obje¢des no que diz respeito a escolha justificada de
Austin em chamar de enunciados as expressdes que dizemos ser verdadeiras ou falsas.
Como vimos, Austin distingue entre 1) frases nominais, como “seu enunciado é
verdadeiro”, ii) pronomes ou frases nominais acrescidos da clédusula que, como “é

verdadeiro (dizer) que p”, e iii) “o enunciado de que p ¢ verdadeiro”. O problema esta,



9

diz Strawson, em imaginar que esses enunciados s3o, por natureza, eventos historicos.
Em outras palavras, Strawson acusa Austin de confundir o enunciado com a sua
emissdo. Portanto, o ponto criticado por Strawson é acerca da constituigio do
enunciado, do carater essencial dele.*” Os enunciados ndo sdo eventos histéricos por
natureza, como Austin supds, pois ser um evento historico significaria ser episddico e os
enunciados que dizemos ser verdadeiros ou falsos ndo sdo, segundo Strawson,
episodicos. Mas o que Strawson quer dizer exatamente quando afirma que os
enunciados verdadeiros ndo sdo episodicos?

Ocorre que Strawson confere dois sentidos ao enunciado: meu enunciado pode
ser “meu dizé-lo” ou “o que digo”. O primeiro é, sim, um episédio; o segundo,
entretanto, ndo o é. E é apenas o segundo que pode ser verdadeiro ou falso. Para
explicar, ele exemplifica: “se digo que o mesmo enunciado foi primeiro sussurrado por
Jodo e depois vozeado por Pedro, emitido primeiro em francés e repetido depois em
portugués, estou fazendo claramente observagdes historicas sobre ocasides de
emissdes.” (Strawson 1950, p. 217) O sussurro, as vozes e as emissdes s30 os episodios.
Ou seja, os modos de falar (ou episddios de fala), juntamente com os variados contextos
em que ocorrem, s3o sim eventos historicos. Este € o primeiro sentido de enunciado dito
acima, ou seja “o meu dizer”.

O enunciado que dizemos ser verdadeiro, porém, permanece inalterado diante
de todos esses diferentes episddios de fala. Os episodios, portanto, nada t€m a ver com a
verdade dos enunciados. Assim, é possivel identificar o evento, ou coisa (a quem
preferir), de um episodio de fala: pode ser sussurro, grito, aplausos, siléncio etc. Agora,
identificar tal coisa ou evento no enunciado verdadeiro ¢ impossivel. Strawson diz que
“¢ intil perguntar sobre que coisa ou evento esfou falando ao declarar que um
enunciado é verdadeiro; pois ndo ha tal coisa ou evento.” (Strawson 1950, p. 217) Seu
objetivo é mostrar a impossibilidade de atribuir verdade ou falsidade a enunciados no
sentido episodico.

O segundo sentido que Strawson confere ao enunciado, que € o sentido ndo
episodico, é aquele em que “enunciado” é o mesmo que “o que se diz que € verdadeiro
ou falso”. E “o que digo” e ndo “meu dizé-lo”. Assim, se usamos diferentes oragdes

para fazer o mesmo enunciado, essas diferentes oragdes podem ter diferentes

* Conforme ja foi dito acima, o conceito de enunciado criticado aqui por Strawson ndo atinge a tese de

Austin; o conceito proposto nio se altera diante da argumentac¢io de Strawson, como veremos logo mais.



97

significados, porém, o enunciado sera um so. O exemplo de Strawson ¢ alguém que diz
de Jodo “ele esta enfermo” e eu digo a Jodo “vocé esta enfermo” e, ainda, o proprio
Jodo diz “estou enfermo”. O significado de cada uma dessas oragdes € diferente, mas
todas elas enunciam a mesma coisa: “o que todos eles disseram, a saber, que Jodo estava
enfermo, era completamente verdadeiro”. (Strawson 1950, p. 219)

O argumento fundamental de Strawson para provar que enunciados nido sdo
episddicos e que, portanto, ndo podem ser eventos historicos (e, entdo, nao podem estar
no mundo) é o seguinte: o que dizemos ser verdadeiro (ou falso) ndo requer referéncia
temporal, isto €, ndo exige um momento historico determinado. Por exemplo, o sentido
do que é dito nas oragSes acima, ou seja, o enunciado “... que p” (ou, “o que todos eles
disseram”, ou ainda, “que Jodo estava enfermo”) ndo obriga a determinagdo historica.
Um sinal disso € que ndo podemos data-lo. Por outro lado, os eventos histéricos sdo
todos, necessariamente, datados. Strawson exemplifica assim o seu argumento: “se
subscrevo um ponto de vista de Platdo, atribuindo-o erroneamente a Russell, ¢ se me
corrigem, ndo descubro que estava falando de um evento histdrico separado por séculos
do que imaginava que estava falando. (Uma vez corrigido posso dizer: ‘bem, seja quem

for que o tenha dito, é verdade’. (Strawson 1950, p. 219-20)
3.2) Argumentacio contra o conceito de fato

A outra parte da relagdo de correspondéncia — os fatos — reforga ainda mais,
segundo Strawson, a inaceitabilidade da tese correspondencialista da verdade de Austin.
Vale repetir que Strawson ndo diverge de Austin em chamar de enunciado aquilo que
dizemos ser verdadeiro ou falso, embora discorde da natureza que Austin lhe confere,
ou seja, discorda que o enunciado verdadeiro ou falso seja um evento historico.
Strawson também consente que ha enunciados compostos de duas partes, uma
demonstrativa e outra descritiva — apesar de mamnifestar sua inseguranga quanto a
afirmacgdo de que essa € a uUnica natureza possivel dos enunciados. Nessa parte da
relagdo de correspondéncia, Strawson investe contra uma comparagio, equivocada
segundo ele, estabelecida entre fato e coisa. Austin teria cometido um erro ao equiparar
fato com evento ou coisa ou objeto ou ainda estado de coisas, pois isso é 0 mesmo que
equiparar enunciar com referir.

A questdo mais importante é que, para Strawson, os fatos ndo estio no mundo

como estdo os objetos. Os objetos fazem parte do mundo, os fatos ndo. Podemos ver,



98

encontrar ou tocar os objetos, ndo os fatos. Mas, se os fatos ndo s@o coisas do mundo,
qual seria a referéncia de um enunciado verdadeiro? Pois, para que um enunciado seja
verdadeiro, ¢ necessario algo no mundo que assegure sua verdade. Por exemplo, o
enunciado “o gato tem sarna” é, segundo Strawson, um enunciado do tipo estabelecido
por Austin, isto é, um enunciado composto de duas partes: uma demonstrativa (o gato) €
outra descritiva (a sarna). A questdo é: se os fatos ndo fazem parte do mundo, o qué,
nesse enunciado, provaria que a enunciagdo “o gato tem sarna” é verdadeira? Qual € a
referéncia de tal enunciado?

A resposta de Strawson € categorica: o gato € a referéncia; assim, o enunciado
é sobre o gato. O que faz desse enunciado um enunciado verdadeiro ndo €, entretanto, o
gato, mas a sua condigdo, isto €, o fato de ele ter sarna. Apesar de o enunciado ser sobre
o gato (referéncia), ele enuncia um fato (o fato de ele ter sarna). E a verdade esta no fato
enunciado. Diz Strawson, “o unico candidato possivel para o posto daquilo que (no
mundo) faz verdadeiro o enunciado € o fato que este enuncia; porém, o fato que o
enunciado enuncia ndo € algo do mundo.” (Strawson 1950, p. 222) Strawson concorda
com Austin que enunciar nfo € apenas fazer referéncia a algo, nem tampouco descrever
algo, mas é simultaneamente ambos: enunciar é a conjungdo de fazer referéncia e
descrever. Assim, quem expressa que “o gato tem sarna” faz referéncia a algo (o gato),
descreve algo (a sarna), a0 mesmo tempo que enuncia um fato (o fato de que o gato tem
sarna). O fato que foi enunciado ndo é, portanto, nem o gato, nem a sarna, mas a
condi¢do do gato; essa condigdo € que faz do enunciado verdadeiro ou falso; ela € o
fato. E fato, definitivamente, ndo é coisa nem objeto, ndo € matéria: aproximadamente,
diz Strawson, “a coisa, pessoa etc., a que se faz referéncia € o correlato material da parte
referencial do enunciado; a qualidade ou propriedade que se diz que o referente “possur’
€ o correlato pseudomaterial de sua parte descritiva, e o fato a que ‘corresponde’ o
enunciado € o correlato pseudomaterial do enunciado como um todo.” (Strawson 1950,
p. 222)

Nesse sentido, a unica coisa que ha no mundo no que diz respeito ao enunciado
“o gato tem sarna” € o gato, que € a referéncia. Nada mais ha além do gato. Portanto,
argumenta Strawson, supor como Austin que haja a/go a mais no mundo que garanta a
veracidade do enunciado € um erro logico. O erro de Austin seria exatamente imputar
uma falsa natureza aos fatos, como se eles fossem um relatum, fundamentalmente

material, a que os enunciados corresponderiam. Assim, seguindo o mesmo exemplo,



99

haveria nessa relagdo de correspondéncia dois correlatos materiais, o gato e o fato (ou
situa¢dio historica, evento etc.). O gato como a referéncia propriamente dita e o fato
como um estado de coisas historico. “A teoria que responde que dizer que um
enunciado é verdadeiro ¢ dizer que um episddio de fala estd relacionado
convencionalmente de uma maneira determinada com tal relatum reproduz o erro-tipo
incorporado nessa exigéncia [na exigéncia de que deve haver algo no mundo que faz o
enunciado verdadeiro].” (Strawson 1950, p. 221) Por conta disso, Strawson apresenta
dois argumentos contra a hipotese de que os fatos fazem parte do mundo.

O primeiro argumento contra tal hipotese € que fato ndo é semelhante a coisa,
ou objeto. Fato nio tem natureza material. E o problema determinante aqui € considerar
enunciados e fatos como eventos e coisas. Strawson insiste em que ndo se deve
confundir fato com coisa, nem se deve considera-lo como parte do mundo. Fato néo ¢
apenas a referéncia de um enunciado. Fato € uma abstragdo que envolve enunciado,
referéncia e as condigdes da referéncia. A referéncia esta no mundo; o fato, assim como
o enunciado, nfo. Assim, o carater que o enunciado tem de ser verdadeiro ou falso ndo
se deve, como pensou Austin, a relagdo convencional que ha entre enunciado e fato. Em
outras palavras, o que faz de um enunciado verdadeiro ou falso ndo € o tipo da relagdo
entre enunciado e fato, ou seja, a relagio convencional; o que faz dele verdadeiro ou

falso € o fato que ele enuncia.

O problema das teorias da verdade como correspondéncia ndo ¢ primariamente a

tendéncia em substituir relagdes ndo convencionais, pelo que ¢ realmente uma
relagdo convencional. O que da origem ao problema € a representagdo desorientadora
de ‘correspondéncia entre enunciado e fato’ como uma relagdo, de qualquer género,
entre eventos, coisas ou grupos de coisas. (Strawson 1950, p. 226)

Nao se diz que o retrato de alguém ¢ verdadeiro ou falso porque, como
sustentou Austin, a relagdo entre o retrato e o retratado ndo é uma relagio convencional,
mas sim porque o retratado € uma pessoa, ou coisa, ou algo material. Do mesmo modo,
argumenta Strawson, um enunciado € verdadeiro ou falso ndo por causa do tipo da
relacdo — convencional — que estabelece com o fato, mas porque fato ndo é algo
material, nem uma entidade pessoal, enfim, nfo é um objeto. “A diferenca dos
acontecimentos que ocorrem sobre o globo, os fatos ndo se presenciam nem se ouvem
nem se véem, ndo se rompem, ndo se interrompem nem se prolongam, ndo se lhes da

um pontapé, ndo se destroem.” (Strawson 1950, p. 223)



100

O segundo argumento de Strawson contrario a suposigido de que os fatos fazem
parte do mundo € que o fato é intrinseco ao enunciado. “Por cima dos fatos (situagdo,
estado de coisas) ndo se pode, como por cima de um tabuleiro com pegas de xadrez,
derramar café.” (Strawson 1950, p. 227) Ocorre que palavras como “fato” e
“enunciado” contém, fundamentalmente, a idéia de informagdo. Ha um discurso
informativo inerente a elas, que esta nos significados proprios de cada uma. Assim, uma
enunciagio feita significa um fato enunciado e, ao mesmo tempo, uma informacdo
relatada. Nao hd como separar o enunciado do fato, nem tampouco ambos do discurso
informativo.>

Por essa razdo, diz Strawson, ndo pode ser frutifera a analise de cada termo
(“enunciado”, “fato”) separadamente, ou mesmo o significado de qualquer um desses
termos por meio da analise de outros, pois ndo ha como investigar um fato sem levar em
conta o enunciado que o enuncia, ja que ndo sdo dissociaveis. “Se nossa tarefa fosse
elucidar a natureza do discurso informativo, seria inatil tentar fazé-lo em termos das
palavras “fato”, “enunciado”, “verdadeiro”, posto que, estas palavras contém o

problema, n3o sua solu¢do.” (Strawson 1950, p. 228)

4. Respostas de Austin as criticas de Strawson

Este é o momento de voltarmos a uma questdo que ficou em aberto. Foi dito,
no inicio do item 3, que Strawson ndo analisou, no ensaio “Truth” (3), o enunciado
adequadamente tal qual Austin o definiu. Ocorre que Strawson interpretou a tese de
Austin como se ela fosse, literalmente, dividida em duas partes, uma demonstrativa e
outra descritiva. E, nessa interpretacdo, a parte descritiva deve corresponder, assim
como a demonstrativa, a algo no mundo (evento historico, situagdo, coisa etc.) para que

um enunciado seja verdadeiro ou falso. Nesse sentido € que Strawson investiu toda uma

% Uma tese atual e, de certo modo, na mesma linha de pensamento de Strawson, ¢ apresentada por
Eduardo Alejandro Barrio. No texto “La otra cara del escéptico”, Barrio faz uma critica a tese da verdade
de Porchat ¢ ndo aceita a teoria da verdade como correspondéncia. Em lugar desta, Barrio propde uma
teoria deflacionista da verdade: “o enfoque que defendo se opde a concepgio correspondencialista da
verdade. Sustentarei, em definitivo, contra o que sustentou Oswaldo Porchat, que a methor maneira de ser
cético no que diz respeito & verdade € defender o que comumente se chama deflacionismo ou
minimalismo, o ponto de vista segundo o qual tudo o que se pode dizer sobre a verdade se resume na

idéia segundo a qual afirmar que uma oracgio € verdadeira € afirmar a orac¢do.” (Barrio 2000, p. 64)



101

contra-argumentac¢io com o especial objetivo de invalidar a tese por meio da negagdo da
idéia de fatos como coisas materiais. A conclusdo seria, portanto, inevitavel: como nao
ha fatos no mundo, ndo poderia haver duas correspondéncias entre enunciado e mundo,
uma demonstrativa (referéncia) e outra descritiva (evento histoérico, situagdo, fato). A
Unica correspondéncia real é a da primeira parte, a referéncia propriamente dita. No
caso de “o gato tem sarna”, a correspondéncia no mundo é o gato, isto €, a parte
demonstrativa. A segunda parte, a descritiva, ndo poderia ter correspondéncia no
mundo, pois € a condigdo de o gato ter sarna e tal condi¢do ndo esta no mundo. Os fatos
seriam apenas pseudoentidades. Nio haveria, portanto, nada no mundo que
correspondesse a parte descritiva do enunciado de Austin. Assim, a conclusdo de
Strawson € que uma tal correspondéncia ndo pode ser condigdo de verdade.

Nao € isso, porém, o que Austin sugeriu. Ha dois pontos importantes para
refutar a contra-tese de Strawson. Por um lado, Austin ndo aceita a tese de que os fatos
sejam pseudoentidades e que, portanto, ndo estdo no mundo. Ele, alids, argumenta o
contrario, como serd mostrado abaixo. Por outro lado, o conceito de enunciado que
Austin propde ndo diz expressamente que deve haver duas coisas no mundo a que o
enunciado corresponde. Isso significa que a parte demonstrativa e a parte descritiva do
enunciado podem perfeitamente corresponder 4 mesma coisa, evento etc. no mundo. E
necessario algo no mundo, mas isso ndo exige duas referéncias distintas. O que ocorre €
que as duas correspondéncias alcangam, diferentemente, o mesmo objeto. Ndo ha a
referéncia e o fato (fato como evento historico) como interpretou Strawson. Ha somente
uma unica referéncia; e € ela propria que toma o enunciado verdadeiro ou falso,
dependendo da situagdo historica envolvida. Assim, a definigdo de Austin segundo a
qual “uma enunciagdo ¢ verdadeira quando o estado histérico de coisas com o qual €
correlacionada pelas convengdes demonstrativas (aquele a que se ‘refere’) é de um tipo
com o qual a sentenga usada para fazé-la ¢ correlacionada pelas convengdes descritivas”
(Tr, p. 122), pode ser entendida da seguinte maneira: se uma determinada sentencga,
vinculada a um estado de coisas pelas convengdes descritivas (sentengas — tipos de
coisas no mundo) for usada para fazer um enunciado que se refira a esse mesmo estado
histérico por meio das convengdes demonstrativas (enunciado — estado historico de
coisas), entdo o enunciado sera verdadeiro. Um enunciado ndo é verdadeiro ou falso por

si 80. Strawson acusa Austin de confundir o enunciado com o ato de emiti-lo, mas, na



102

realidade, o que ocorre é que o enunciado ndo pode ser verdadeiro ou falso
desconsiderando tal emissao.

Outro ponto ainda pode ser apresentado. Austin, apesar de ter aceitado a idéia
de que “o enunciado verdadeiro é aquele que corresponde aos fatos”, ndo sustentou que
os termos “fatos” e “corresponde” s3o ou estdo entre as condigdes necessarias a serem
observadas quando dizemos que um determinado enunciado ¢ verdadeiro. Vale insistir
em que Austin simplesmente ndo objetou seriamente a tal expressdo, alids, bastante
conhecida e usada, mas sublinhou que o termo “fato” geralmente ¢ tratado com pouca
clareza. Para ele, esses termos sdo até mesmo dispensaveis quando o assunto € a
verdade (UF, p. 154-5). Por outro lado, Strawson fez questio de mostrar uma nova
analise desses termos, apoiado no argumento de que as condi¢gdes que devem ser
satisfeitas para que um enunciado seja verdadeiro consideram os termos “fatos” e
“corresponde”, apesar de sua ressalva em insistir que o que fazemos realmente quando
dizemos que um enunciado ¢ verdadeiro ndo € assegurar o cumprimento dessas
condigBes, mas aprovar o enunciado dito.

Austin, mesmo ap6s ter esclarecido que a discussdo em torno da expressdo
“correspondéncia ao fatos” ndo atinge a sua tese da verdade, volta ao debate em “Unfair
to Facts” e ndo aceita a nova proposta de Strawson, respondendo a ele de duas maneiras
distintas: uma. em que considera duas linhas “ousadas e negativas” de Strawson; outra,
em que analisa duas linhas “sofisticadas e positivas” dele. Consideremos cada uma
delas.

Primeiramente, Austin acusa Strawson, como diz o titulo do ensaio, de ser
injusto com os fatos. Segundo a tese de Strawson, os fatos ndo fazem parte do mundo,
n3o estdo no mundo. Ha, entre os fatos e as coisas, uma diferenga fundamental, uma
diferenga de tipo. Seguramente, diz Austin, considerando nosso modo comum de falar, é
possivel encontrar varios exemplos em que fatos nada t€m a ver com coisas. Talvez soe
um tanto esquisito dizer que uma determinada coisa ou pessoa seja um fato, porém, diz
Austin, dizemos sem problemas que fendmenos, estado de coisas, eventos etc. sdo fatos,
e de todos dizemos também que sdo coisas no mundo. Portanto, ¢ perfeitamente
razoavel dizer que os fatos estdo no mundo.

A confusdo fundamental de Strawson parece localizar-se na analise que ele faz
de “fato” segundo a terminologia “fato que”. Segundo Austin, acontece o seguinte: i) a

condigdo do gato é um fato (como, alias, Strawson sustenta); entretanto, ii) a condigdo



103

do gato ndo € o fato que o gato tem sarna. Strawson faz essa confusdo ao introduzir a

expressio “o fato gque” como se fosse uma expressio comum e usada na nossa

linguagem. Ocorre, no entanto, que ndo usamos a linguagem desse modo. Nio dizemos

“o fato que” ordinariamente. Strawson comete esse engano quando acrescenta a clausula

“que” e, entdo, permite a questdo “que fato?”, para a qual a resposta imediata seria “o

fato que o gato tem sarna.” Nao ha, porém, tal uso na linguagem; nio faz sentido dizer
porem,

isso nesses termos. E importante destacar, segundo Austin, que:

1. A condigdo do gato ¢ um fato, ¢ ¢ algo no mundo.

2. E um sem sentido dizer: a condigio do gato — ou com algumas irrelevantes
excecles qualquer outra coisa — é o fafo que qualquer coisa.

3. ‘Fato’ com ‘que’ e ‘fato’ sem ‘que’ se comportam diferentemente.

a. x é um fato ¢ correto. b. x ¢ o fato que é mcorreto. (UF, p. 158)

A segunda linha ousada e negativa na visdo de Austin diz respeito a relagio de
correspondéncia. Strawson considera que: a) “corresponde” ndo significa aqui qualquer
relacdo entre algo e algo (ou seja, ndo significa “coisas no mundo”) e ainda, b)
“corresponde aos fatos” pode ser perfeitamente substituido por “corresponde ao fato
que”.

Austin nfio aceita nenhum desses dois recursos de Strawson. Pois, de um lado,
(a) por que seria razoavel dizer que um mapa que corresponde a determinada topografia
¢ “algo relacionado a algo” e dizer que um enunciado que corresponde a um fato ndo ¢
“algo relacionado a algo”, mas apenas uma pseudoentidade? (UF, p. 159-60) E, de outro
lado, (b) o uso comum da expressdo € “corresponde aos fatos” e ndo “corresponde ao
fato que tal e qual”; Strawson utiliza aqui uma artimanha lingiiistica para estabelecer
que enunciados e fatos se correspondem e que foram feitos um para o outro: usa
“corresponde ao fato que” em lugar de “corresponde ao fato”; assim, o enunciado “o
gato tem sarna” corresponde perfeitamente, segundo Strawson, ao fato que o gato tem
sarna, e isso acaba parecendo, entdo, tautologico. A aparente tautologia deve-se a
substituicdo que Strawson faz das duas expressdes citadas. E ainda, argumenta Austin,
mesmo que algumas vezes enunciados e fatos se correspondam perfeitamente, isso ndo
é razdo suficiente para inferir que ambos foram feitos um para o outro, pois se as vezes
os enunciados verdadeiros correspondem aos fatos, ou se ajustam a eles, outras vezes

1SS0 ndo ocorre.



104

Strawson utiliza esses dois argumentos (a € b) apoiado na idéia de que dizer
que um enunciado “corresponde aos fatos” ou “se ajusta aos fatos” ¢ o mesmo que dizer
que ele “é verdadeiro”. E isso significa que nada ¢ incluido no sentido ou no significado
da oragdo. Dizer “o gato estd sobre o tapete” ou “é verdadeiro dizer que o gato esta
sobre o tapete”, ou ainda “o gato esta sobre o tapete corresponde ao fato gue o gato esta

I3

sobre o tapete” € exatamente a mesma coisa. Por isso, Strawson considera os
enunciados acrescidos de “corresponder”, “ajustar-se”, “verdadeiro”, entre outros, como
meras tautologias. Nesse sentido, ele argumenta: “o que poderia ajustar-se mais
perfeitamente ao fato de que esta chovendo que o enunciado de que estd chovendo?
Desde logo, os enunciados e os fatos se ajustam. Se se forgam os enunciados a sair do
mundo, se forgam também os fatos a sair dele.” (Strawson 1950, p. 224) Isso significa
retirar do mundo o enunciado “o gato tem sarna”, o fato (a condi¢do de o gato ter sarna)
e nada mais, pois 0 gato (que € a referéncia) continua no mundo sem problemas.

Talvez seja conveniente alongar um pouco a discussdo entre Strawson e Austin
sobre esse ponto. Strawson, ao substituir a expressdo “corresponde ao fato” por
“corresponde ao fato que”, considera a asser¢io “¢ verdadeiro” como um acréscimo
supérfluo, desnecessario ou perfeitamente dispensavel ao enunciado, pela razdo de que
ndo diz nada além do que o proprio enunciado ja disse. Austin recusa tal tese apoiado
em pelo menos trés argumentos: primeiro, as referéncias de “o enunciado de que E” e de
“o enunciado de que ¢ verdadeiro que E” sdo distintas; segundo, “é verdadeiro” é uma
assercdo peculiar; e terceiro, “é verdadeiro” ¢ semelhante a outros adjetivos que ndo s@o
considerados supérfluos.

O primeiro ¢ menos audaz dos argumentos € que “o enunciado de que E” tem
como referéncia uma situagdo histérica no mundo exceto “o enunciado de que E”, ou
seja, exceto si mesmo; enquanto “o enunciado de que € verdadeiro que E” faz referéncia
a uma situagdo histérica no mundo e inclui “o enunciado de que E”, porém exclui-se a si
proprio, isto é, exclui “o enunciado de que € verdadeiro que E”. Note-se, portanto, que
as referéncias dos enunciados sido diferentes, pois “o enunciado de que € verdadeiro que
E” faz referéncia a algo mais "que o enunciado de que E", isto ¢, o primeiro abrange
também “o enunciado de que E”, que ndo € abrangido pelo segundo. Ao dizer “o
enunciado E ¢ verdadeiro” estamos fazendo uma afirmagdo sobre um enunciado e ao
dizermos “E” estamos fazendo uma afirmag¢do sobre o mundo (mas nido sobre o

enunciado E).



105

O segundo argumento — “é verdadeiro” como uma asser¢do peculiar — visa
eliminar a hipotese de que “é verdadeiro” é logicamente supérfluo pela razdo de que “o
enunciado de que E” e “o enunciado de que ¢ verdadeiro que E” sdo geralmente
verdadeiros e falsos juntos; isto é, a hipotese sustenta que sempre que dois enunciados
sdo verdadeiro ou falsos exatamente na mesma medida, ambos os enunciados t€ém o
mesmo significado. Mas sera tal hipotese sensata? Ou ainda, “por que ndo haveria de
falhar no caso de uma expressdo tio obviamente ‘peculiar’ como ‘¢ verdadeiro’?” (Tr,
p. 127)

Austin chama nossa ateng@o para o fato que é descrito em “o enunciado de que
¢ verdadeiro que E”. O fato descrito também ¢ peculiar, pois, quando falamos ou
pensamos sobre fatos, a idéia que surge é de algo natural e inaltercvel. Mas ndo € isso
que se observa na relagdo entre “o enunciado de que € verdadeiro que E” e o estado de
coisas historico que ele enuncia. A relagdo em questdo € absolutamente convencional.
Soa estranho, portanto, chamar de fato ao que “o enunciado de que é verdadeiro que E”
enuncia. Se essa relacdo é convencional, segue-se que ela pode ser modificada ou
substituida sempre que se desejar. Segundo o exemplo de Austin, “podemos ndo gostar
de chamar de um fato que a palavra elefante significa o que significa, embora possamos
ser induzidos a chama-lo de um fato (suave) — e embora, naturalmente, ndo hesitemos
em chamar de um fato que os falantes ingleses contemporaneos usem a palavra como a
usam.” (Tr, p. 128)

Um terceiro argumento apresentado por Austin para mostrar que “€
verdadeiro” ndo € logicamente supérfluo é que ha outros tantos adjetivos pertencentes a
mesma classe dele e que, entretanto, jamais seriam desprezados como logicamente
supérfluos. “Dizemos, por exemplo, que um determinado enunciado é exagerado, ou
vago, ou arido, uma descri¢do um tanto tosca ou desorientadora, ou ndo muito boa, um
relato geral ou demasiado conciso.” (Tr, p. 129) Pertencer 4 mesma classe aqui significa
comportar-se do mesmo modo no que diz respeito a relagdo entre linguagem e mundo.
Como vimos no item 2.3, a relagdo convencional entre linguagem e mundo nem sempre
¢ precisa, exata, rigorosa ou adequada.

A principal objecdo de Austin a idéia da tautologia vem, portanto, da analise
dos usos da linguagem, pois a andlise cuidadosa dos usos lingiisticos mostra que
utilizamos naturalmente as expressdes “corresponde aos fatos” e “se ajusta aos fatos”;

alias, ¢ importante repetir, usamos essas expressdes do mesmo modo que usamos outros



106

adjetivos, como exato, preciso, correto e seus respectivos advérbios (exatamente,
precisamente, corretamente). O erro de Strawson esta, de acordo com Austin, em
negligenciar essas e outras tantas nogdes sem dar a elas a devida atengdo. A
investigagdo detalhada da linguagem devera mostrar que todas essas nogdes, assim
como outros conceitos familiares, sdo imprescindiveis a uma conclusdo correta acerca
da verdade. Austin insiste em dizer que “esses s3o os termos importantes a elucidar
[‘preciso’, ‘exato’, ‘vago’, ‘correto’] quando nos enfrentameos com o problema da
‘verdade’, do mesmo modo que, ndo o termo ‘liberdade’, mas nog¢des tais como coagdo
e acidente, sio as que requerem elucidagio quando nos preocupamos com a
‘liberdade™™ (UF, p. 161) A observagdo das caracteristicas e comportamento
lingiiisticos dos adjetivos, advérbios e outros termos correlatos ao conceito que interessa
ao investigador — ou seja, a precisio da fala — € indispensavel a anilise correta do
conceito em questdo. E imprescindivel, portanto, cuidar os dois lados da questio da
verdade: a precisdo da linguagem e o seu ajuste diante de cada situagao determinada.

E preciso examinar agora as linhas que Austin considera positivas na tese de
Strawson sobre os fatos. S3o duas: primeira, fato é seguido da clausula “guwe”; e
segunda, fato ¢ aquilo que o enunciado verdadeiro enuncia.

Austin recorre a técnica do dicionario para criticar a primeira tese de Strawson.
De acordo com sua analise no Oxford English Dictionary, fato (fact) foi em sua origem
— que data, segundo essa analise, do século dezesseis — utilizado para nomear aigo no
mundo. A partir dai sofreu pequenas variagbes, mas ainda boje continua com esse
significado. E também ¢ de sua origem a idéia de agio, ou ato realizado, que lhe € ainda
conferida. A clausula “que” s6 foi acrescentada mais tarde.>* Ele comenta com certa
ironia: “se ele [o fato] realmente vem ligado assim [“fato que”], ele leva, eu temo, uma
vida dupla. N3o nasceu casado, seu casamento foi um casamento de conveniéncia e ele

continua levando uma florescente vida de solteiro.” (UF, p. 163) O significado atual é,

! Austin chama a atengio para a diferenca — estabelecida no Oxford English Dictionary - entre fact
(“fato”) e outras duas construgdes, fact that (“fato que™) e fact of (“fato de”). Segundo ele, essas duas
altimas construgdes foram acrescentadas tardiamente, simplesmente como um expediente satisfatério,
sendo as vezes necessdrio, para formar oragSes mais claras, mais corretas, ou, no minimo, menos
complexas. Ele diz: “ fact that, junto com fact of ¢ dado como um recurso lingiiistico comparativamentce
recente para evitar construgdes de gerindio como sujeitos de oragdes ou como dominios das preposigoes:
isto ¢, para ndo dizer ‘cu ndo tinha conhccimento da cozinha cstar ventilada®, dizemos ‘cu ndo tinha

conhecimento do fato de que a cozinha estava ventilada’.” (UF, p. 163)



107

para simplificar, “ocorréncia real”, ou “estado de coisas efetivo”; vé-se, portanto, a idéia
ainda presente de algo no mundo.

Diante do dicionario, sustentar que “fato” exige a clausula “que” €, pelo
menos, estranho. E “a explicagdo do dicionario ¢ confirmada por nossa experiéncia da
tendéncia geral, hoje em dia, a adotar novas e similares constru¢des—"que’ com outras
palavras, como ‘circunstancia’, ‘evento’, ‘situagio’. (...) Explicar o significado de ‘fato’
em termos da expressdo ‘fato que’ é inverter a ordem real das coisas.” (UF, p. 163-4) Os
usos de “fato” com “que” que aparecem no dicionario expressam, segundo Austin, um
fato determinado, um acontecimento real, incontestavel e indubitavel. Ele diz, “é um
uso gramaticalmente parecido (ndo em todos os aspectos, naturalmente) com o uso da
justaposicdio com nomes proprios, como quando dizemos ‘a pessoa César’ que deve ser
interpretado como ‘uma pessoa determinada’ (ou um homem efetivo etc.), a saber,
designada pelo nome ‘César’.” (UF, p. 165)

Dito isso, cabe finalmente considerar a argumentagdo que Austin faz acerca da
segunda linha positiva que ele atribui a Strawson, que diz: “fato é o que os enunciados
verdadeiros enunciam.” A questdo principal aqui é que Strawson inverte a ordem
gramatical natural, que é “os enunciados verdadeiros enunciam fatos”, e a conseqiiéncia
dessa inversdo € a impressdo de uma definicdo do termo “fato”. Austin busca exemplos
semelhantes para mostrar que essa inversdo € equivocada: se “fato € o que os
enunciados verdadeiros enunciam” também “nascimentos s3o o que as certiddes de
nascimento, quando corretas, certificam” (ao invés de, “as certiddes corretas de
nascimento certificam nascimentos”) ou “eventos s30 o que as narrativas, quando
verdadeiras, narram” ou ainda “animais sdo 0 que os retratos, quando fiéis, retratam” e
assim por diante. (UF, p. 169-70) Esses usos lingiiisticos ndo sdo adequados. E um
disparate dizer que “fato € um enunciado verdadeiro” ou que “nascimento € uma
certiddo correta”, pois “fato” ndo &, por definicdo, “enunciado verdadeiro” nem
tampouco “nascimento” significa exatamente “certiddo correta”. Mas o ponto principal,
segundo Austin, ¢ que, independentemente da forma gramatical correta, nenhum desses
usos sugerem que “fatos” ou “animais” ndo estdo no mundo: “em qualquer caso, uma
coisa € Obvia, que, seja qual for a anahticidade ou os acusativos internos ou ¢ que seja
envolvidos nesses pronunciamentos, nenhum deles t€ém a menor tendéncia a nos

convencer de que nascimentos, pessoas, eventos, mulheres, animais, ndo sdo ‘coisas ou



108

7

acontecimentos na superficie do globo’.” (UF, p. 170) Por todas essas razdes, Austin

acredita que Strawson foi injusto com o fatos.



109

Referéncias Bibliograficas

AUSTIN, J. L. “A Plea for Excuses”. In: Austin, J. L. Philosophical Papers. 3 ed.
Oxford: Oxford University Press, 1979.

. “How to Talk” — Some Simple Ways”. In: Austin, J. L. Philosophical Papers. 3
ed. Oxford: Oxford University Press, 1979.

. “Ifs and Cans”. In: Austin, J. L. Philosophical Papers. 3 ed. Oxford: Oxford
University Press, 1979.

. “Other Minds”. In: Austin, J. L. Philosophical Papers. 3 ed. Oxford: Oxford
University Press, 1979. Tradugdo de Marcelo Guimardes da Silva Lima, “Outras

Mentes”. In: Os Pensadores. 2. ed. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1980.

“Performativ-Constatif’. In: Cahiers de Royaumont — La Philosophie
Analytique. Paris: Editions de Minuit, 1962.

. “Performative Utterances”. In: Austin, J. L. Philosophical Papers. 3 ed. Oxford:
Oxford University Press, 1979.

. Philosophical Papers. 3 ed. Oxford: Oxford University Press, 1979.

. “Pretending”. In: Austin, J. L. Philosophical Papers. 3 ed. Oxford: Oxford
University Press, 1979.

. Quando dizer é fazer — Palavras e A¢do. Tradugdo de Danilo Marcondes de

Souza Filho. Porto Alegre: Artes Médicas, 1990.

. Sense and Sensibilia. London, Oxford, New York: Oxford University Press,
1962. Tradug@o de Armando Manuel Moura de Oliveira, Sentido e Percepgdo. Sio
Paulo: Martins Fontes, 1993.



110

. “Three Ways of Spilling Ink”. In: Austin, J. L. Philosophical Papers. 3 ed.
Oxford: Oxford University Press, 1979.

. “Truth”. In: Austin, J. L. Philosophical Papers. 3 ed. Oxford: Oxford University
Press, 1979.

. “Unfair to Facts”. In: Austin, J. L. Philosophical Papers. 3 ed. Oxford: Oxford

University Press, 1979.

AYER, A. J. As Questdes Centrais da Filosofia. Tradugdo de Alberto Oliva e Luis
Alberto Cerqueira. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1975.

. “Has Austin Refuted Sense-Data?”. In: K. T. Fann (ed.) Symposium on J. L.
Austin. London: Routledge & Kegan Paul, 1969.

. “Rejoinder to Professor Forguson”. In: K. T. Fann (ed.) Symposium on J. L.
Austin. London: Routledge & Kegan Paul, 1969.

. The Foundations of Empirical Knowledge. London: Macmillan & Co Ltd, 1964.
BERLIN, 1. (org.) Essays on J. L. Austin. Oxford: Clarendon Press, 1973.
CABANCHIK, S. M. “Aspectos Semanticos del Uso de ‘Real’”. In: Ontologia,

Conhecimento e Linguagem — Um encontro de filosofos latino-americanos. Ulysses
Pinheiro, Marco Ruffino e Plinio Junqueira Smith (orgs.). Rio de Janeiro: FAPERJ:

MAUAD, 2001.

CAHIERS DE ROYAUMONT - La Philosophie Analytique. Paris: Les Editions de
Minuit, 1962.

CAVELL, S. “Austin at Criticism”. In: K. T. Fann (ed.) Symposium on J.L.Austin.
London: Routledge & Kegan Paul, 1969.



111

CHISHOLM, R M. “Austin’s Philosophical Papers”. In: K. T. Fann (ed.) Symposium on
J.L.Austin. London: Routledge & Kegan Paul, 1969.

DESCARTES, R. Meditagdes. Tradugido de J Guinsburg e Bento Prado Janior. 3. ed.
S3o Paulo: Abril Cultural, 1983.

DISCUSSION GENERALE. In: Cahiers de Royaumont — La Philosophie Analytique.
Paris: Les Editions de Minuit, 1962.

FANN, K. T. (ed.) Symposium on J. L. Austin. London: Routledge & Kengan Paul,
1969.

FORGUSON, L. W. “Has Ayer Vindicated the Sense-Datum Theory?”. In: K. T. Fann
(ed.) Symposium on J. L. Austin. London: Routledge & Kegan Paul, 1969.

HAMPSHIRE, S. “A Symposium on Austin’s Method”. In: K. T. Fann (ed.) Symposium
on J. L. Austin. London: Routledge & Kegan Paul, 1969.

. “J. L. Austin, 1911-1960”. In: K. T. Fann (ed.) Symposium on J. L. Austin.
London: Routledge & Kegan Paul, 1969.

KAPLAN, M. “To What Must an Epistemology Be True?”. In: Philosophy and
Phenomenological Research. Vol. LXI, n. 2, September 2000.

KIRKHAM, R. L. Theories of Truth. Cambridge, Massachusetts and London, England:
MIT Press, 1997.

LALANDE, A. Vocabulario Técnico e Critico de Filosofia. Sdo Paulo: Martins Fontes,
1999.

NOZICK, R. Philosophical explanations. Cambridge: Harvard University Press, 1981.



112

PEREIRA, R. H. de S. “Ceticismo e Mundos Possiveis”. In: Ceticismo: perspectivas
historicas e filosoficas. Luiz Henrique de Arajo Dutra, Plinio Junqueira Smith

(orgs.) — Florian6polis: NEL/UFSC, 2000. 245p. (Rumos da epistemologia, v.2)

PLATAO. Teeteto. In: Didlogos. Colegio Amazonense, vol. IX. Tradugdo de Carlos
Alberto Nunes. Belém: Universidade Federal do Parg, 1973.

PORCHAT PEREIRA, O. “Verdade, Realismo, Ceticismo”. In: Discurso n. 25, Sio
Paulo, 1995.

QUINE, W. V. O. “A Symposium on Austin’s Method”. In: K. T. Fann (ed.)
Symposium on J. L. Austin. London: Routledge & Kegan Paul, 1969.

RYLE, G. The Concept of Mind. London: Penguin books, 1990.

SCHMITT, F. F. Truth: a primer. Oxford / Boulden / San Francisco: Westriew Press,
1995.

SMITH, P. J. “Uma solugdo cética para o problema da existéncia do mundo exterior”.
In: Discurso n. 30, Sao Paulo, 1999.

STRAWSON, P. F. “Verdad”. In: Ensayos Logico-Linguisticos. Tradugio de Luis M.
Valdés. Espanha: Gedisa, 1991.

STROUD, Barry. The Significance of Philosophical Scepticism. Oxford: Clarendon
Press, 1984. Tradugdo de Leticia Garcia Urriza. México: Fondo de Cultura

Econdmica, 1991.

URMSON, J. O. “A Symposium on Austin’s Method”. In: K. T. Fann (ed.) Symposium
on J. L. Austin. London: Routledge & Kegan Paul, 1969.

. “Austin’s Philosophy”. In: K. T. Fann (ed.) Symposium on J. L. Austin. London:
Routledge & Kegan Paul, 1969.



113

URMSON, J. 0. e WARNOCK, G. J. “J. L. Austin, 1911-1960 — Comments”. In: K. T.
Fann (ed.) Symposium on J. .. Austin. London: Routledge & Kegan Paul, 1969.

WARNOCK, G. J. J. L. Austin. London: Routledge, 1989.

WISDOM, J. “Symposium: Other Minds”. In: Wisdom, J. Other Minds. 2. ed. Oxford:
Basil Blackwell, 1965.



