
UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ 
SETOR DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA -  MESTRADO 
ÁREA DE CONCENTRAÇÃO: h is t ó r ia  d a  f i l o s o f ia  m o d e r n a  e  c o n te m p o r â n e a

DISSERTAÇÃO DE MESTRADO

ANÁLISE DO CONHECIMENTO, DA PERCEPÇÃO E DA VERDADE EM J. L.
AUSTIN

ROSANA PIZZATTO

Curitiba
2003



"TERM O DE APROVAÇÃO”

“A N Á LIS E  DO C O N H EC IM EN TO  E DA PERCEPÇÃO EM J . L. A U S T IN ”

ESTA DISSERTAÇÃO FOI JULGADA /j?77\ ( a p t a / i n a p t a I  PARA
A OBTENÇÃO DO TÍTULO DE MESTRE EM FILOSOFIA NA ÁREA DE 
CONCENTRAÇÃO: HISTÓRIA DA FILOSOFIA MODERNA E
CONTEMPORÂNEA, E PI//1M___________ ( a p r o v a d a / r e p r o v a d a )  EM SUA
FORMA FINAL PELO PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA -  
NÍVEL MESTRADO, DA UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ. E m  11 
d e  a g o s to  d e  2 0 0 3 .

PROFA. DRA. MARIA ISABEL LIMONGI 
COORDENADORA DO MESTRADO

APRESENTADO A COMISSÃO EXAMINADORA INTEGRADA PELOS 
PROFESSORES:

\jj/yw
PROF. DR. PLÍNIO JUNQUEIRA SMITH 

PRESIDENTE

OF. DR. PAULO FARIA 
MEMBRO

PROF. DR. EDUARDO BARRA 
MEMBRO



ROSANA PIZZATTO

ANÁLISE DO CONHECIMENTO, DA PERCEPÇÃO E DA VERDADE
EM J. L. AUSTIN

Dissertação apresentada como requisito parcial à 
obtenção do grau de Mestre. Curso de Mestrado em 
Filosofia do Setor de Ciências Humanas, Letras e 
Artes da Universidade Federal do Paraná. 
Orientador: Prof. Dr. Plínio Junqueira Smith

CURITIBA
2003



Ao Carlos, com carinho



Agradecimentos

Ao meu orientador Prof. Dr. Plínio Junqueira Smith, pela experiência, paciência e 

amizade dispensadas na elaboração deste estudo, a minha admiração e o meu profundo 

agradecimento.

Ao meu querido Carlos Luiz Strapazzon, pela compreensão, dedicação e incansável 

presença ao longo do mestrado, e pela leitura cuidadosa das versões iniciais e final deste 

trabalho.

Ao amigo Roberto Di Benedetto, pelo incentivo e auxílio durante todo esse período de 

estudo e pela inestimável amizade.

Ao Prof. Dr. Luiz Eva, pela amizade e disponibilidade em ler e contribuir para o meu 

estudo.

A Aurea Junglos, pela dedicação e competência prestadas ao Programa de Pós- 

Graduação em Filosofia.

A todos os professores e funcionários do Programa de Pós-Graduação em Filosofia da 

Universidade Federal do Paraná que participaram direta ou indiretamente na realização 
deste trabalho.



Sumário

Lista de abreviaturas das obras de Austin.................................................................. Vil
Resumo.........................................................................................................................VIII

Abstract...........................................................................................................................IX
Introdução......................................................................................................................... I
I —Técnicas de investigação filosófica............................................................................. 3
1. Comentários preliminares................................................................................................3
2. Procedimento filosófico.................................................................................................10
3. Algumas objeções a Austin............................................................................................19

D-Análise do Conhecimento..........................................................................................24
1. Argumentos sobre a Certeza e Segurança.................................................................... 33
2. Argumentos sobre a Realidade......................................................................................41
3. Uma discussão crítica acerca da posição de Austin.....................................................49

IU-Análise da Percepção.............................................................................................. 55
1. Considerações gerais sobre o homem comum............................................................. 56
2. O argumento da ilusão...................................................................................................58
3. Os dados dos sentidos com solução lingüística..........................................................66
4. O duplo sentido do verbo “perceber”...........................................................................72

rV-Análise da Verdade.......................................................................   .....82

1. Comentários iniciais......................................................................................................82
2. Tese de Austin: a verdade como correspondência convencional.............................. 83
3. Contra-argumentos de Strawson...................................................................................95
4. Respostas de Austin às críticas de Strawson.............................................................. 100

Referências Bibliográficas............................................................................................109



Lista de abreviaturas das obras de Austin

DG ■—  “Discussion Générale”

HT -—  “How to Talk -  some simple ways”

IC —  “Ifs and Cans”

OM —  “Other Minds”

PA -—  Quando dizer é fazer — Palavras e Ação 

PC -—  “Performativ-Constatif’

PE -—  “A Plea for Excuses”

Pr —  “Pretending”

PU -—  “Performative Utterances”

SP -—  Sentido e Percepção 

Tr ---- “Truth”

TWSI —  “Three Ways of Spilling Ink”

UF —  “Unfair to Facts”



Resumo

Esta dissertação apresenta o procedimento filosófico de Austin e sua aplicação em três 
assuntos: o conhecimento, a percepção e a verdade. Segundo Austin, o emprego de 
técnicas adequadas para investigar a linguagem ordinária contribui para elucidar temas 
tradicionais da filosofia. Elas servem para examinar “o que se diria quando”, ou seja, 
por que falamos do modo como falamos e o que pretendemos dizer exatamente com 
isso. A análise dos usos de palavras e de expressões pertinentes a um certo assunto 
permitem esclarecer uma diversidade de fatos que não seriam percebidos sem ela. A 
análise da linguagem não apenas esclarece o significado de palavras ou expressões mas 
permite compreender a experiência. Um bom procedimento analítico deve, por isso, 
sempre considerar o contexto dos usos da linguagem, pois, para Austin, linguagem e 
experiência estão inter-relacionadas de tal modo que o exame detalhado da primeira 
pode revelar aspectos da última que poderiam passar desapercebidos. No tema 
“conhecimento”, interessam os usos comuns dos verbos “saber” e “acreditar”. Austin 
destaca que, neste ponto, há diferenças epistêmicas relevantes, principalmente entre 
conhecimento e crença e o caráter executivo da expressão verbal “eu sei”. No tema 
“percepção”, o estudo de expressões como “real” e “coisa material” permite criticar 
dicotomias pressupostas pela teoria dos dados dos sentidos, como real/aparente, 
percepção enganosa/verídica, dados dós sentidos!co\$?l material. Em relação ao tema 
“verdade”, Austin analisa os usos da expressão “é verdadeiro”. Suas conclusões 
convergem para uma teoria modificada, ou refinada, da verdade como correspondência.

Palavras-chave: filosofia analítica, linguagem ordinária, conhecimento, percepção, 
verdade.



Abstract

This dissertation presents Austin’s philosophical procedure and its application on three 
subjects: knowledge, perception and truth. According to Austin, the appropriate usage 
of techniques to investigate ordinary language contributes to enlighten traditional 
philosophy themes. They are used to examine “what we should say when”, that is, why 
we speak as we do and what exactly do we mean by it. The analysis of words and 
expressions used in certain topics allows us to explain a diversity of facts that would not 
otherwise be noticed without it. Language analysis not only shows what we mean when 
we use words, but it also allows us to have a better comprehension of the facts under 
investigation. A good analytical procedure must then always consider the context of the 
language used, because for Austin language and experience are related in such a way 
that a close examination of the first can reveal neglected aspects about the latter. On the 
theme of “knowledge”, it is the ordinary use of the verbs “to know” and “to believe” 
that is of interest. Austin remarks that, on this point, there are reíevant episthemic 
differences, mainly between knowledge and belief and the performative notion of the 
verbal expression “I know”. Regarding “perception”, the study of expressions such as 
“real” and “material thing” rejects well-known dichotomies postulated by the sense-data 
theory, as real/apparent, delusive/truthfiil perception, sense-data/material thing. As for 
the theme “truth”, Austin analyses the uses of the expression “it’s true”. His conclusions 
lead to a revised, refíned theory of truth as correspondenee.

Key-words: ordinary language, analytic philosophy, knowledge, perception, truth.



Introdução

A filosofia da linguagem ordinária, ou Escola de Oxford, surgiu na Inglaterra 

entre as décadas de 1940 e 1950 e teve John Langshaw Austin como um de seus 

principais representantes. Austin contribuiu para o esclarecimento e compreensão de 

algumas questões da filosofia tradicional por meio da análise da linguagem ordinária. 

Ao contrário de muitos filósofos e lingüistas contemporâneos que consideraram a 

linguagem ordinária inadequada para uma abordagem filosófica e, por isso, pretendiam 

elaborar uma linguagem exata ou mais adequada à realidade, Austin tratou de abordar as 

distinções sutis da linguagem ordinária, pois elas podem fornecer respostas a algumas 

questões filosóficas. Ele conhecia as objeções ao uso filosófico da linguagem ordinária, 

porém pensou que, antes de desconsiderar ou corrigi-la, cabia entender sua razão de ser.

Austin acreditava dispor de boas técnicas de análise filosófica, justificadas 

pelos bons resultados alcançados. Essas técnicas consistem especialmente em examinar, 

por meio da linguagem ordinária, “o que se diria quando”, bem como o por quê falamos 

do modo como falamos e o quê queremos dizer com isso. É importante sublinhar que 

Austin não pretende simplesmente esclarecer palavras e expressões, mas esclarecer, por 

meio do exame dos usos de determinados termos e expressões presentes na linguagem 

ordinária, as nossas experiências.

O estudo que segue é uma tentativa de apresentar essas técnicas de 

investigação formuladas por Austin e estudar suas conseqüências e alcance sobre temas 

como o conhecimento, a percepção e a verdade.

A importância de apresentar inicialmente o procedimento analítico parece 

justificar-se principalmente porque Austin o utilizou na elaboração de seus trabalhos 

filosóficos mais característicos e produtivos, como nas conferências sobre “outras 

mentes”, sobre responsabilidade e ação, sobre a percepção e sobre os atos de fala.

O recorte epistemológico das obras de Austin deve-se à repercussão de seus 

resultados, em especial os estudos sobre a percepção que contribuíram para a 

eliminação da teoria dos dados dos sentidos. Ainda hoje há filósofos defendendo as 

teses epistemológicas de Austin, como Robert Nozick na questão das alternativas 

relevantes e Oswaldo Porchat Pereira com a tese sobre a verdade.

A dissertação está dividida em quatro capítulos. No primeiro expõem-se as 

técnicas de análise filosófica de Austin. O objetivo central desse capítulo é demonstrar 

que Austin emprega essas técnicas para esclarecer alguns temas tradicionais da filosofia.



De acordo com Austin, um bom procedimento analítico deve considerar sempre o 

contexto do uso da linguagem, isto é, as diversas situações em que as palavras e 

expressões são empregadas. Isso porque a linguagem e a experiência estão relacionadas 

de modo tal que um exame detalhado da linguagem ordinária pode revelar aspectos que 

não seriam facilmente percebidos sem o auxílio da linguagem.

Nos três capítulos seguintes pretende-se apresentar o modo como Austin utiliza 

suas técnicas para analisar, respectivamente, o conhecimento, a percepção e a verdade. 

Austin faz uma discussão cuidadosa dos problemas filosóficos centrais de cada um 

desses temas. Assim, o segundo capítulo trata da análise do conhecimento. Com a 

proposta de compreender o que é o conhecimento ele investiga especialmente o modo 

como as pessoas comumente utilizam os verbos “saber” e “acreditar” na linguagem 

ordinária. Seus resultados caracterizam-se pelo destaque de importantes diferenças 

epistêmicas, principalmente entre conhecimento/crença e o caráter executivo da 

expressão verbal “eu sei”. Nessa análise Austin deu os primeiros passos na elaboração 

de uma de suas maiores contribuições tanto para a filosofia analítica quanto para a 

lingüística: a idéia dos proferimentos performativos. Este tipo de proferimento se 

caracteriza pelo compromisso entre as partes, quer dizer, o empenho da palavra é 

fundamental na comunicação.

O terceiro capítulo trata da análise da percepção. A principal crítica de Austin 

neste tema é que os teóricos adeptos da doutrina dos dados dos sentidos não deram a 

devida atenção ao significado exato dos termos relacionados à percepção, nem 

tampouco à diversidade dos fatos que a envolvem. É preciso considerar a percepção 

como um todo e não somente um aspecto isolado, destacado do contexto em que se 

insere. Um dos resultados é que a percepção não deve ser classificada apenas como 

enganosa ou verídica, conforme a exposição de Ayer. A observação cuidadosa de alguns 

usos da linguagem ordinária revela não somente que há outros tipos de percepções 

como também que há tipos diferentes de coisas que são percebidas.

Finalmente, o quarto capítulo apresenta a discussão entre Austin e Strawson a 

respeito do tema “verdade”. Após analisar alguns usos comuns da expressão “é 

verdadeiro”, Austin propõe uma teoria modificada -  ou, como diz Strawson, purificada 

-  da verdade como correspondência. O debate entre Austin e Strawson, além de 

interessante por si mesmo, é bastante instrutivo para entendermos algumas das teorias 

atuais acerca da verdade.



I -  Técnicas de investigação filosófica

1. C om entários prelim inares

O trabalho filosófico de Austin consiste na reflexão de algumas questões 

aparentemente específicas, apoiada em uma sutil análise da linguagem ordinária, mas 

com grande relevância para os problemas filosóficos tradicionais. Uma questão que 

Austin se coloca é como o filósofo procederá para investigar os temas filosóficos. 

Normalmente, atribui-se a Austin um método filosófico, cujo objetivo seria justamente 

desfazer confusões conceituais presentes no uso da linguagem ordinária e com isso 

elucidar alguns temas tradicionais da filosofia. Nessa visão, Austin seria, por 

excelência, o “filósofo da linguagem ordinária”. Preocupado com a linguagem, ele, à 

semelhança de um lingüista, mostraria os equívocos dos filósofos ao se desviarem dela, 

bem como perceberia as nuances e finas distinções presentes na linguagem ordinária. 

Essa é, no entanto, uma má compreensão do pensamento de Austin.

Austin não pretende simplesmente esclarecer palavras e expressões, mas 

esclarecer, por meio do exame dos usos da linguagem ordinária, os fenômenos mesmos 

que se quer compreender. O propósito é compreender a experiência. Como, porém, a 

análise da linguagem permite uma melhor compreensão dos fatos ou da experiência?

A investigação filosófica deve levar em conta o contexto dos usos da 

linguagem, isto é, a situação em que determinada frase é usada e que contribui para o 

seu sentido. Contrário ao pensamento de que a linguagem nos serve meramente para 

descrever os fenômenos observados, ou seja, de uma linguagem essencialmente 

representativa, Austin sustenta que a linguagem não é apenas um instrumento de 

descrição, mas tem também uma função de executar ações, como prometer, ordenar, 

batizar, ameaçar. Todos esses atos só são verdadeiramente executados obedecendo a 

regras lingüísticas. Linguagem e experiência estão inter-relacionadas, de modo que a 

linguagem, se bem analisada, acaba sendo um instrumento capaz de aguçar, avivar, ou 

aumentar nossa acuidade perceptiva e reflexiva em relação aos fatos ou à experiência.

O resultado satisfatório de uma análise da linguagem, tal como pretendida por 

Austin, depende fundamentalmente do emprego de um método adequado. Austin 

acreditava dispor de um bom método, aplicável não só para temas tradicionais da 

filosofia como também para temas inexplorados. Tal método consiste em examinar,



procedendo a partir da linguagem ordinária, “o que se diria quando”, como também “o 

por quê” falamos da maneira como falamos e “o quê” queremos dizer com isso. 

Segundo Austin, tem-se um bom critério de análise quando se consegue chegar a um 

acordo e, mesmo, à unanimidade1, sobre “o que se diria quando”. “Para mim, o 

essencial, de início, é chegar a um acordo sobre a seguinte questão: ‘o que diríamos 

quando". A meu ver, a experiência prova amplamente que é possível chegar a um 

acordo sobre ‘o que diríamos quando’, apesar de eu conceder que isso é normalmente 

demorado e difícil.” (DG, p. 334)

O levantamento e a identificação das circunstâncias desvia a análise lingüística 

da pura sintaxe para o aspecto semântico, na medida em que mostra a diversidade de 

situações nas quais a linguagem é usada. E o aspecto semântico não pode ser 

compreendido apenas analisando uma sentença ou proposição isolada do contexto em 

que é utilizada. Há, então, um aspecto “extra-Iingüístico” no método analítico de Austin. 

Bem empregado, esse método permite compreender, por meio das expressões utilizadas 

em cada situação específica, a complexidade das experiências. Assim, “nós utilizamos a 

multiplicidade de expressões que a riqueza da nossa língua nos fornece para dirigir 

nossa atenção à multiplicidade e riqueza de nossas experiências. A linguagem nos serve 

de intérprete dos fatos que constituem nossa experiência, fatos que tenderíamos a não 

perceber sem ela.” (DG, p. 333) É nesse sentido que a linguagem aguça nossa percepção 

e compreensão da experiência. Uma análise adequada da linguagem nos faz notar fatos 

que possivelmente não seriam percebidos, caso não estivéssemos preocupados em saber 

as circunstâncias de uso de uma determinada expressão. Observar o significado de 

palavras e expressões é observar o modo como são utilizadas, ou seja, é observar o 

contexto de uso da linguagem, assim como todo o conjunto de relações humanas, regras 

e convenções que fazem com que empreguemos a linguagem desse modo; a análise nos 

revela, portanto, os fatos que fazem nossa experiência e os fenômenos que 

investigamos.

Ao examinarmos o que diríamos, que palavras utilizaríamos em dadas situações, não 
estamos meramente considerando as palavras (ou ‘significados’, quaisquer que 
sejam) mas também as realidades sobre as quais falamos: estamos empregando uma 
compreensão aguçada das palavras para aguçar nossa percepção dos fenômenos, 
embora não como árbitros finais. (PE, p. 182)

1 Segundo Urmson, Austin costumava dizer que “a experiência mostra que um grupo pode lograr uma 

virtual unanimidade.” (Urmson 1969a, p. 79)



Em vista disso, Austin preferiu chamar seu modo de fazer filosofia de 

“fenomenologia lingüística” a denominá-la de “filosofia analítica” ou “análise da 

linguagem”. Esses nomes, segundo ele, encerram uma suggestio falsi de que o interesse 

da análise é unicamente lingüístico. “Fenomenologia lingüística”, ao contrário, sugere 

que o objeto de estudo são os fenômenos dos quais falamos por meio da linguagem.

Pela mesma razão, a expressão “método analítico” não agrada a Austin. Ele a 

considera inadequada por não representar exatamente o trabalho filosófico dos analistas 

que, como ele, se preocupam, especialmente, com o contexto da utilização da 
linguagem. “A expressão não representa algo muito preciso a meu ver, e eu também não 

penso que essa seja uma designação conveniente para descrever o gênero de coisas que 

fazemos, nem a maneira pela qual nós nos propomos a fazê-la.” (DG, p. 331) Mas, 

mesmo imprecisa, a expressão acaba sendo usada pelos filósofos, inclusive por Austin. 

Afinal, segundo ele, “tudo o que se pode dizer é que ninguém até agora inventou um 

termo mais satisfatório, ou pelo menos um termo sobre o qual nós estejamos de acordo”. 

(DG, p. 331)

O termo “método” é encontrado, por exemplo, em “A Plea for Excuses”, texto 

em que Austin se preocupa em investigar o tema “desculpa” e no qual descreve com 

maior clareza seu procedimento, ou, como ele mesmo diz, seu método analítico. E em 

“A Plea for Excuses”, como também em “Ifs and Cans”, que Austin aplica mais 

detalhadamente seu procedimento. É importante notar, todavia, que Austin não tem a 

pretensão de apresentar o único, ou o melhor, modo possível de investigação da 

linguagem ordinária. Qualquer outro pode substituí-lo, desde que esse outro obtenha 

melhores resultados. Um método filosófico se justifica pelos resultados a que ele 

conduz.

No Colóquio de Royaumont2, quando provocado por seus colegas analíticos a 

descrever o que ele entende por método analítico, Austin diz o seguinte:

o método que eu poderia modestamente reivindicar como meu pode ser descrito 
como um certo modo de abordar os problemas tal como se apresentam, com um 
certo número de habilidades ou de técnicas, que acabam por se constituir numa arte, 
e que aprendemos pouco a pouco a aplicá-lo não somente aos problemas tradicionais 
da filosofia, mas a domínios ainda inexplorados que estão na fronteira da filosofia, 
que englobam todos os problemas excluídos, ignorados ou negligenciados. (DG, p. 
332)

2 O Colóquio de Royaumont ocorreu em 1958 e o texto “A Plea for Excuses” de Austin é de 1956.



No mesmo Colóquio, entretanto, quando questionado sobre a fronteira entre a 

lingüística e a filosofia3, Austin insiste em que essa discussão diz respeito também à 

discussão sobre o método analítico e dá, então, uma última descrição de seu trabalho: 

“quando me perguntam porque faço o que faço, eu fico irritado. Tudo o que posso dizer, 

da maneira mais insistente, é que a palavra ‘método’ me desagrada. Prefiro a palavra 

‘técnica’, no plural de preferência: ‘técnicas’.” (DG, p. 348)

Ao que parece, “método” poderia sugerir uma anterioridade de procedimento, 

enquanto “técnica” parece indicar algo mais flexível ou adaptável ao tema e desse 

indissociável. Uma rápida observação nos vários ensaios de Austin já nos mostra que as 

técnicas por ele empregadas sempre estiveram de acordo com o tema pesquisado dentro 

da linguagem ordinária. Esse artifício desvia o procedimento filosófico de Austin da 

generalidade. Trata-se, segundo Urmson (1969b, p. 25), de um “método de descoberta, 

não de apresentação”. Ou seja, a análise dos usos da linguagem permite a Austin traçar 

distinções, refinar conceitos e aprofundar certos temas, mas não garante a verdade do 

que é dito, nem propicia uma justificativa de suas idéias. Ainda segundo Urmson, esse 

aspecto pode ser evidenciado em algumas notas fragmentárias sobre o assunto em que 

Austin propõe como título “algo sobre um dos modos possíveis de fazer uma parte da 

filosofia”. (Urmson 1969a, p. 77) Novamente, Austin hesita em usar o termo “método”; 

prefere falar de “um modo possível” de abordar alguns assuntos.

De acordo com Urmson, Austin sempre considerou a dificuldade em se falar de 

objeto e método em filosofia. Por isso, nunca ousou estabelecer qualquer um deles. As 

razões de Austin, segundo Urmson, podem condensar-se em duas. A primeira é que 

Austin achava que o termo “filosofia” incorporava um grupo heterogêneo de 

preocupações; assim, nomear um único objeto ou método seria complicado. A segunda 

é que as questões ditas filosóficas são aquelas que não cabem em nenhuma ciência, 

portanto, justamente as que carecem de um método geral válido. Entretanto, isso não 

significa que Austin era contrário a qualquer tipo de método para trabalhar em filosofia. 

Austin sempre considerou, diz Urmson, que “todos os filósofos estão em seu áireito de

3 Para Austin, a fronteira entre a filosofia e a lingüística não é tão bem definida como sustentam alguns 
filósofos, como, por exemplo, Ayer. Essa discussão remete à discussão do método analítico porque 
Austin acredita que o seu procedimento filosófico, ou seu “método”, ao ir além das palavras, mostra a 
complexidade de situações dentro das quais falamos, ou seja, “a linguagem nos esclarece a complexidade 
da vida.” (DG, p. 333)



tratar problemas que com maior urgência reclamam a atenção deles e para os quais tanto 

suas habilidades quanto sua formação são mais adequadas, e podem legitimamente usar 

qualquer técnica que lhes pareça promissora, embora não possam esperar que todas as 

técnicas alcancem igual êxito.” (Urmson 1969a, p. 76)

Embora Austin use tanto os termos “método” ou “métodos”, quanto “técnica” 

ou “técnicas”, para referir-se ao seu procedimento filosófico, ele deixou claro, nas suas 

últimas conferências, a preferência por “técnicas”. Por essa razão, falaremos das 

“técnicas” de Austin e não tanto de seu “método”.

O procedimento filosófico de Austin é um tópico controverso e sobre o qual ele 

pouco escreveu. Descrevê-lo, portanto, requer certo cuidado. Discípulos e colegas de 

Austin procuraram explicar seu modo de fazer filosofia, de forma que seus testemunhos 

são importantes para uma visão mais complexa. Wamock, por exemplo, não considera 

que Austin esteja recomendando em “A Plea for Excuses” o uso de um método4 

necessário na análise de um determinado tema, no caso, da “desculpa”. Nem tampouco 

o uso de um método infalível de procedimento a partir da linguagem ordinária. O que 

Austin estaria fazendo, segundo essa interpretação, é apenas a recomendação de um 

assunto interessante e de grande importância no campo da Ética. E, para estudá-lo de 

forma mais detalhada e completa, um bom caminho é começar com a análise da 

linguagem ordinária. Ou sugere que, para o uso de um método que inicia investigando a 

linguagem ordinária, o assunto “desculpa” é muito atrativo.

Wamock sublinha que Austin refere-se a um método. Ou seja, um método 

dentre outros possíveis, ou ainda, um método aplicável a alguns assuntos. Isso significa 

que existem outros assuntos interessantes a serem investigados a partir da linguagem 

ordinária, como também outros modos de analisar o tema em questão. E ainda, para 

alguns assuntos, a linguagem ordinária não é um expediente conveniente e estimulante.

‘[“desculpas”] é um assunto metodologicamente atrativo, ao menos se vamos 
proceder a partir da linguagem ordinária’. Obviamente isto não quer dizer que 
‘proceder a partir da linguagem ordinária’ é o caminho para dar início a uma parte da 
investigação filosófica; é implicar não só que há outros caminhos, mas também que 
há outras áreas de investigação filosófica em que o caminho da ‘linguagem 
ordinária’ não é promissor. (Wamock 1989, p. 06)

4 Cabe lembrar aqui que em “A Plea for Excuses”, 1956, Austin ainda usava o tenno “método”. Só 
posteriormente diz preferir “técnicas”.



Também Stuart Hampshire diz que conheceu o trabalho de Austin o bastante 

para saber que certamente ele não pretendeu apresentar um método filosófico geral e 

definitivo. “Eu conversei com ele o suficiente sobre filosofia, desde 1936 em diante, 

para saber com certeza que ele não teve nenhum método filosófico constante. Ele era 

partidário dos experimentos e confiava na habilidade e em ter uma idéia, para então 

trabalhá-la.” (Hampshire 1969a, p. 97)

Urmson, tal como Hampshire e Wamock, participou constantemente dos 

grupos de trabalho de Austin. Por isso, seus comentários serão, mais que auxiliares, 

imprescindíveis para a compreensão das técnicas austinianas.

Austin acreditava que havia desenvolvido uma técnica para abordar certos problemas 
que lhe interessavam particularmente, problemas acerca da natureza da linguagem. 
(...) Seu êxito na prática era a justificação para o uso de tal técnica e, se qualquer 
outra alcançasse êxito maior, seria melhor. (...) A execução dessa técnica, como 
outras técnicas de investigação, não poderia ser exibida plenamente em livros, 
artigos ou conferências convencionais. (...) Assim, uma exposição suficientemente 
completa dela por alguém (eu mesmo) que observou freqüentemente como Austin a 
empregava, pode ser de maior valor que quaisquer comentários críticos que 
pudessem ser feitos de seus escritos publicados. (Urmson 1969a, p. 76-7)

O principal objetivo de Austin é, então, empregar suas técnicas para revelar ou 

indicar fatos por meio da análise da linguagem ordinária. As investigações das 

utilizações das palavras e expressões traçam finas distinções que lançam luz à 

diversidade de fatos, que não seriam tão obviamente percebidos sem o recurso à 

linguagem.

Austin sabia das queixas da filosofia em relação às aparentes obscuridades e 

imperfeições da linguagem ordinária. A solução, porém, não era desconsiderá-la ou 

corrigi-la sem antes entender sua razão de ser. Se muitos filósofos e lingüistas 

consideraram a linguagem ordinária inadequada para uma abordagem filosófica e, por 

isso, julgaram ser mais conveniente criar uma linguagem exata, mais rigorosa ou mais 

adequada à realidade, para Austin, ao contrário, deve-se esclarecer as distinções mais 

sutis que a linguagem ordinária traça, pois essas distinções podem auxiliar na solução de 

importantes questões filosóficas.

Austin entende que sua opção metodológica de recorrer, quando conveniente, a 

uma análise da linguagem ordinária também requer justificação. A justificativa de 

empregar técnicas de investigação é dada por ele de três modos. Em primeiro lugar, a 

necessidade de clarificar a linguagem. Se as palavras são ferramentas com as quais os



filósofos devem lidar a todo momento, diz Austin, então devem ser usadas limpas. 

Assim, a função primeira da técnica é esclarecer o significado dos termos empregados 

nas discussões filosóficas, evitando ambigüidades e vaguezas, traçando distinções e, 

desse modo, desfazendo alguns problemas filosóficos aparentemente insolúveis. Em 

seguida, recomenda que as palavras, como não são fetos ou coisas, sejam mantidas 

distantes do mundo durante o exame. “Precisamos arrancá-las [as palavras] do mundo e 

mantê-las à parte dele e frente a ele, de modo que possamos nos dar conta de suas 

inadequações e arbitrariedades, e possamos rever o mundo sem viseiras.” (PE, p. 182) 

E, finalmente, ele lembra que a linguagem ordinária constitui o vocabulário comum e 

está facilmente ao dispor do investigador; lembra ainda que ela traz todas as distinções 

que foram e continuam sendo consideradas válidas por muitas gerações, sobrevivendo à 

dura confrontação com as situações práticas em que são usadas. Além disso, essas 

distinções são sem dúvida muito mais numerosas do que algumas que poderiam ser 

traçadas em dado momento por um filósofo solitário, encerrado em seu gabinete, com 

imaginação e experiência limitadas. É necessário, porém, destacar que essa análise é só 

o princípio da investigação, não o fim. O desenvolvimento da prática pode vir a exigir 

não somente recurso a um vocabulário técnico, como o da psicologia, o do direito, o da 

lingüística, mas mesmo a criação de um novo vocabulário técnico.5

Austin faz referência a dois possíveis obstáculos que os críticos poderiam 

apresentar à analise da linguagem ordinária. O primeiro seria a forma descomprometida 

como as palavras são usadas na linguagem comum. Austin o chama de “uso frouxo” do 

vocabulário. A imprecisão da fala pode gerar variações nos usos da linguagem, 

afastando-a, desse modo, do rigor conceituai. Esse obstáculo é discutido por Austin 

quando ele argumenta que, apesar de existir discordância nos usos da linguagem, é 

possível investigar quando e por que ela ocorre. Um desacordo, diz o autor, não deveria 

ser repudiado, mas confrontado. A compreensão do desacordo pode ser decisiva para o 

esclarecimento de determinada questão. O importante não é a linguagem ordinária estar 

correta, mas a análise dela esclarecer o assunto em questão.

Se o uso é frouxo, podemos compreender a tentação que leva a ele, e as distinções
que ele oculta; se há descrições ‘alternativas’, então a situação pode ser descrita ou

5 Austin mesmo serviu-se de um novo vocabulário para a sua teoria dos atos de feia; em suas várias 
conferências sobre filosofia da linguagem ele introduziu termos técnicos como “atos realizativos ou 
performativos”, “força ilocucionária”, “atos ilocucionários”, “atos perlocutórios”, entre outros.



pode ser ‘estruturada’ de duas formas, ou talvez se trate de uma situação em que, 
para os propósitos do caso, as duas alternativas se reduzem à mesma. Um desacordo 
quanto ao que diríamos não deve ser desprezado, mas sim atacado: pois a explicação 
dele dificilmente não será iluminadora. (PE, p. 184)

O segundo obstáculo estaria num aparente dogmatismo. Ou seja, diz respeito à 

pretensão de a linguagem ordinária ser a última palavra. Sobre esse ponto, Austin diz 

que a linguagem ordinária é, ao contrário, a primeira palavra, pois está repleta de 

imperfeições que precisam ser desfeitas. É um instrumento que deve ser aprimorado, 

com muito cuidado e paciência, para dar a correta compreensão dos fenômenos e da 

experiência. “Se uma distinção funciona bem para os propósitos práticos na vida 

ordinária (não significa façanha, pois inclusive a vida ordinária é repleta de casos 

difíceis), então é seguro que há algo nela, pois ela não indicaria nada; contudo, é de se 

esperar que não seja a melhor forma de ordenar as coisas se nossos interesses são mais 

amplos ou mais intelectuais que os ordinários.” (PE, p. 185) O que Austin não admite 

são as distinções torpes e mal fundamentadas que muitos filosófos apresentam e que 
encobrem as distinções mais finas e produtivas presentes na linguagem ordinária.

2. P rocedim ento  filosófico

a) Delimitação do tema

Antes de iniciar qualquer investigação filosófica é necessário, naturalmente, 

delimitar um campo de interesse filosófico. O que se busca aqui é um bom assunto para 

trabalhar dentro da filosofia. No entender de Austin, essa delimitação não é tão fácil ou 

óbvia, como pode parecer à primeira vista. Exemplos dessa delimitação são encontrados 

na maioria dos escritos de Austin. Em “A Plea for Excuses” e “Three Ways of Spilling 

Ink”, por exemplo, ele estava interessado na investigação do tema “desculpa”. Seu 

objetivo principal foi dar alguma contribuição à filosofia moral. Segundo Austin, a 

filosofia moral se esforça para determinar quais ações são boas ou más, justas ou 
injustas. Noções tais como as de Responsabilidade e Liberdade estão, obviamente, no 

centro das discussões éticas. Mas começar por essas noções, tão batidas e a respeito das 

quais temos já tantos preconceitos e idéias formadas, não seria indicado. Talvez seja 

melhor encontrar um tópico mais modesto, acerca do qual podemos esperar uma 

solução, e menos controverso, sobre o qual ainda não temos opinião formada. A



tentativa de compreender primeiramente o que é uma ação pode ser uma maneira de 

contribuir para a filosofia moral. E Austin entende que um bom caminho para estudar e 

classificar as ações é investigar como nos desculpamos ordinariamente e os tipos de 

desculpas que invocamos. Esse é um assunto relativamente restrito, mas de óbvias 

repercussões, e sobre o qual não temos preconceitos formados.

Ao que parece, Austin julga que todas as ações têm sido tratadas pelos 

filósofos como iguais. Austin, por exemplo, não entende que elas possam ser 

igualmente identificadas exclusivamente a movimentos físicos. A expressão “fazer uma 

ação” parece mais complexa. Ela implica outras questões que não correspondem a 

movimentos físicos. Por exemplo, respirar, ver e dar xeque-mate, devem ser 

classificadas como “fazer uma ação”? O que significa exatamente fazer ou realizar uma 

ação? Responder a essa questão, ou ao menos tomá-la mais clara, parece de fato um 

meio de enriquecer o estudo da filosofia moral.

Com o propósito de entender melhor o estatuto das ações e, com isso, dar a sua 

contribuição ao estudo da filosofia moral, Austin examina a “desculpa”. Perguntas 

como “quando nos desculpamos de alguma conduta?”, ou “quando as desculpas são 

oferecidas?”, parecem indicar, segundo o autor, um bom começo à análise do que 

significa exatamente realizar uma ação.

E importante insistir em que o campo escolhido para a análise seja de 

preferência não muito debatido pela filosofia tradicional6, “pois, nesse caso, inclusive a 

linguagem ‘ordinária’ tomar-se-á contaminada com o jargão das teorias extintas, e 

também nossos próprios prejuízos, enquanto mantenedores ou embebidos de opiniões 

teóricas, serão fácil e insensivelmente atingidos”. (PE, p. 182) Essa recomendação, no 

entanto, parece estranha e até contraditória diante do interesse de Austin, acima exposto, 

de esclarecer alguns problemas filosóficos por meio da análise da linguagem ordinária, 

pois, por um lado, Austin propõe elucidar questões da filosofia tradicional e, por outro, 

não recomenda trabalhar com assuntos muito discutidos pelos filósofos. Mas tal 

contradição é apenas aparente. O interesse filosófico de Austin é evidente. As análises 

dele sempre tiveram em vista um tema importante dentro do debate filosófico, como 

“responsabilidade”, “conhecimento”, “percepção”, “verdade”. O que é provável que ele

6 Segundo Urmson, Austin considera isso importante principalmente para os principiantes: “Austin 
sempre recomendou que os principiantes na técnica escolhessem áreas não muito pisadas pela filosofia”. 
(Urmson 1969a, p. 78)



esteja considerando nessa preferência é que, na grande maioria das vezes, esses temas 

não foram corretamente ou cuidadosamente tratados pelos filósofos por meio da 

linguagem ordinária; ou seja, que nenhum desses temas, assim como possivelmente 

muitos outros, não foram observados e estudados dando a devida atenção ao seus usos 

lingüísticos, às finas e sutis distinções que eles, ou algumas expressões familiares deles, 

apresentam na análise adequada dos usos da linguagem ordinária. O que Austin 

pretende é abrir um novo caminho para as questões tradicionais, a partir de questões 

menores, mas obviamente associadas a elas. Apenas não devemos abordar inicialmente 

e de imediato os grandes temas filosóficos.

É preciso fazer outra observação nessa questão. Além de ter em mãos um 

assunto de interesse filosófico, é aconselhável também que esse assunto seja produtivo 

se o considerarmos a partir da linguagem ordinária. Pois, há também assuntos de 

interesse filosófico que, entretanto, não são fecundos se discutidos usando apenas as 

distinções da linguagem ordinária, como o Tempo, por exemplo. “Usando, então, tal 

método é obviamente preferível investigar um campo em que a linguagem ordinária é 

rica e sutil, como o é no urgentemente prático assunto da Desculpa, mas certamente não 

o é no assunto, por exemplo, do Tempo.” (PE, p. 182)7

b) Uso das técnicas

As técnicas de análise da linguagem ordinária não são normas bem definidas; 

são, como Austin diz, certas habilidades específicas. Talvez se possa comparar a uma 

espécie de “saber como”8, por exemplo, saber como jogar tênis. Um bom investigador 

da linguagem -  assim como um bom jogador de tênis, ou nadador, ou comunicador -  

deve ter certa capacidade ou dispor de determinados conhecimentos práticos para 

desempenhar com sucesso seu trabalho, seu “jogo”. As técnicas de análise propostas por 

Austin devem considerar as situações. Cada assunto analisado, assim como cada jogo 

jogado, deve considerar a prática em questão. O jogador de tênis deve considerar não só 

as regras do jogo e os conselhos técnicos, mas, especialmente, o desenrolar da partida 

(as deficiências do adversário, suas condições físicas, a quadra, os torcedores etc.). O 

investigador da linguagem, do mesmo modo, deve dispor de habilidades práticas para

7 Austin recomenda também que a língua a ser trabalhada seja a própria língua materna do investigador.
8 A respeito da expressão “saber como”, ver Ryle G. Cap. II, 1990.



analisar cada assunto em particular; a escolha das técnicas depende do assunto 

analisado.

Assim, apesar de essas técnicas, ou habilidades, poderem ser ensinadas, deve- 

se considerar também a capacidade individual do investigador. Segundo Isaiah Berlin -  

que foi amigo de Austin e participante, como ele, de grupos de análise filosófica em 

Oxford9 Austin, além da excepcional capacidade como professor, era ótimo condutor 

de grupos de pesquisa. Nas palavras de Berlin, “Austin tinha grande entusiasmo pela 

precisão, pela informação fatual, pela análise rigorosa, por conclusões testáveis, pela 

habilidade em juntar coisas e depois separá-las novamente, e detestava a vagueza, a 

obscuridade, a abstração, a evasão de assuntos por meio da metáfora ou retórica ou 

jargão ou fantasia metafísica”. (Berlin 1973, p. 1-2)

Dividimos as técnicas de Austin, expostas a seguir, em quatro: as duas 

primeiras são utilizadas para o estabelecimento dos fatos -  tratam do recolhimento dos 

fatos alcançados por meio da análise dos usos da linguagem ordinária -  e as duas 

últimas são empregadas para a teorização dos fatos -  buscam, primeiramente, as 

explicações adequadas dos usos estabelecidos anteriormente para, em seguida, aplicar 

essas explicações nos estudos filosóficos.

Estabelecimento dos fatos

b.l) Recolhimento de vocabulário', este recolhimento consiste, especialmente, 

em fazer uma lista de palavras e expressões idiomáticas atinentes ao assunto delimitado. 

Segundo Austin, esse trabalho fica bem mais interessante e fecundo quando feito em 

equipe. A discussão em grupo conta com o apoio de sugestões, justificações e correções 

dos outros investigadores, além de ativar a imaginação de todos. Austin acreditava que 

um grupo, com vontade e esforço suficientes, acabaria sempre chegando à unanimidade 

das resoluções. Ele mesmo recorria intensivamente a essa prática, pois, segundo ele, era

9 Por volta de 1936-7 um grupo de jovens filósofos de Oxford começou a se reunir para discutir filosofia. 
Essas discussões originaram a chamada “filosofia de Oxford”. As reuniões ocorriam, geralmente, às 
quintas-feiras ao entardecer e aos sábados pela manhã. No grupo de quinta-feira estavam, entre outros, 
Austin, Berlin e Ayer; e no grupo de sábado, Austin, Wamock e Hare. Austin foi o principal condutor de 
ambos os grupos.



o modo mais seguro de alcançar os resultados mais elaborados.10 A declaração de 

Wamock, que foi um assíduo participante dos grupos de trabalho de Austin, confirma 

esse ponto:

eu estou completamente certo de que Austin acreditou que o melhor modo, talvez o 
único modo, de chegar a um acordo sólido era por meio da discussão cooperativa 
(não competitiva) de questões (bem definidas) entre colaboradores (de níveis 
razoavelmente próximos); e acredito que, como uma matéria de feto, ele preferiu 
essa forma de atividade filosófica à composição solitária de conferências, artigos ou 
livros. (Wamock 1989, p. 9)

Essa técnica pode, e deve, contar com a ajuda de auxílios sistemáticos. O 

principal auxílio utilizado por Austin é o dicionário. O dicionário pode ser empregado 

independentemente do assunto pesquisado, pois colabora com o esclarecimento da 

linguagem ordinária; ele exige, acima de tudo, paciência.

Austin propõe dois modos de procedimento com o dicionário. O primeiro é lê- 

lo do início ao fim, anotando todos os termos pertinentes ao assunto. Ao fim, os 

investigadores terão em mãos uma lista bastante completa. Segundo ele, esse 

empreendimento não toma tanto tempo quanto parece.11 O segundo modo é elaborar 

primeiramente uma lista com palavras relevantes e depois procurá-las no dicionário. 

Ocorrerá que cada palavra implica outros tantos sinônimos. Então, anotam-se todos os 

sinônimos e, novamente no dicionário, procuram-se outros sinônimos. Deve-se fazer 

isso até encontrar repetições.12 Quanto mais frases e exemplos recolhidos, mais 

detalhada e correta a análise. “A máxima de Austin era que na dúvida se um termo era 

necessário ou pertencia realmente ao campo em questão, começaremos por incluí-lo,

10 Segundo Urmson, Austin dizia que um número razoável de filósofos para compor a equipe de 
investigação era de aproximadamente dez.
11 “Austin, que deve ter fido por inteiro muitas vezes o Little Oxford Dictionary, insistia que isso não leva 
tanto tempo quanto se poderia esperar.” (Urmson 1969a, p.79)
12 Austin encontrou no dicionário muitos advérbios e nomes abstratos que têm relevância para o tema 
“desculpa”. “Trabalhando o dicionário é interessante notar que grande porcentagem dos termos 
conectados com desculpas resultam ser advérbios, um tipo de palavra que não tem desfrutado uma parte 
tão grande da luz dos focos filosóficos como o nome, substantivo ou adjetivo, e o verbo. (...) Além dos 
advérbios, contudo, há outras palavras de todos os tipos, incluindo numerosos nomes abstratos, ‘mal­
entendido’, ‘acidente’, ‘propósito’, e outros parecidos, e também alguns verbos que freqüentemente 
ocupam posições chave para o agrupamento da desculpa dentro de classes de nível superior (‘não 
conseguir deixar de’, ‘não querer dizer’, ‘não conceber’, ou também, ‘pretender’ e ‘tentar’).” (PE p. 187)



posto que é mais fácil eliminar mais tarde os termos que resultam ser intrusos do que 

reparar omissões.” (Urmson 1969a, p. 78)

Além do dicionário, Austin apresenta outros auxílios sistemáticos. São as 

fontes afins, isto é, obras diretamente relacionadas ao tema pesquisado, desde que não 

sejam filosóficas. Elas permitem ampliar os termos, além de fornecer casos e distinções 

em abundância. A razão pela qual não se devem utilizar textos filosóficos é livrar-se o 

máximo possível de opiniões teóricas muitas vezes mal fundamentadas.

As formas mais óbvias de obter uma lista bastante completa são: a) a livre 
associação, em que os investigadores acrescentam quaisquer termos que se lhes 
apresente relacionado com os poucos que se tinha no começo; b) a leitura de 
documentos relevantes -  não as obras dos filósofos, mas sim coisas tais como, no 
campo da responsabilidade, informes legais, ou, no campo dos artefatos, catálogos 
por correio c) uso do dicionário. (Urmson 1969a, p. 78-9)

Os auxílios sistemáticos -  dicionário e fontes afins -  ajudam a traçar mais 

distinções e ver o assunto em questão com mais precisão. Com isso, tornam a análise 

mais sofisticada. Austin recomenda o dicionário, textos de direito e textos de psicologia 

para analisar a “desculpa”. Os dois últimos são as fontes afins. A riqueza de termos no 

dicionário, de expressões e casos na jurisprudência, e de diversidades de 

comportamento na psicologia, contribuem de forma significativa ao propósito. Assim, 

as fontes afins tomam a análise mais eficiente pela incorporação de meios mais 

complexos e avançados.

O direito registra inúmeros acontecimentos que são exemplos de pedidos de 

desculpas. “Ninguém que utilize essa fonte duvidará por muito tempo, creio, que o 

common law, e em particular o law o f tort13, é o depósito mais rico.” (PE, p. 188) A 

psicologia, com seus estudos de antropologia e comportamento, ajuda no entendimento 

de determinadas condutas. “Aqui se registram e classificam algumas variedades de 

comportamento, algumas formas de atuar ou algumas explicações da realização de 

ações que não têm sido observadas ou nomeadas pelos homens comuns nem 

consagradas pela linguagem ordinária.” (PE, p. 189)

13 O law o f  tort tem como correspondente a Responsabilidade Civil, que são as normas e princípios 
jurídicos que regulamentam as ações que causam danos morais e materiais e as respectivas indenizações.



b.2) Explanação de Cío que diríamos quando”: com a lista das palavras e 

expressões em mãos, os analistas devem agora imaginar e pesquisar inúmeros exemplos 

do que diriam e não diriam usando o vocabulário recolhido, observando sempre o 

contexto. É o período de relembrar e inventar histórias condizentes ao assunto. A tarefa 

aqui é produzir exemplos e contra-exemplos dentro das mais variadas situações em que 

os termos e expressões em questão são utilizados. E importante não só o que se diz em 

determinada circunstância como também o que não deve ser dito, ou seja, frases que são 

em princípio significativas mas que, entretanto, soam esquisitas no uso ordinário. 

Segundo Urmson, Austin sempre considerou que “deveríamos também anotar as coisas 

que não são possíveis de se dizer em certas circunstâncias, embora não manifestamente 

erros gramaticais ou outros absurdos.” (Urmson 1969a, p. 79)

O uso dos auxílios sistemáticos -  dicionário e fontes afins -  também são úteis 

aqui. Desse modo, as histórias adequadas à análise podem ser adquiridas por meio da 

literatura, como também pelo uso da pura ficção, alheia ou própria. Nesse ponto, a boa 

imaginação é fundamental. Entretanto, Austin adverte que contar histórias não é criar 

teorias. Excesso de especulação pode ocultar fatos importantes. Urmson lembra que 

Austin sempre insistia em que “teorizar prematuramente pode cegar-nos diante dos fatos 

lingüísticos.” (Urmson 1969a, p. 80)

E importante, nesse momento da exposição das técnicas, destacar o papel da 

imaginação na investigação. Uma imaginação aguçada, fértil e vivaz obtém resultados 

mais completos. Para o tema “desculpa”, Austin diz que “o objetivo é imaginar as 

variedades de situações em que damos desculpas e examinar as expressões empregadas 

ao dá-las.” (PE, p. 186)

São ainda bons exemplos do uso da imaginação os ensaios “Ifs and Cans”, 

“Pretending” e “Three Ways of Spilling Ink”. Em “Ifs and Cans”, Austin investiga a 

utilização de “posso” e “poderia” com o objetivo de demonstrar quais proposições que 

envolvem esses termos -  como, por exemplo, quando dizemos coisas que podemos 

fazer ou que poderíamos ter feito -  não são congruentes com o determinismo, não raro 

alegado por outros filósofos. Para isso, Austin realiza uma análise pormenorizada e de 

extrema originalidade, com inúmeros exemplos que procuram responder questões como: 

“são os podes constitutivamente hipotéticos? Se existir e quando existir uma cláusula se, 

agregada a uma outra cláusula principal que tenha pode, posso, ou poderia haver, que



tipo de se é este? Qual o seu significado, ou qual o efeito da combinação desta partícula 

com a cláusula principal?” (IC, p. 205)

Segundo W .V. O. Quine, o uso da imaginação na prática de Austin seria, em 

princípio, problemática, pois tomaria a investigação introspectiva. E é usual aceitar que 

os dados introspectivos não são dignos de confiança devido ao caráter subjetivo que 

apresentam. Para escapar da associação entre dados introspectivos e subjetividade, 

Quine vê na técnica de Austin uma saída engenhosa: o trabalho em equipe. Quando 

Austin fala em introspecção, refere-se a uma introspecção que pode ser controlada por 

um trabalho em grupo. Isso significa que ela é subjetiva apenas no início; ao final, 

quando as exposições de cada investigador são defrontadas com as dos demais e 

amplamente discutidas, o resultado é objetivo. “A estratégia consiste em tomar o 

subjetivo e objetivá-lo depois, graças à soma social total dos sujeitos individuais.” 

(Quine 1969, p. 87)

Quine acrescenta ainda outra vantagem nesse artifício da técnica: a 

contribuição ao estudo semântico. Para exemplificar, Quine supõe um lingüista 

estudando os diferentes termos de outra língua, que não a sua. Ele poderá perceber, 

através da indução, que os indivíduos do grupo estudado aplicam o termo “filhote de 

cão” somente para as mesmas coisas para as quais aplicam o termo “cão jovem”. Desse 

modo, o lingüista conclui que “filhote de cão” e “cão jovem” são termos de mesma 

extensão.

Mas o lingüista não poderá, diz Quine, explicar por esse meio a igualdade de 

termos como “solteiro” e “homem não-casado”, devido às diferenças de informação e 

conhecimento que cada membro do grupo possui. Isto é, o fato de um membro do grupo 

empregar o termo “solteiro” para designar alguém conhecido dele, não significa que um 

segundo membro do grupo também possa empregar o mesmo termo à mesma pessoa, 

pois é bem possível que essa pessoa não seja conhecida desse segundo. Entretanto, 

argumenta, essa dificuldade pode ser superada se o lingüista fizer uma investigação de 

cada membro do grupo, seguido de uma posterior objetivação. Ou seja, no momento em 

que o lingüista compara os empregos particulares dos termos “solteiro” e “homem não- 

casado” que cada um utiliza em particular, ele acaba objetivando tais termos. A 

conclusão objetiva do lingüista é que todos os integrantes do grupo em estudo só 

empregam o termo “solteiro” a homem “não-casado”.



Teorização dos fatos

b.3) Explicações adequadas: trata-se, nessa nova etapa do procedimento 

filosófico, de explicar porque os fatos trazidos à luz pelas etapas precedentes são como 

são. As explicações “serão corretas e adequadas se deixarem claro porque o que se diz 

em nossas histórias tem ou não êxito, é possível ou impossível. Assim, que as 

explicações dadas sejam corretas e adequadas é uma questão empírica, já que podem ser 

contrastadas com os dados recolhidos.” (Urmson 1969a, p. 80) Há, portanto, um critério 

empírico; isso significa que novos fatos podem aparecer e anular resultados já 

elaborados. Por isso, para evitar decepções futuras, é fundamental seguir com cautela e 

atenção todas as técnicas necessárias e adequadas a cada assunto. “O descobrimento e 

formulação de explicações adequadas é um assunto que requer grande destreza e algo de 

sorte.” (Urmson 1969a, p. 80)

Trata-se, portanto, de elaborar, por meio das diferentes possibilidades de uso, o 

significado e, conseqüentemente, a elucidação de cada termo analisado. Tal elucidação 
será sempre provisória, pois essa técnica (empírico) não traz respostas ou soluções 

definitivas. Cada questão sempre poderá ser reconsiderada à luz de novos argumentos, 

de diferentes aspectos etc.

Os fatos estabelecidos pela análise do que dizemos em determinada 

circunstância fornecem, então, os conceitos a serem explicados filosoficamente. A 

explicação desses fatos pode ser observada em ensaios epistemológicos de Austin, como 

“Other Minds”, Sentido e Percepção e “Truth”. Exporemos essas explicações nos 

capítulos subseqüentes, bem como a aplicação filosófica que deles é feita por Austin.

b.4) Aplicação filosófica: com as devidas explicações em mãos, os 

investigadores podem comparar as explicações resultantes do exame, primeiramente, 

com as explicações dos filósofos ou lingüistas referentes ao assunto tratado e, em 

seguida, com os argumentos filosóficos tradicionais. Essa é uma parte crítica do 

pensamento de Austin, na qual ele submete as filosofias a um rigoroso exame, à luz dos 

resultados precedentes. Segundo Austin, é fundamental “abandonar a adoração 

profundamente arraigada de dicotomias bem-arrumadinhas.” (SS, p. 3) Berlin comenta 

que Austin tinha aversão a dicotomias bem-arrumadinhas, como “universais e 

particulares, ou linguagem descritiva e emotiva, ou verdades empírica e lógica, ou 

verificável e inverificável, ou expressões corrigíveis e incorrigíveis -  todas elas



requerendo um contraste claro e completo parecendo a ele incapazes de fazer o trabalho 

que era esperado que fizessem, a saber, classificar o uso normal das palavras.” (Berlin 

1973, p. 13)

Nenhum texto de Austin parece exemplificar melhor o emprego dessa técnica 

do que Sentido e Percepção. Com as mais refinadas distinções sobre percepção, bem 

como sobre as sutilezas de seus usos presentes na linguagem ordinária, Austin esclarece 

a excessiva simplificação de algumas doutrinas filosóficas. O alvo principal é a doutrina 

dos dados dos sentidos, tal como defende Ayer em The Foundations o f Empirical 

Knowledge. Austin compara ainda os resultados de outras análises que fez pertinentes 

ao tema, principalmente as análises sobre “real” e “parecer”, com a doutrina dos dados 

dos sentidos.

3. Algumas objeções a  A ustin

Exposta as principais técnicas de análise de Austin, consideremos algumas 

críticas. Chisholm, em ensaio publicado no Symposium on J. L. Austin, avalia que 

Austin teve grande êxito e contribuiu de forma significativa quando analisou, 

detalhadamente, as formas de perguntar e responder à questão “como você sabe?”. Mas 

ele critica o modo como Austin aplica no campo filosófico os resultados dessas análises. 

“Austin foi inigualável no andamento do primeiro estágio [procedimentos da linguagem 

ordinária] (...), mas, quando ele usa suas informações sobre ‘o que nós deveríamos dizer 

quando’ para criticar declarações filosóficas (...), entao, eu penso que ele foi menos 

próspero.” (Chisholm 1969, p. 101)

A divisão de Chisholm, em primeiro estágio (as três primeiras técnicas) e 

segundo estágio (a quarta técnica -  “aplicação filosófica”), é bem nítida em pelo menos 

dois textos de Austin: “Other Minds” e Sentido e Percepção. No primeiro texto, Austin, 

preocupado em esclarecer o assunto “conhecimento”, analisa no primeiro estágio os 

usos comuns de verbos e outros termos e expressões referentes ao tema e, depois, no 

segundo estágio, defronta seus resultados com argumentos filosóficos tradicionais. Do 

mesmo modo, no segundo texto ele investiga primeiramente algumas palavras 

ordinárias, bem como vários usos de expressões sobre a percepção e, então, utiliza os 

resultados para criticar a teoria dos dados dos sentidos. Não nos parece, entretanto, que 

Austin não tenha atingido seu objetivo no segundo estágio. Tanto no ensaio “Other 

Minds” quanto em Sentido e Percepção, e ainda em outros ensaios (“A Plea for



Excuses”), Austin relacionou de forma crítica e bastante elaborada seus resultados 

analíticos com outras teorias filosóficas. Chisholm pode discordar de algumas propostas 

de Austin; no entanto, mesmo que Austin não tenha alcançado o consenso entre os 

filósofos, há filósofos que defendem e sustentam suas teses. Os estudos de Austin sobre 

a percepção resultou na superação da teoria dos dados dos sentidos; a discussão das 

alternativas relevantes está presente em Robert Nozick; e a tese austiniana sobre a 

verdade é, de certo modo, endossada pelo neopirronismo cético de Oswaldo Porchat 

Pereira. É incorreto, portanto, supor que Austin não foi bem sucedido no segundo 

estágio, isto é, na aplicação filosófica de seus resultados, pois eles geraram fecundas 

discussões.

Também Hampshire faz uma crítica nesse sentido. Austin considerou seu 

método, melhor definido, segundo Hampshire, como um estilo ou hábito de 

pensamento, como a única maneira de se aproximar dos problemas filosóficos e, então, 

de dar alguma contribuição para dissolvê-los. No entanto, Hampshire pergunta se as 

distinções traçadas a partir dos usos lingüísticos seriam capazes de destruir todas, ou 

quase todas, as fundações dos problemas filosóficos. E ainda, se Austin mesmo 

acreditou nessa possibilidade. Interessam a Hampshire, portanto, as conclusões 

filosóficas que Austin retiraria de seu próprio empreendimento.

De acordo com Hampshire, Austin desconfiou das discussões programáticas 

especialmente por duas razões, cada uma delas com razão suficiente: primeira, que a 

própria natureza das discussões deve envolver vagueza e vastas generalizações que não 

podem ser completamente apuradas; e segunda, que essas discussões são um desvio das 

investigações detalhadas. (Hampshire 1969b, p. 35) Nesse sentido, Hampshire atribui 

duas teses a Austin, uma forte e outra fraca. A tese forte afirma que:

para todas as distinções de palavra e idioma que encontramos na linguagem 
ordinária, há uma razão a ser encontrada, se procurarmos o suficiente, para explicar 
porque esta distinção existe. A investigação sempre mostrará que o maior número 
possível de distinções têm sido obtido pelos mais econômicos significados 
lingüísticos. Se, como filósofos, tentamos introduzir uma distinção completamente 
nova, estaremos perturbando a economia da linguagem, obscurecendo distinções 
usuais já reconhecidas. (Hampshire 1969b, p. 35-6)

Isso significa que todas as finas e sutis distinções que uma análise detalhada da 

linguagem ordinária é capaz de revelar seriam distinções muito bem fundamentadas e 

suficientes para resolver os problemas filosóficos. E, ainda, que a introdução de novas



distinções pelos filósofos exprimiria uma violação, um desacerto, à economia 

lingüística. Hampshire diz que essa tese pode ser vista como uma aplicação do Princípio 

da Razão Suficiente de Leibniz para a linguagem.

A tese fraca, ou negativa, diz Hampshire, “é que devemos primeiramente ter os 

fatos, e todos os fatos, precisamente estabelecidos antes de erigirmos uma teoria sobre 

as bases deles.” (Hampshire 1969b, p. 38) Em outras palavras, antes de se inserir 

distinções filosóficas apropriadas ou mesmo necessárias para completar ou corrigir 

alguma área do discurso, cabe fazer uma investigação cuidadosa das distinções dos usos 

lingüísticos ordinários dessa área. O êxito de tal investigação poderia, talvez, ser 

alcançado por meio de um trabalho em equipe que somasse cuidado e paciência. Fato é, 

entretanto, diz Hampshire, que até hoje não houve nenhum grupo de filósofos que levou 

a cabo tal projeto.

Em comentários sobre o ensaio de Hampshire, Urmson e Wamock rejeitaram 

ambas as teses. Segundo eles, “é absolutamente certo que Austin não as aceitaria.” 

(Urmson e Wamock 1969, p. 46) Hampshire estaria equivocado ao atribuí-las a Austin. 

A tese forte é descartada com pelo menos dois argumentos: primeiro, que Austin, apesar 

de conceder que há sempre razões que justificam as distinções presentes na linguagem 

ordinária, jamais considerou que tais razões são sempre adequadas, seguras e 

suficientes; Urmson e Wamock relembram ainda que Austin reconheceu, no ensaio “A 

Plea for Excuses”, que a linguagem ordinária não deve ser a última palavra, mas sim a 

primeira, isto é, o início da investigação. Uma linguagem que, se analisada com a 

devida atenção dos filósofos, evita criações lingüísticas arriscadas e, por vezes, toscas. 

O segundo argumento é que Austin não proibiu a criação de novos termos; aliás, a 

prática dele mostra o contrário, pois ele mesmo se valeu de um novo vocabulário 

técnico -  como os termos “performativos”, “locucionários”, “ilocucionários” etc. -  com 

o objetivo de esclarecer e compreender a linguagem e a ação verbal. Novamente, a 

linguagem ordinária deve ser simplesmente o princípio e não o final da análise, não a 

última palavra. As mudanças ou renovações lingüísticas devem ser adquiridas com 

grande rigor conceituai, o que não pode ser alcançado, segundo Austin, sem a cuidadosa 

investigação da linguagem ordinária.

Há outro ponto abordado por Urmson e Wamock ainda a respeito da tese forte 

de Hampshire. Trata-se de um outro aspecto da tese: a possibilidade de as finas 

distinções da linguagem ordinária solucionar questões filosóficas. Tal ponto foi



colocado por Hampshire do seguinte modo: “a multiplicidade de finas distinções, que 

um tal estudo [da linguagem ordinária] revelaria, responderia por ela mesma questões 

filosóficas sobre o livre-arbítrio, percepção, nome e descrição, enunciados 

condicionais.” (Hampshire 1969b, p. 41) A grande questão é, indagam Urmson e 

Wamock, qual é a exata abrangência que Hampshire quis dar à expressão “questões 

filosóficas”, isto é, tal expressão deve ser prefixada por “todas” ou por “algumas”. Se 

for “todas”, Hampshire não poderia atribuir a tese forte a Austin, pois Austin deixou 

expresso em várias passagens de seus escritos que não tinha a pretensão de resolver 

todos os problemas filosóficos, nem tampouco todas as questões que um determinado 

assunto filosófico exige. Ao contrário, se Hampshire quis significar apenas “algumas” 

questões filosóficas, então a tese dele não é forte como ele supôs, pois é certo que 

algumas questões podem ser respondidas observando cuidadosamente as finas 

distinções.

Mas se, por um lado, Urmson e Wamock desconsideram as teses de Hampshire 

com certa facilidade, por outro, Cavell supõe injusta tal desconsideração. “Parece-me 

claro que Urmson e Wamock trivializaram as formulações de Hampshire”. (Cavell 

1969, p. 62) Cavell argumenta que não basta, para eliminar a tese forte, dizer 

simplesmente que as finas distinções podem dar respostas a “algumas questões”, porém 

não a “todas”.

Acontece que a investigação da linguagem ordinária é para Austin um auxílio 

importante para esclarecer algum  assuntos controversos da filosofia; prova disso são as 

sutis análises dele sobre temas como percepção, conhecimento, ação, entre outros. 

Como Austin mesmo disse na introdução à sua análise sobre a percepção: “esperamos 

poder aprender algo de positivo no tocante a uma técnica para dissolver as inquietações 

filosóficas (algumas espécies de inquietação filosófica, não a filosofia inteira), e, 

também, algo acerca dos significados de algumas palavras.” (SS, p. 12)

Quanto à tese fraca que Hampshire confere a Austin -  repetindo, “que devemos 

primeiramente ter os fatos, e todos os fatos, precisamente estabelecidos antes de 

erigirmos uma teoria sobre as bases deles” -  a resposta de Urmson e Wamock é sucinta; 

segundo eles, tal tese é apenas um enunciado sem ambição e que não deve, portanto, ser 

tomado como uma proposta doutrinária. É até provável que Austin a teria acatado, com 

reservas, porém, acerca do significado de “todos os fatos”.



Cavell novamente argumenta contra Urmson e Wamock. Ele diz que invocar a 

idéia de “enunciado sem ambição” não é suficiente para descartar a crítica de 

Hampshire à tese fraca, pois Austin acusava outros filósofos de não darem a devida 

atenção à riqueza dos fatos. Segundo Cavell, Austin tinha a convicção de que “a maioria 

dos filósofos não têm simplesmente procedido na ausência de ‘todos os fatos’, mas na 

presença de praticamente ‘nenhum fato em absoluto’, ou fatos formulados tão 

pobremente e sem propósito, coletados como para desafiar a compreensão.” (Cavell 

1969, p. 63) A questão central para Cavell é: o que é um fato filosófico?

É fundamental, todavia, notar que as técnicas de Austin, como já foi dito, têm 

caráter provisório. Não se trata de um proposta doutrinária, mas sim metodológica. O 

objetivo central de Austin é fazer uma reflexão sobre os problemas tradicionais da 

filosofia por meio da análise lingüística original, recorrendo aos usos efetivos das 

palavras, a fim de contribuir para o conhecimento filosófico. Não se pode, de antemão, 

determinar o que é um “fato filosófico” e é por isso que é conveniente buscar todos os 

“fatos” que pudermos. Por isso Austin considera importante ter os fatos estabelecidos 

antes de teorizar, pois só assim é possível criar uma teoria sustentável. Isso não 

significa, claro, que não possa surgir um fato posterior que invalide argumentos até 

então considerados como certos. Ocorre que não há soluções definitivas em filosofia. 

Todos os argumentos, todas as teorias, sempre podem e devem ser retomadas à luz de 

novos acontecimentos.



II - Análise do Conhecimento

John Wisdom, no “Symposium: Other Minds”, discute a possibilidade de 

conhecimento da mente de outro indivíduo. Seu objetivo é encontrar uma resposta 

satisfatória à questão: “nós conhecemos, e como conhecemos, os pensamentos e 

sentimentos de outra pessoa?”. (Wisdom 1965, p. 206) Para isso, Wisdom enumera e 

analisa alguns exemplos de coisas que nos rodeiam e que usualmente dizemos sabê-las 

ou conhecê-las. A intenção é que essa análise conduza à resposta que procura. Ele diz:

quando iniciei um curso de leituras este ano com a questão ‘o que são fetos 
mentais?’ alguém protestou ‘mas como sabemos que há algum?’, o que leva a ‘como 
sabemos quando um homem está zangado, ou quando um cachorro fareja algo?’. 
Então eu disse “você também pode perguntar ‘como sabemos quando uma chaleira 
está fervendo?’. Sabemos certamente que a água está fervendo quando a vemos 
borbulhando?” (Wisdom 1965, p. 207)

Segundo Wisdom, muitos dirão, cobertos de razão, que “ele está zangado” não 

é a simples e pura descrição de algum estado físico, como a que ocorre em “a água está 

fervendo”. Pode-se dizer, simplesmente observando o fato de a água borbulhar, que “a 

água está fervendo”, porém, não se pode dizer o mesmo de um indivíduo que apresente 

um aspecto irado, pois este último caso envolve estados internos e particulares. Quem 

aceita tal semelhança entre esses dois casos acaba por sugerir que saber os estados 

internos de outra pessoa é como saber o estado do habitante de uma casa que nunca 

entramos, ou seja, é saber por analogia. Do mesmo modo, dizer que sabemos que outra 

pessoa está zangada por dedução também gera problemas. Diz-se que do vapor que sai 

de uma chaleira de água no fogo supomos bolhas e, destas, que é possível deduzir que a 

água está fervendo. Entretanto, Wisdom adverte que, mesmo quando não restam 

dúvidas sobre o ato que alguém praticou ou praticará, podem restar dúvidas sobre o seu 

sentimento.

O ensaio “Other Minds”14, de Austin, parte dessa discussão levantada por 

Wisdom acerca do conhecimento de outras mentes para, em seguida, discutir

14 O ensaio “Other Minds”, de Austin, é a segunda parte de um simpósio sobre Outras Mentes publicado 
nos Proceedings o f  the Aristotelian Society, volume suplementar XX, em 1946. A primeira parte desse 
simpósio é uma síntese de artigos sobre outras mentes, de John Wisdom, publicado com o título 
“Symposium: Other Minds”.



longamente a noção de conhecimento em geral. Somente no final do ensaio Austin 

retoma à questão inicial. Como o interesse deste capítulo é a análise de Austin acerca do 

conhecimento em geral e não a análise do conhecimento de outras mentes, a atenção 

será voltada para o núcleo desse ensaio.

Segundo Austin, o método de análise de Wisdom para identificar se outra 

pessoa está zangada é prosseguir perguntando: “é de modo semelhante àquele pelo qual 

sabemos que uma chaleira está fervendo, ou que há uma reunião na casa do vizinho, ou 

o peso da lanugem do cardo?”. (OM, p. 76) Austin, contudo, acredita que esse método 

não trará resultados satisfatórios acerca do conhecimento, pois ele desvia a atenção que 

cada pergunta, separadamente, merece. Pode haver uma série de diferentes respostas a 

cada uma dessas perguntas formuladas a partir de “como você sabe?” E cada série de 

respostas já parece, por si só, bastante complexa. “Pareceu-me que, à medida que 

prosseguia, ele talvez não estivesse dando uma avaliação de todo exata (talvez apenas 

por muito apressada) daquilo que deveríamos responder se indagados ‘como você 

sabe?’ estas coisas. (...) Assim, fui levado a refletir sobre o tipo de coisa que na 

realidade acontece quando se pergunta a pessoas comuns: ‘como você sabe?’” (OM, p. 
77)

Antes de abordarmos a teoria de Austin, convém lembrar uma teoria bastante 

discutida contemporaneamente, segundo a qual o conhecimento é crença verdadeira 

justificada. Ela implica uma análise tripartida do processo do conhecimento: da crença, 

do sujeito que crê e da justificação do sujeito para crer. Essa teoria também é conhecida 

como teoria tradicional do conhecimento e sua investigação e crítica já podem ser 

observadas no Teeteto, de Platão.

O diálogo entre Teeteto e Sócrates tinha como objetivo elaborar uma definição 

geral para o conhecimento que fosse capaz de reduzir todas as espécies de 

conhecimento a um só. Platão pergunta pela diferença entre conhecimento e opinião (ou 

crença) verdadeira. Sua conclusão é de que conhecimento é crença verdadeira acrescida 

de explicação racional. Contudo, tal conclusão não parece satisfatória nem a Platão, 

nem a outros filósofos que posteriormente a examinaram, mas, de qualquer forma, a 

conclusão é uma grande contribuição como exemplo de um modo possível de analisar o 

problema.

Para mostrar que a crença verdadeira não eqüivale a conhecimento, Platão se 

apóia nas práticas dos tribunais. O advogado, ao apresentar ao juiz fàtos presenciados



por uma única testemunha precisa convencê-lo a julgar em seu favor. Quando consegue, 

Platão diz que o advogado persuadiu o juiz a formar uma crença. Essa crença do juiz é 

verdadeira quando os fatos ocorreram realmente. No entanto, não se pode dizer que o 

juiz sempre conhece os fatos, pois, como nesse caso, só a testemunha os observou. 

Então, de acordo com o exemplo, um homem conhece -  a testemunha -  e um segundo 

tem apenas uma crença verdadeira -  o juiz. Desse modo, o que o juiz tem no momento 

em que profere a sentença é apenas uma crença que, por coincidência, é verdadeira, mas 

que jamais poderia ser chamada, segundo Platão, de conhecimento. (Platão 1973, p. 65- 

67)

Platão procura explicar o que é a explicação racional a partir da noção de 

“diferença.” E necessário observar, então, o que distingue um objeto dos demais. Busca- 

se uma característica única ou suficiente para diferenciar algo do restante.15 Quando se 

tem essa diferença no interior de um gênero é dito que se tem a definição, ou a 

explicação racional, do que algo é. Assim, “quem acrescentar à opinião verdadeira de 

um ser a diferença que o distingue dos demais, terá adquirido o conhecimento do que 

antes ele tinha apenas opinião.” (Platão 1973, p. 76) Desse modo, para conhecer algo é 

preciso sua definição. Apenas o que pode ser definido é que pode ser conhecido. Ora, 

indaga Platão, se é assim, para que algo possa ser explicado racionalmente, ou 

diferenciado, ou definido, é necessário primeiro que ele possa ser conhecido. Somente 

as coisas que podem ser conhecidas é que podem ser explicadas racionalmente. Dito de 

outro modo, é necessário primeiramente conhecer o que algo é para depois poder 

explicá-lo racionalmente, isto é, para poder conhecê-lo.

Nesse sentido, Platão demonstra insatisfação com a definição concluída no 

Teeteto. O problema está em que essa definição de conhecimento, que leva o nome de 

explicação racional, é também conhecimento. A explicação racional, ou definição, 

pressupõe o conhecimento. “Seria mais justo chamar-lhe conselho de cego, pois

15 “Vou explicar-te, se puder. Admitindo-se que eu tenha de ti [Teeteto] opinião verdadeira, só chegarei a 
conhecer-te se acrescentar a isso tua definição; em caso contrário, não faço senão opinar a teu respeito. 
(...) Ora, essa definição era a explicação da tua diferença. (...) Enquanto eu não fazia mais do que opinar, 
não alcançava com o pensamento aquilo por que te distingues dos demais. (...) Mas então como eu 
poderia, nessas condições, opinar mais a teu respeito do que a respeito de qualquer outra pessoa? Supõe 
que eu dissesse de mim para comigo: aquele ali é Teeteto, visto ser homem e ter nariz, olhos, boca e todos 
os outros membros. Em que esse pensamento me permitirá pensar mais em ti do que em Teodoro (...)?” 
(Platão 1973, p. 76)



convidar a tomar o que já temos para aprendermos o que já pensamos, parece próprio de 

quem não enxerga um dedo adiante do nariz.” (Platão 1973, p. 77) De modo que o 

problema de definir o que é conhecimento não se resolve, pois dever-se-ia 

primeiramente recorrer ao conceito de conhecimento, no caso como sendo a explicação 

racional, para depois acrescentá-lo à crença verdadeira, para finalmente obter-se o 

conhecimento. uSe, meu rapaz, a adjunção da explicação racional implica o 

conhecimento da diferença (isto é, implica aprender a conhecer) e não a simples 

opinião, admirável viria a ser essa bela explicação do conhecimento. Pois, aprender a 

conhecer é adquirir conhecimento, não é?” (Platão 1973, p. 77)

Posteriormente, muitas foram as tentativas de complementar a noção de crença 

verdadeira. Não obstante, apesar de todos os desenvolvimentos teóricos, há bons 

indícios de que a definição tradicional de conhecimento -  crença verdadeira justificada 

-  ainda se apresenta insuficiente para a resolução de problemas filosóficos tradicionais 

do conhecimento e do ceticismo.

Se a teoria tradicional, assim como as suas variantes posteriores, definem o 

conhecimento como crença verdadeira justificada, Austin não o entende assim. Para ele, 

o grande problema de todas elas está no fato de fundamentarem-se num falso 

pressuposto: o de que o conhecimento é uma crença. Assim, com o objetivo de elucidar 

o assunto “conhecimento”, Austin utiliza suas técnicas de análise da linguagem 

ordinária. Embora Austin não exponha claramente as técnicas que emprega em cada 

momento da investigação, nem tampouco faça qualquer referência a elas no desenrolar 

da análise do conhecimento, parece possível evidenciá-las durante o seu percurso.

De acordo com um procedimento de suas técnicas, o recolhimento de 

vocabulário, Austin seleciona verbos como “conhecer”, “saber” e “acreditar” e 

conceitos como “conhecimento”, “crença”, “realidade”, “certeza” e “segurança”. Em 

seguida, trata de encontrar exemplos e contra-exemplos de várias circunstâncias em que 

tais termos são utilizados, ou seja, o que diríamos quando. Austin procede a uma 

cuidadosa análise do modo como as pessoas comumente utilizam os verbos “saber” e 

“acreditar” na linguagem ordinária. Ele examina, principalmente, o modo pelo qual as 

pessoas comuns perguntam à respeito de certas afirmações empíricas, usando a 

expressão “como você sabe?”, como também as diversas respostas a cada pergunta. 

Após o estabelecimento dos fatos relativos ao tema delimitado, Austin passa para o 

nível teórico, propondo explicações adequadas aos fatos.



Desse modo, Austin analisa especialmente as afirmações sobre fatos empíricos. 

“O tipo de enunciado que parece mais simples e ao mesmo tempo, a julgar pelas 

aparências, não dessemelhante de ‘ele está zangado’, é um enunciado do tipo ‘isto é um 

pintassilgo’ (‘a chaleira está fervendo’) -  um enunciado de um particular e corrente fato 

empírico.” (OM, p. 77) Tais afirmações permitem a imediata interrogação: “como você 

sabe?”, afinal, sempre que alguém afirma alguma coisa nós podemos perguntar a essa 

pessoa como ela sabe o que diz saber.

Dois pontos importantes aparecem aqui: (1) a reação diante de uma afirmação 

empírica leva à imediata pergunta “como você sabe?” A análise dessa reação estabelece 

uma primeira diferença entre conhecimento e crença. (2) A análise das respostas 

possíveis a essa pergunta estabelece, além disso, quando se pode dizer que “alguém 

sabe que /?”, isto é, às condições nas quais aceitamos a frase “fulano sabe que p n como 

verdadeira.

A observação do modo e do interesse pelos quais as pessoas comuns empregam 

os verbos “saber” (ou “conhecer”) e “acreditar” na elaboração de perguntas foi 

suficiente para Austin perceber uma diferença entre conhecimento e crença, à qual ele 

acrescentará posteriormente outras duas. Antes de apresentar a primeira diferença, 

Austin já observa uma curiosidade: a maneira pela qual as perguntas são formuladas; ou 

seja, costuma-se perguntar “como você sabe?” ou “por que você acredita?”. O contrário, 

isto é, “por que você sabe?” ou “como você acredita?”, aparentemente, nunca é usado.

O sentido da primeira questão (“como você sabe?”) diz respeito a como alguém 

pode saber de algo, isto é, de que modo essa pessoa vem a saber. É necessário, portanto, 

um meio através do qual se chega ao conhecimento. Já para a segunda pergunta (“por 

que você acredita?”) não se tem um meio, mas razões. A opção por um dentre esses dois 

modos de perguntar varia de acordo com a exigência do interrogador. Quando pergunta 

sobre o conhecimento, ele questiona um fato e, por isso, tem a expectativa de respostas 

fundamentadas em meios objetivos que deram condições ao interrogado de saber o que 

ele afirma. Já se a pergunta diz respeito à crença, a expectativa será outra. Basta ao 

interrogado expor suas razões para crer naquilo que afirma, pois nesse caso o fato de a 

pessoa crer é inquestionável, se ela sinceramente diz o que pensa.16

16 Apesar de Austin distinguir inicialmente esse dois modos de justificação de respostas, um relacionado a 
meios objetivos e outro a razões, adiante, quando ele analisa os diversos tipos de respostas possíveis às



O interesse do interrogador também tem importância nesse ponto. Austin dá 

exemplos de dois tipos: curiosidade e provocação. Um inquiridor curioso pode ter 

simplesmente o desejo de aprender aquilo que o outro sabe. Aqui, normalmente a 

resposta será vista como satisfatória para ambas as perguntas. Pode haver, entretanto, 

um inquiridor não apenas curioso, mas provocador. Neste caso, a questão será dirigida 

como um desafio. E, então, se a resposta for julgada insatisfatória, a posterior atitude do 

inquiridor será diferente nas duas questões.

Por exemplo, para a primeira questão, na qual a pergunta é “como você sabe?”, 

um inquiridor insatisfeito poderia replicar algo como “então você nada sabe a respeito”; 

já para a segunda questão a réplica seria do tipo “você não deveria acreditar nisso”. 

Uma crença deve estar justificada; um conhecimento não necessariamente. É 

fundamental notar que a existência do conhecimento, no primeiro caso, é colocada em 

questão, enquanto a existência da crença, segundo caso, não é questionada. Neste 

último, questiona-se somente a validade da crença, mas não a sua existência. Isso 

mostra que, para Austin, crença e conhecimento são coisas muito diferentes. Nesse 

sentido, a primeira diferença talvez possa ser formulada do seguinte modo: o 

conhecimento exige certa objetividade, enquanto a questão da crença envolve somente 

descrições de atitudes ou estados subjetivos. O conhecimento, portanto, tem uma 

referência objetiva aos fatos, a como as coisas são; já a crença é entendida como um 

estado psicológico do sujeito que a tem.

Mas, segundo Austin, para sabermos mais a respeito do conhecimento devemos 

analisar também alguns tipos de respostas que podem ser dadas à questão “como você 

sabe?”

Um exame dos tipos de respostas dadas por pessoas comuns à questão “como 

você sabe?” evidenciou uma série de meios pelos quais é possível conhecer algo. 

Segundo Austin, quando alguém afirma, por exemplo, “há uma garça no fundo do 

quintal” e outro pergunta “como você sabe?”, a resposta pode tomar formas como: “eu 

fui criado nos pantanais”, ou “porque ela está gritando”. A primeira diz respeito às 

experiências passadas e a certas oportunidades que se teve para aprender isso, enquanto 

a última, além de requerer certa perspicácia, refere-se às particularidades do caso 

presente.

questões “como você sabe?” e “por que você acredita?”, observa que há também na linguagem ordinária 
“razões para o conhecimento”.



As primeiras, as que dizem respeito às experiências passadas, apresentam 

traços bem específicos. Austin mostra que, na utilização da linguagem ordinária, 

algumas dessas respostas, ao invés de serem dadas a partir de um meio objetivo que 

indica como se chegou à condição de saber, são dadas através de “razões para o 

conhecimento”.

Algumas respostas à questão ‘Como você sabe?’ são, curiosamente, descritas como 
“razões para o conhecimento7 ou ‘razões para saber7 ou mesmo algumas vezes 
‘razões por que sei’, a despeito do fato de não perguntarmos ‘Por que você sabe?7. 
No entanto, há aqui uma distinção a ser feita. ‘Como você sabe que a IG Farben 
trabalhou para a guerra?7 ‘Eu tenho todas as razões para saber -  servi na comissão de 
investigações7. Aqui dar minhas razões para o conhecimento é dizer como eu me 
encontrei em condições de saber. (OM, p. 79)

Como Austin exemplifica, neste caso as “razões77 têm o mesmo caráter das 

“condições de saber”. E encontrar-se em condições de saber não tem o caráter de 

justificação. Parece simplesmente haver a possibilidade de um outro emprego da palavra 

“razão” no uso da linguagem ordinária. As pessoas comuns não utilizam “razões” 

somente para crenças, mas também para alguns casos de conhecimento.

Outro caso, dentro da linguagem ordinária, em que são empregadas as “razões 

de conhecimento77 para responder à questão “como você sabe?77 é aquele em que as 

autoridades são fontes de conhecimento. Austin chama este caso de “conhecimento de 

segunda mão77.

‘Como você sabe que a eleição é hoje?7 estou apto a responder ‘Li no The Times.7 
(...) Nestes casos ‘saber7 é corretamente utilizado: sabemos de ‘segunda mão7 
quando podemos citar uma autoridade que estava em condições de saber 
(possivelmente ela mesma também apenas de segunda mão). A afirmação de uma 
autoridade me faz ciente de algo, capacita-me a conhecer algo, que eu não poderia de 
outro modo saber. É uma fonte de conhecimento. (OM, p. 82)

Naturalmente, o conhecimento de segunda mão, ou através do apelo a 

autoridades, está sujeito ao erro e ao engano, pois, afinal, o testemunho humano é 

muitas vezes incerto. Ainda assim, aceitar e confiar no testemunho do outro é 

fundamental na conversação. Austin insiste na idéia de que a confiança no outro é um 

elemento essencial na comunicação. Sem tal elemento a linguagem seria impossível.17

17 “É fimdamental na conversação (como em outras matérias) que tenhamos o direito de confiar nos 
demais, exceto no caso em que haja alguma razão concreta para a desconfiança. Acreditar nas pessoas,



A afirmação “eu sei” deve sempre estar fundamentada em meios seguros. 

Todavia, podem ocorrer casos nos quais alguém afirma que sabe algo a respeito do 

futuro, mas sempre é possível que ele esteja enganado. O que dizer então? Para tais 

casos, isto é, para casos futuros, Austin sustenta que não há propriamente conhecimento, 

mas apenas predição e crença. Desse modo, a segunda diferença entre conhecimento e 

crença pode ser assim colocada: o conhecimento pertence ao presente e passado, não ao 

futuro. Somente a crença estende-se ao futuro: “não me é pedido fazer mais que 

acreditar no tocante ao futuro.” (OM, p. 101)

Cabe, finalmente, analisar o segundo tipo de respostas dadas à questão “como 

você sabe?”. O primeiro tipo, como vimos, são as respostas baseadas nas experiências 

passadas. O segundo tipo são as que se referem às circunstâncias presentes e, explica 

Austin, elas assumem o sentido de “como você pode afirmá-lo?” A peculiaridade dessas 

respostas é o reconhecimento de algumas características percebidas no objeto que 

permitem identificá-lo. Por exemplo, “isto é um pintassilgo”.

Ocorre, no entanto, que em muitos casos de reconhecimento não é possível 

mencionar adequadamente quais são as características percebidas por falta de palavras 

apropriadas. Nesses casos, as respostas tomam, em geral, formas como “a partir de”, 

“pelo”, “por”, ou seja, modos que possuem, de acordo com Austin, uma “salvadora 

vagueza”.18 O recurso a esse tipo de respostas é comum a quem sabe mas não consegue 

provar claramente como sabe.

Em virtude do reduzido número e da rudeza das palavras classificatórias em 
qualquer linguagem, comparada ao infinito número de caracteres reconhecíveis, ou 
que poderiam ser destacados e reconhecidos em nossa experiência, não é de admirar 
que freqüentemente retomemos às frases iniciadas por CA partir de’ e ‘Pelo5, e que 
não sejamos capazes de dizer adicional e precisamente, como podemos reconhecer. 
(OM, p. 101)

Possíveis objeções a esses tipos de respostas conduzem a um ponto relevante 

do estudo de Austin acerca do conhecimento. Por exemplo, alguém pode objetar que a

aceitar testemunhos, é um dos aspectos principais, se não o principal, da conversação. Nós não 
disputamos jogos (competitivos), exceto acreditando que nosso oponente tenta vencer: se ele assim não 
proceder, não é um jogo, mas algo diferente. Assim, nós não conversamos (descritivamente) com as 
pessoas, exceto acreditando que elas tentam transmitir informação.” (OM, p. 91)
18 Por exemplo, reconheço que é um pintassilgo “pelo colorido da plumagem” ou “a partir de sua cabeça 
vermelha”.



resposta “sei que é um pintassilgo pelo colorido da plumagem”, (1) não está correta 

porque pintassilgos não têm plumagem com essa cor, ou, (2) que isto não é suficiente 

para saber, de fato, que se trata de um pintassilgo. No primeiro caso, se pintassilgos não 
têm, de fato, a plumagem com esse colorido, então, sou incapaz de reconhecer 

pintassilgos e minha afirmação está incorreta. O objetor tenderia a responder “então 

você está errado ao chamá-lo de pintassilgo”. No segundo caso, a resposta toma o 

seguinte sentido: quando alguém diz que não é suficiente, ou, isso não prova, (i) deve 

saber qual é a insuficiência que falta; por exemplo, é possível dizer, “isso não é 

suficiente porque outros pássaros também têm esse colorido na plumagem”, ou “isso 

não é suficiente porque, para ser pintassilgo, tem que ter também um sinal nos olhos”. 

“Se não há insuficiência definida à qual você esteja ao menos preparado para se ater, se 

contra-arrestado, então é desmerecedor continuar dizendo £isto não é suficiente’.” (OM, 

p. 88). E ainda, (ii) suficiente não significa tudo, ou seja, não significa que deva excluir 

toda e qualquer possibilidade. “Suficiente significa suficiente para mostrar que (dentro 

de limites razoáveis e para os fins e propósitos atuais) não pode ser outra coisa, não há 

lugar para uma descrição alternativa, concorrente. Não significa, por exemplo, 

suficiente para mostrar que não é um pintassilgo empalhado.” (OM, p. 84)

Austin utiliza, ainda, mais uma de suas técnicas em “Other Minds”. É a 

aplicação filosófica dos resultados obtidos em sua análise. Segundo ele, alguns filósofos 

questionam as credenciais de quem afirma conhecer algo, bem como os fatos em que se 

baseiam para fazer tal afirmação. Às primeiras -  credenciais -  Austin chama de 

preocupações acerca da certeza e da segurança. Às demais -  fatos -  chama de 

preocupações acerca da realidade. São exemplos das primeiras: “mas você está seguro 

de que é o tipo exato de vermelho para um pintassilgo? não é talvez uma nota 

demasiado estridente para uma garça?” (OM, p. 86), em que se coloca em jogo as 

credenciais. O fato alegado, embora correto, não estabelece o conhecimento. E das 

segundas, por exemplo: “como você sabe que não está sonhando?”, em que o próprio 

fato alegado é questionado.19

19 Entretanto, a demarcação entre os tipos não é tão clara como parece à primeira vista. Segundo Austin, é 
muito provável haver confusão ou cruzamento entre ambos, como: “ ‘você tem certeza de que é o mesmo 
vermelho?’ pode significar, ‘você está certo que não é laranja?’ ou ainda ‘você está certo de que não é 
apenas a iluminação peculiar?’.” (OM, p. 94)



1. A rgum entos sobre a C erteza e Segurança

Para Austin, no campo da certeza e segurança devemos aceitar a sentença de 

que “se sei, não posso estar errado”. O fato de errar inúmeras vezes, ou de haver 

enganos noutras tantas, não é suficiente para descartar essa frase. Erra-se, mas não 

sempre.20 Há práticas comuns reconhecidas que autorizam afirmar um certo 

conhecimento.

“Sei, mas posso estar errado” é análogo, diz Austin, a “prometo, mas posso 

faltar”. Não é permitido usar a linguagem nesses termos, pois, no momento em que o 

“sei” e o “prometo” foram proferidos, uma ação foi executada. Desse modo, quando não 

há intenção de cumprir a promessa, não se deve prometer. Quando há alguma razão para 

duvidar, não se deve afirmar. “Naturalmente existe sempre a possibilidade (é 

‘humanamente’ possível) de estar enganado ou quebrar minha promessa, mas isso por si 

mesmo não é obstáculo ao emprego das expressões ‘eu sei’ e ‘eu prometo’ do modo 

como de fato o fazemos.” (OM, p. 98)
A peculiaridade que os verbos “saber” e “prometer” apresentam ao serem 

proferidos nas formas “eu sei” e “eu prometo” deve-se ao fato de eles, como tantos 

outros, não serem verbos meramente descritivos. Eles são, segundo a classificação de 

Austin, verbos performativo,s21 (ou executivos). Essa característica faz com que ambos 

funcionem de forma semelhante na linguagem.

Nesse sentido, quando ditos nas formas “eu sei” e “eu prometo”, eles não 

dizem simplesmente, mas fazem  alguma coisa, executam uma ação no instante do 

proferimento. Austin chama de força ilocucionária esse caráter executivo. Todos os 

verbos performativos, desde que proferidos pela primeira pessoa do singular, no

20 “O intelecto e os sentidos humanos são de fato intrinsecamente falíveis e enganosos, mas de modo 
algum inveteradamente assim. (...) É inútil apegar-se a uma ‘teoria do conhecimento' que negue esta 
possibilidade: tais teorias terminam constantemente por admitir finalmente tal possibilidade e negar a 
existência do conhecimento”. (OM, p. 101)
21 “Que nome daríamos a uma sentença ou a um proferimento deste tipo? Proponho denominá-la sentença 
performativa ou proferimento performativo, ou, de forma abreviada, “um performativo”. O termo 
“performativo será usado em uma variedade de formas e construções cognatas, assim como se dá com o 

termo “imperativo”. Evidentemente que este nome é derivado do verbo inglês to perform, verbo correlato 
do substantivo “ação”, e indica que ao se emitir o proferimento está -  se realizando uma ação, não sendo, 
conseqüentemente, considerado um mero equivalente a dizer algo.” (PA, p. 25)



presente do indicativo e na voz ativa, e desde que certas condições sejam satisfeitas, 

possuem força ilocucionária, ou seja, desempenham uma função executiva.

Ignorar a força ilocucionária dos performativos é incorrer em uma falácia 

descritiva, é imaginar que todos os verbos comportam-se da mesma forma, como 

descrições ou constatações sujeitas à verdade ou falsidade. Quando alguém diz “eu 

prometo” não está simplesmente se descrevendo como autor de uma promessa, mas faz, 

efetivamente, uma promessa.

Para que o performativo realize uma ação no momento em que é proferido, é 

indispensável que duas características sejam observadas. É indispensável observar o 

rigor por parte daquele que fala e as circunstâncias em que se encontra. Austin refere-se 

à educação no rigor e pretende sugerir com isso que uma pessoa bem educada sabe 

perfeitamente o uso que deve fazer das palavras. Quanto às circunstâncias, devem ser 

adequadas a cada proferimento. Por exemplo, se alguém diz “prometo fazer X”, deve ter 

a vontade consciente de cumprir a promessa e seguir as circunstâncias adequadas, isto é, 

de proferir para alguém 22

Geralmente o proferimento de certas palavras é uma das ocorrências, senão a 
principal ocorrência, na realização de um ato (...), cuja realização é também o alvo 
do proferimento, mas este está longe de ser, ainda que excepcionalmente o seja, a 
única coisa necessária para a realização do ato. Genericamente falando, é sempre 
necessário que as circunstâncias em que as palavras forem proferidas sejam, de 
algum modo, apropriadas; freqüentemente é necessário que o próprio falante, ou 
outras pessoas, também realize determinadas ações de certo tipo, quer sejam ações 
“físicas” ou “mentais”, ou mesmo o proferimento de algumas palavras adicionais. 
Assim, para eu batizar um navio é essencial que eu seja a pessoa escolhida para fazê- 
lo... (PA, p. 26)

O que faz com que as fórmulas “eu sei” e “eu prometo” não apenas digam algo, 

mas também façam algo, ou seja, que sejam duas expressões verbais executivas, desde 

que observados o rigor e as circunstâncias é, segundo Austin, a garantia que o falante dá 

no momento do proferimento. É o compromisso com a palavra dada. Portanto, esses 

dois performativos devem ser proferidos com o rigor conceituai do falante e devem ter, 

como circunstâncias apropriadas, um interlocutor.

22 Um exemplo com outro verbo performativo destaca claramente a exigência do rigor e das 
circunstâncias: “Aceito esta mulher como minha legítima esposa”. Rigor: estar ciente do que significa 
proferir estas palavras. Circunstâncias apropriadas: seguir o ritual da cerimônia de casamento.



Nesse sentido, dado o caráter executivo do “eu sei”, é possível observar outra 

diferença entre conhecimento e crença. Quando alguém diz “eu sei” está, de acordo com 

Austin, não apenas descrevendo ou constatando algo, mas fazendo algo. Empenha a 

palavra de que realmente conhece o que afirma. A crença, ao contrário, não fornece esta 

garantia. Quando alguém diz “eu creio”, não dá a palavra a alguém, mas comunica algo. 

“Eu creio” não é performativo; “eu conheço”, assim como “eu prometo”, o é. Assim, 

formula-se a terceira diferença entre conhecimento e crença: “eu sei” quando proferido 

fornece uma garantia, gera compromisso para aquele que fala, enquanto o “eu creio” 

não firma nenhum compromisso, mas apenas descreve o estado subjetivo em que o 

falante se encontra.

Quando digo ‘eu prometo’, dou outro passo decisivo: não apenas anunciei minha 
intenção mas, usando esta fórmula (cumprindo este ritual), eu me comprometi com 
os outros e arrisquei minha reputação de uma nova maneira. Analogamente, dizer 
‘eu sei’ é dar outro passo decisivo. Mas não é dizer: ‘eu consegui uma façanha de 
cognição especialmente notável, superior na mesma escala que a de acreditar e ter 
certeza, até mesmo ao mero ‘ter toda certeza’, pois não há nada nesta escala superior 
a ter toda certeza. Assim como prometer não é algo superior, na mesma escala que a 
de esperar ou tencionar, até mesmo ao mero ter total intenção, pois não há nada nesta 
escala superior à total intenção. Quando digo ‘eu sei’ dou minha pa lavra  aos outros: 
dou aos outros minha autorização p a ra  dizer que ‘S é P \ (OM, p. 99)

A diferença deve-se à força ilocucionária, ou ao caráter executivo, que os 

verbos performativos apresentam. “Eu prometo” e “eu sei” têm esse caráter: expõe a 

risco aquele que fala. São expressões gramaticais da mesma espécie. Elas, quando ditas 

nessas formas, funcionam de modo semelhante. Já as expressões “eu tenciono” ou “eu 

creio” fazem parte de outra classificação dentro da linguagem. Elas não comprometem o 

falante do mesmo modo das anteriores. Os verbos “tencionar” e “crer” não são, em 

princípio, performativos; eles, de fato, descrevem o estado de quem fala.

Há, entretanto, quem não aceite a analogia de Austin entre as formas “eu sei” e 

“eu prometo”. Wamock não acredita que os verbos “saber” e “prometer” funcionem 

semelhantemente. A primeira objeção de Wamock é que, se digo “prometo, mas posso 

falhar”, pode ser o caso de uma simples anulação, onde a segunda parte da frase (mas 

posso falhar) anula a garantia dada pela primeira (prometo). Mas, se digo “sei, mas 

posso estar errado”, o que ocorre não é a mesma coisa. Aqui, prossegue Wamock, não 

se trata de a segunda parte da frase anular a primeira, mas, sim, de a segunda parte 

contradizer a primeira. Anular a primeira parte significa desfazer o que foi feito;



contradizer a primeira parte não é desfazer algo, mas é uma relação lógica entre duas 

proposições.

Entretanto, essa objeção talvez não faça sentido para Austin. Pois, para ele, 

assim como não tem sentido prometer algo em que se reconhece que se pode falhar, 

também não há sentido em afirmar alguma coisa se ainda há alguma dúvida. Austin não 

aceitaria essa distinção, traçada por Wamock, entre “anular” e “contradizer”. Nos dois 

casos, não apenas no caso de “eu sei”, haveria uma espécie de contradição. “Dizer 

‘prometo’ sem realizar o ato prometido, é semelhante a dizer simultaneamente ‘é’ e ‘não 

é \ ” (PA, p. 56) Segundo Austin, quando se diz, por um lado, “você falhou, embora 

tivesse prometido”, e, por outro lado, “você se mostrou equivocado, embora tivesse dito 

que sabia”, o sentido em que se profere é o mesmo. “O sentido no qual você prometeu é 

o de ter dito que prometia (disse: eu prometo), e você disse que sabia.” (OM, p. 101) É o 

mesmo sentido de reprovação: ter empenhado a palavra, dado uma garantia, sem que a 

palavra ou a garantia assegurasse o prometido ou o afirmado.

Uma segunda objeção de Wamock diz respeito ao fato de que é perfeitamente 

comum pensar que se sabe alguma coisa sem, no entanto, dizer isso que se sabe. 

Alguém pode pensar durante todo o dia algo como “eu sei que hoje é quarta-feira” e 

manter-se calado o tempo todo, argumenta ele. “Prometer, apostar, e outros consistem 

essencialmente em dizer alguma coisa (...), mas saber alguma coisa não é 

necessariamente, e certamente não essencialmente, dizer alguma coisa de modo algum.” 

(Wamock 1989, p. 40)

Chisholm também faz essa crítica: o conhecimento não obriga à afirmação 

verbal “eu sei”. Ele relembra, então, a recomendação de Austin a alguém que diz 

conhecer algo. Para que alguém diga “eu sei que p \  diz Austin, é necessário que p  

esteja no seu âmbito de conhecimento. Mas, se é assim, argumenta Chisholm, pode ser o 

caso de p  estar no âmbito de conhecimento de determinada pessoa e ela, porém, não 

dizer nada. Ela sabe, mas não disse que sabe. “Quando nós dizemos ‘eu sei7, notamos, 

como Austin diz, que a frase não deve ser dita levianamente e, se somos filósofos, 

poderemos perguntar quais são as condições que nos autorizam a dizê-la. (...) Sep  está 

no âmbito do conhecimento dele [de alguém que diz conhecer p \  então, certamente, 

quer ele diga ou não ‘eu sei7, ele sabe” (Chisholm 1969, p. 111-112)

Pode-se, ainda, considerar uma terceira objeção a Austin: há outros tipos de 

proposições que iniciam com a forma “eu sei77 e que, no entanto, não se apresentam



como executivas23; estas declarações, além de não fazerem nada mesmo quando são 

proferidas, não dão nenhuma garantia a ninguém. Um exemplo desse tipo de proposição 

é quando alguém faz um comentário como “João está almoçando”, ou uma advertência 

do tipo “escove os dentes após as refeições” e eu simplesmente respondo “eu sei”.

Chisholm aceita que quando alguém profere as palavras “eu prometo” tem uma 

preocupação a mais do que simplesmente descrever algo, tem a preocupação de fazer 

uma promessa. E o mesmo quando o “eu solicito” é proferido, que tem como finalidade 

fazer a solicitação. Ou ainda outros verbos como “batizar”, “ordenar”, e “garantir”. 

Todos eles, afirma Chisholm, possuem a peculiar característica de, quando proferidos 

em circunstâncias adequadas, executar um ato. Porém, ele não acha que o verbo “saber5’ 

faça parte desse conjunto.

Não obstante, Chisholm está de acordo que a declaração “eu sei” seja em parte 

executiva, mas apenas em parte. Ele a compara com a sentença “eu quero” e enquadra 

ambas num tipo mais fraco de sentenças executivas. A esse tipo mais fraco, Chisholm 

chama de afirmação executiva no sentido ampliado, e ao tipo mais forte , que contém 

sentenças como “eu prometo” ou “eu solicito”, chama de afirmação executiva de 

sentido rigoroso.

A declaração “eu prometo” é executiva no sentido rigoroso porque, desde que 

obedecidas as circunstâncias adequadas, dizê-la é prometer. Analogamente, dizer “eu 

solicito” é solicitar. Entretanto, a sentença “eu quero” não tem como conseqüência um 

ato resultante do querer. Nem tampouco dizer “eu sei que p ” tem como efeito saber que 

P-

É claro que proferimentos de ‘eu sei’ não são performativos no sentido estrito do 
termo, visto que saber (ou conhecer) não é um ‘ato’ que possa ser desempenhado 
apenas dizendo ‘eu sei’. (Dizer ‘eu prometo que p \  pelo menos sob certas 
circunstâncias, é prometer que p, mas dizer ‘eu sei que p 7 não é em si mesmo saber 
que p.) Mas ‘eu sei’ está relacionado com ‘eu garanto’ e com outros tantos 
performativos, da maneira que ‘eu quero’ está relacionado com ‘eu solicito’. Logo, 
um proferimento de ‘eu sei’ pode ser executivo no sentido ampliado do termo. 
(Chisholm 1969, p. 110)

As afirmações “eu quero” e “eu sei”, executivas no sentido ampliado, segundo 

Chisholm, seriam ligadas respectivamente às expressões “eu solicito” e “eu garanto” 

como suas sentenças executivas no sentido rigoroso. Somente algumas vezes poder-se-

23 Wamock também apresenta essa objeção.



ia utilizar “eu quero” no sentido rigoroso, como indicando então “eu solicito”, e do 

mesmo modo o “eu sei” indicando “eu garanto”. Se Austin definiu a inobservância das 

declarações executivas como falácia descritiva, Chisholm, por sua vez, chamará de 

falácia executiva a inobservância do comportamento concomitante da função executiva 

e descritiva de determinados verbos.

Austin disse, em ‘Other Minds’: ‘Supor que ‘eu sei’ é uma frase descritiva é somente 
um exemplo da falácia descritiva, tão comum em filosofia.... (...).’ É muito provável 
que Austin estava supondo, erroneamente, que ‘eu sei’ é performativo no sentido 
estrito e não meramente no sentido ampliado. Um proferimento de ‘eu quero’ pode 
servir tanto para dizer alguma coisa sobre mim quanto para mandar você fazer 
alguma coisa; um proferimento de ‘eu sei’, similarmente, pode servir tanto para dizer 
alguma coisa sobre mim quanto para dar garantias a você. Supor que a execução da 
função íião-descritiva é inconsistente com a simultânea execução da função 
descritiva, deve ser chamada de falácia executiva (ou performativo)^ que também 
tem se tomado muito comum em filosofia. (Chisholm 1969, p. 110)

Chisholm, entretanto, discutiu um aspecto falso da analogia de Austin. O que a 

analogia pretende estabelecer ao comparar os verbos “saber” e “prometer” é o empenho 

da palavra e não, como pensou Chisholm, o ato ou efeito de um determinado verbo. 

Assim, Austin daria razão a Chisholm: dizer “eu prometo” é prometer (ou fazer uma 

promessa), dizer “eu solicito” é solicitar (ou fazer uma solicitação), mas dizer “eu sei” 

não é saber. A analogia entre os verbos “saber” e “prometer” é que ambos, ao serem 

ditos de um determinado modo, empenham a palavra daquele que diz; ambos firmam 

um compromisso com a palavra dada. Esse é o aspecto performativo, ou executivo, da 

expressão “eu sei”.

Também não parece tão provável assim que “Austin estava supondo [na 

conferência “Other Minds”], erroneamente, que ‘eu sei’ é performativo no sentido 

estrito e não meramente no sentido ampliado”, conforme argumenta Chisholm. O fato 

de Austin indicar certa semelhança funcional entre as formas “eu sei” e “eu prometo”, 

em “Other Minds”, não é suficiente para Chisholm concluir que Austin acreditasse que 

todas as formas possíveis de “eu sei” são performativas e, muito menos, que fossem 

performativas de sentido estrito. Austin diz apenas que: “quando digo ‘eu sei’ dou 

minha palavra aos outros: dou aos outros minha autorização para dizer que ‘S é P”\  

(OM, p. 99) Ao que parece, Austin estava apontando para o caráter executivo do 

proferimento “eu sei” -  o empenho da palavra porém isso não significa que ele tenha 

pretendido que todos os aspectos de “eu sei” fossem executivos. O aspecto executivo



pode tranqüilamente conviver com outros aspectos da expressão ou, mesmo, com outros 

usos, como aquele em que se expressa enfado (‘"você precisa escovar os dentes, meu 

filho!” “Eu sei, mãe!”).

Uma análise das conferências posteriores de Austin, reunidas no Quando dizer 

é fazer -  Palavras e Ação, reforça ainda mais a idéia de que ele não estava considerando 

todas as respostas iniciadas por “eu sei” como similares a “eu prometo” e, portanto, 

como executivas. Nessas últimas conferências, ele pretende, sobretudo, esclarecer as 

diferenças entre verbos descritivos e performativos e elaborar, por fim, uma lista de 

performativos.

Entretanto, Austin constatou, no decorrer de sua análise, que um determinado 

proferimento pode apresentar-se de modos diferentes, dependendo do contexto. Por 

conta disso, ele substitui o projeto inicial de uma lista de verbos performativos 

explícitos por uma lista referente às forças ilocucionárias de um proferimento. A idéia 

inicial da dicotomia performativo-descritivo deve ser trocada agora pela idéia de 

famílias gerais de atos de fala. “Dissemos, há bastante tempo atrás, que necessitávamos 

de uma lista de ‘verbos performativos explícitos’, mas à luz da teoria mais geral vemos 

agora que o que necessitamos é uma lista das forças ilocucionárias de um 

proferimento.” (PA, p. 122)

Mas não é só. Ao enumerar vários verbos performativos de acordo com a força 

iloeucionária, Austin já não associa o verbo “saber” diretamente ao “prometer”, como se 

ambos exercessem rigorosamente as mesmas fimções na linguagem. Enquanto o 

“prometo” é classificado como um performativo comissivo -  isto é, como um verbo que 

compromete aquele que fala a agir de uma determinada maneira -  por outro lado, o 

“sei” é enquadrado, com certa ressalva, nos performativos expositivos, cuja finalidade
i • • — 24sena, entre outras, a de expressar opimoes.

Vimos que há razões para supor que os testes sugeridos para identificar os verbos 
perfomativos explícitos (dizer...é fazer...etc.) são bons testes, e até de feto dão 
melhores resultados para identificar aqueles verbos que, como dissemos agora, 
explicitam a força iloeucionária de um proferimento, ou mostram qual é o ato

24 Austin diferencia cinco classes de proferimentos em função da força iloeucionária: veriditivos, 
exercitivos, comissivos, comportamentais e expositivos. São exemplos de performativos comissivos: 
‘prometo’, ‘garanto’, ‘contrato’, etc. E, de perfomativos expositivos: ‘sei (?)’, ‘afirmo’, ‘informo’, etc. 
Mas, além de introduzir uma interrogação ao lado de “eu sei”, ele adverte que não está totalmente 
satisfeito com essa classificação.



ilocucionário que estamos realizando ao emiti-lo. O que não sobreviverá à transição, 
exceto talvez como um caso marginal limite, é a noção da pureza dos performativos. 
(...) Ela se baseava, essencialmente, na crença na dicotomia 
performativos/constatativos, que, como já vimos, tem que ser substituída pela idéia 
de que há famílias mais gerais de atos de fala relacionados e sobrepostos 
parcialmente... (PA, p. 122)

Chisholm, entretanto, não criticou o “empenho da palavra”. Ele aceitou essa 

idéia, e por isso achou necessário chamar a expressão “eu sei” de performativo de 

sentido ampliado. Chisholm discutiu, portanto, um outro aspecto (um aspecto falso) da 

analogia de Austin. Segundo ele, dizer “eu sei que p” não é “saber que p”. Mas Austin 

obviamente concede esse ponto. Para Austin, ainda no primeiro momento, o caráter 

executivo de “saber que p” é “dar garantias” e não “saber que p”. O caráter executivo de 

“eu prometo” é “prometer”, mas isso não significa que o caráter executivo de “eu sei” é 

“saber”.

A nova classificação de Austin parece mais adequada se considerarmos os 

contra-exemplos anteriores, como pensar que se sabe sem dizer, ou ainda, responder “eu 

sei” sem a preocupação de dar qualquer garantia, pois esclarece que o caráter executivo 

do proferimento “eu sei” não é dar garantias, mas sim expressar opiniões. Desse modo, 

para o primeiro contra-exemplo, pode-se argumentar que quem apenas pensa “eu sei” 

não revela o caráter executivo dessa expressão, pois ela precisa ser dita. E, para o 

segundo contra-exemplo, a argumentação pode tomar o seguinte sentido: quando o 

indivíduo responde “eu sei”, ele já tem a opinião, de modo que não é necessário ouvi-la 

novamente.

A idéia desenvolvida por Chisholm acerca do sentido dos performativos, isto é, 

de que há performativos de sentido estrito e performativos de sentido ampliado, parece, 

então, razoável. Austin explora essa idéia, distinguindo, não entre um sentido estrito e 

um sentido lato, mas, fornecendo uma classificação ainda mais complexa, entre cinco 

tipos legítimos de performativos. Ao fazer isso, ele separa o “eu prometo” do “eu sei”.

2. A rgum entos sobre a Realidade

Há também quem não acredite no conhecimento que o outro afirma, não, 
porém, por insuficiência do raciocínio, como foi visto no item anterior, mas por duvidar 

da evidência dada. Nesse caso, as dúvidas dizem respeito aos fatos e as perguntas 

céticas tomam, geralmente, a seguinte forma: “mas como você sabe que é um



pintassilgo reaft como você sabe que não está sonhando? ou afinal não poderia ser um 

pintassilgo empalhado?”. (OM, p. 86)

Austin procura mostrar como a investigação filosófica se desvia das práticas 

normais através das quais conhecemos alguma coisa. Nesse sentido, Austin utiliza os 

resultados obtidos na análise do conhecimento e oferece argumentos contra o ceticismo 

acerca da realidade. Seus principais argumentos são:

I o argumento: “razões para sugerir”. Austin afirma que se alguém pergunta se 

algo é real é porque deve ter em mente boas razões para isso. Uma interrogação usando 

o termo “real” só faz sentido quando há razões para sugerir que não seja real. “Deve 

existir alguma ‘razão para sugerir’ que não é real no sentido de um procedimento 

específico, ou um limitado número de procedimentos específicos, que sugerem que esta 

coisa pode ser espúria.” (OM, p. 87) Por exemplo, no caso da questão “é um pintassilgo 

realT  o fato de o pássaro ser empalhado. Em outras palavras, há um contraste (vivo -  

empalhado) necessário à existência da dúvida. Austin chama tal contraste de base 
especial25 “Nós deveríamos insistir sempre em especificar com qual ‘real’ está sendo 

feito o contraste e não o que eu deverei mostrar que ele é para mostrar que é real.” (OM, 

p. 88) O problema de alguns filósofos metafísicos consiste em utilizar o termo “real” 

sem especificar exatamente o sentido em que algo pudesse não ser real; é necessário 

estabelecer o contraste, por exemplo: “o pato é real ou é uma imitação?”, “o pintassilgo 

é real ou é empalhado?”, “o diamante é real ou é artificial?”. A ausência desse contraste, 

isto é, uma situação em que não é possível diferenciar o que um pato é daquilo que ele 

não o é -  um pato real de um pato de brinquedo, por exemplo -  toma o diálogo sem 

sentido ou mesmo inútil. Como Austin nota em Sentido e Percepção, “é evidente que 

fazemos uma distinção entre ‘um x real’ e ‘um x não real’ somente se existir uma 

maneira de informar a diferença entre o que é um x real e o que ele não o é. Uma 

distinção que, na verdade, não somos capazes de estabelecer é -  para dizê-lo 

delicadamente -  uma distinção que não vale a pena fazer.” (SP, p. 106) Por isso, 

questionar sobre “qual é a cor real do sol?” ou “qual é o sabor real da sacarina?” ou 

“qual é a forma real de uma nuvem?” não é adequado ou mesmo útil, pois “é 

perfeitamente óbvio que não existe nenhuma resposta para essas questões -  nenhuma

25 A base especial será melhor explicada no quarto argumento, logo a seguir.



regra que induzisse a uma resposta, nenhum procedimento que nos permitisse fazê-lo.” 

(SP, p- 94)
Contudo, o contraste (ou as “razões para sugerir”), que Austin chama de base 

especial, não parece suficiente para rejeitar o argumento cartesiano do sonho. Segundo 

Barry Stroud, Descartes teria “razões para sugerir” a dúvida. Afinal, quando se descreve 

sentado junto ao fogo, com uma folha de papel na mão, apesar de tudo lhe parecer 

perfeitamente real e de, aparentemente, não ter razão alguma para duvidar desses fatos, 

ainda resta-lhe perguntar se sabe realmente que está ali, se não poderia estar sonhando. 

E Stroud diz que Descartes efetivamente indicou um contraste específico, a saber, entre 

sonho e vigília.

No desenvolvimento que Descartes fez de seu conhecimento de que está sentado 
junto ao fogo com uma folha de papel na mão ele não se lamenta simplesmente em 
termos gerais de que as bases que têm não sejam suficientes para provar que na 
realidade está ali sentado. Ele está totalmente disposto a especificar na realidade toda 
a força de seu argumento resultante de sua especificação explícita de um sentido 
particular no qual resultam inadequadas suas bases, de uma possibilidade particular 
que é compatível com os fetos em que está se baseando, porém incompatível com o 
fato de que saiba que realmente está ali sentado. (Stroud 1991, p. 47)

Assim, de acordo com o argumento cartesiano, tudo o que é percebido poderia 

não passar de um sonho. Há, então, uma “razão para sugerir” que o pássaro não seja 

real, pois ele pode ser sonhado. O contraste (real -  sonhado) abre espaço à dúvida 

cética.

2o argumento: “procedimentos comuns reconhecidos”. O argumento parece 

geral: para cada contraste há “procedimentos, ou meios, comuns reconhecidos” que 

permitem resolver se alguma coisa é real no sentido determinado pelo contraste. Para o 

caso em questão, o argumento mostraria que a hipótese de que “posso estar sonhando o 

tempo todo” é incorreta, pois a vigília pode ser diferenciada do sonho por meios 

comuns. Tanto isso é verdade, diz Austin, que usamos ambos os termos com 

significados diferentes. “Existem procedimentos reconhecidos de distinção entre o 

sonho e a vigília (de que outro modo poderíamos saber empregar ou opor estas 

palavras?” (OM, p. 87) Ele reitera essa idéia em Sentido e Percepção: “se, 

simplesmente, nunca tivéssemos tido ocasião de distinguir algo que, de algum modo, se 

pareça com um porco, mas que não seja um porco rea/, então as próprias palavras



‘porco reaP não teriam qualquer aplicação.” (SP, p. 105) A seu ver, basta indicar esse 

fato lingüístico para garantir que há, de fato, procedimentos reconhecidos por todos 

aqueles que usam essas duas palavras.
O argumento vale para todos os contrastes. Assim, não há como especificar 

quais seriam exatamente os procedimentos, pois essa tarefa seria interminável e tediosa. 

Infelizmente, Austin não explica exatamente quais são os procedimentos comuns que 

permitem diferenciar sonho e vigília. Sem a especificação de tais procedimentos, não há 

por que aceitar o argumento de Austin.

Além disso, os filósofos insistem em que tudo o que experienciamos na vigília 

pode ser reproduzido em sonho, inclusive esses supostos “procedimentos comuns 

reconhecidos”. A dúvida de Descartes entre saber se está realmente sentado junto ao 

fogo com uma folha de papel na mão e saber se não está sonhando tudo isso se aplica a 

qualquer outra situação possível de se encontrar no mundo, pois tudo o que ele é capaz 

de experienciar o é por meio dos sentidos. E, segundo Descartes, os sentidos não são 

capazes de diferenciar sonho e vigília: “não há quaisquer indícios concludentes, nem 

marcas assaz certas por onde se possa distinguir nitidamente a vigília do sonho.” 

(Descartes 1983, p. 86) Assim, mesmo sabendo detalhadamente quais seriam os 

procedimentos comuns aceitos para diferenciar sonho e vigília, eles não resolveriam o 

problema cético. “Descartes se dá conta de que se tudo o que pode eventualmente 

aprender sobre o que está ocorrendo no mundo à sua volta chega a ele através dos 

sentidos, sendo que ele não pode determinar por meio dos sentidos se está dormindo ou 

não, então todas as experiências sensoriais que têm são compatíveis com um simples 

sonho do mundo que o rodeia.” (Stroud, 1991, p. 23) Até mesmo as provas (ou 

quaisquer procedimentos) usadas para mostrar que a experiência seria real e não apenas 

um sonho, são agora colocadas em dúvida. E a conclusão, de acordo com Stroud, parece 

mesmo inevitável: “seria necessário saber que não se está simplesmente sonhando que 

se está realizando a prova e que não se está sonhando que se está realizando alguma das 

outras provas usadas para determinar isto, e assim sucessivamente.” (Stroud 1991, p. 
48)

3o argumento: “diferença qualitativa entre vigília e sonho”. Segundo Austin,

vigília e sonho são qualitativamente diferentes. Se não fossem, todas as experiências da

vigília teriam as características do sonho. E isso é absurdo, argumenta. Em Sentido e



Percepção, Austin insiste em que sonhar em conhecer o papa é qualitativamente 

diferente de conhecê-lo de fato. “Posso ter a experiência (provavelmente rotulada de 

‘enganosa’) de sonhar que estou sendo apresentado ao papa. Poder-se-ia levar a sério 

que o fato de ter este sonho é ‘qualitativamente indiscemível’ de realmente ser 

apresentado ao papa? É evidente que não.” (Austin, SP, p. 68) Prova disso, diz Austin, é 

a frase “da mesma qualidade irreal do sonho”. A frase “da mesma qualidade irreal do 

sonho” é perfeitamente clara e aceita no uso comum da linguagem. Se sonho e vigília 

tivessem a mesma qualidade, tal frase não faria sentido algum. Quando dizemos que o 

sonho tem qualidade irreal é porque podemos distinguir muito facilmente o que é um 

sonho do que não é.

No entanto, a tradição cética entende que sonho e vigília têm as mesmas 

características; que não é possível diferenciar um fato real de um sonho, pois ambos são 

qualitativamente idênticos; que, por isso, o argumento cartesiano do sonho continua 

forte e que, portanto, o problema do conhecimento do mundo exterior não se resolve. 

Ao que parece, conforme argumenta Stroud, o grande problema está na aceitação da 

condição cartesiana de que “é necessário saber que não estamos sonhando para saber 

algo no mundo”. (Stroud 1991, p. 44) Enquanto essa condição permanecer de pé o 

conhecimento do mundo estará fadado ao fracasso. É preciso encontrar outra saída. 

Uma saída que não considere tal condição. E é esse caminho que Austin trilha por meio 

de outro argumento, o das “alternativas relevantes”.

4o argumento: “alternativas relevantes” 26 É o principal argumento de Austin 

contra a hipótese do sonho. “Posso estar sonhando”, diz ele, não é uma alternativa que 

precisa ser eliminada para que alguém diga que sabe. Para saber algo sobre o mundo 

não é necessário saber que não se está sonhando. Para afirmar “isso é um pintassilgo” 

não é necessário excluir certas possibilidades, como por exemplo, a de “estar 

sonhando”. Assim como não é indispensável excluir todas as alternativas possíveis ou

26 Uma discussão atual a respeito desse argumento encontra-se em Pereira, R. H. de S., 2000. Pereira 
procura mostrar a proximidade da tese austiniana das “alternativas relevantes” com a noção de “mundos 
possíveis próximos e remotos” de Nozick (ver Nozick, R. Cap. III, 1981). “A noção problemática de 
mundos possíveis próximos e remotos, no argumento de Nozick, se reduz pura e simplesmente à distinção 
conhecida entre alternativas epistemicamente relevantes e irrelevantes. Neste particular, o argumento de 
Nozick não introduz nenhuma novidade aos argumentos de Austin e Dretske que o formularam com 
maior clareza.” (Pereira 2000, p. 81)



imagináveis, como a de ser empalhado. Basta considerar as alternativas relevantes 

aceitas ordinariamente para as afirmações de conhecimento. O contraste -  pássaro real e 

pássaro sonhado ou pássaro real e pássaro empalhado -  embora claro, não é relevante 

para a vida cotidiana, a menos que haja alguma razão especial para a dúvida. Assim, 

para que a base especial -  por exemplo, real ou empalhado -  tenha algum sentido, é 

necessário ter alguma situação para pensar que a outra possibilidade do contraste 

mencionado é relevante. Temos, nesse caso, uma “razão para sugerir” que algo não é 

“real” no sentido em questão. A base especial, devidamente especificada, somente pode 

ser questionada quando uma situação o permita. Entre as situações em que o contraste 

faz sentido, podemos distinguir entre as situações comuns e as situações especiais. Se a 

base especial exige “razões para sugerir” que algo não é real no sentido em questão, os 

casos especiais são precisamente as situações em que investigamos com mais cuidado e 

aplicamos os procedimentos comuns com mais rigor e atenção. Os casos especiais 

apresentam razões fortes o bastante para permitir a dúvida (real ou empalhado?), isto é, 

possibilitam que a sugestão indicada possa de fato ocorrer. Há situações muito 

particulares -  que Austin chama de casos especiais -  que permitem a dúvida. Nessas 

situações, por exemplo, quando alguém acaba de despertar, o contraste entre sonho e 

vigília seria relevante. Em geral, não o é.

Com esse argumento, Austin explica que, além de ser necessário uma base 

especial (um contraste) para fundamentar uma interrogação sobre a “realidade”, é 

preciso também que as situações em que o contraste é feito sejam tais que permitam a 

dúvida. Essas situações são, portanto, as condições específicas de efetivação da base 

especial Em outras palavras, a base especial -  o contraste -  não tem qualquer 

relevância isoladamente; é necessário haver uma situação que dê lugar ao contraste. Na 

ausência de uma situação especial, isto é, nos casos normais, a dúvida de o pintassilgo 

ser ou não empalhado é irrelevante. A questão é a de saber se as situações especiais 

dariam lugar ou justificariam a dúvida filosófica.

Entretanto, diz Austin, os procedimentos utilizados para saber se é um 

pintassilgo em um caso especial são essencialmente semelhantes àqueles tomados para 

saber se é um pintassilgo em um caso normal. Tratam-se, em ambos os casos, de 

procedimentos comuns empregados para confirmar o conhecimento, ou seja, ambos os 

casos devem observar as condições de conhecimento -  experiências passadas e 

circunstâncias presentes.



Saber que é um pintassilgo ‘real’ não está em questão quando digo que sei que é um 
pintassilgo, apenas precauções razoáveis são tomadas. Mas quando isso é posto em 
questão, em casos especiais, então eu certifico ser um pintassilgo real de maneira 
essencialmente similar àquela por mim utilizada quando me certifiquei de que era 
um pintassilgo, embora a corroboração por outras testemunhas tenha em alguns 
casos um papel especialmente importante. Mais uma vez as precauções não podem 
ser mais que razoáveis, relativas aos propósitos e intenções atuais. (OM, p. 88)

Assim, mesmo em casos ou situações especiais, não há nenhuma razão para se 

introduzir a dúvida filosófica ou para supor que ela não pode ser resolvida 

ordinariamente.

O cuidado em observar as condições de conhecimento, entretanto, não garante 

o sucesso da afirmação, pois, conforme Austin assinala, há duas outras condições que 

podem se dar. i) Eu não sei sempre se é ou não um pintassilgo; ele pode, por exemplo, 

voar antes que eu me certifique de que ele é real. ii) Não há como superar os milagres 

ou anomalias da natureza; mesmo que eu me certifique de que se trata realmente de um 

pintassilgo, ele pode, mais tarde, apresentar algo absolutamente incomum como, por 

exemplo, explodir. Nesse caso, parece que não há o que dizer. Austin chama a atenção 

ao uso lingüístico e explica que as palavras, do modo como as utilizamos nas 

afirmações, podem às vezes nos enganar. “Parece-me um sério engano supor que a 

linguagem (ou a maior parte da linguagem, a linguagem sobre as coisas reais) é 

‘preditiva’ de um modo tal que o futuro possa sempre desmenti-la. O que o futuro pode 

fazer sempre é nos obrigar a rever nossas idéias sobre pintassilgos ou pintassilgos reais 

ou sobre qualquer outra coisa.” (OM, p. 88) Já vimos que, com relação ao fiituro, Austin 

sustenta que não temos conhecimento, mas apenas crenças.

Ocorre que, na vida cotidiana, não se insiste no cumprimento da condição de 

Descartes. Conforme Austin, perguntas como “será que não estou sonhando?” só são 

legítimas nos casos especiais, ou seja, em situações em que há razões para sugeri-las. 

Continuando com o mesmo exemplo em que a base especial era a possibilidade de o 

pintassilgo ser empalhado, um caso especial poderia ser o fato de o interrogado estar 

num museu. Nesse caso, a questão “mas é um pássaro realT  é perfeitamente válida e 

inteligível, pois a possibilidade de o pássaro não ser real pode dar-se de fato. Outro caso 

especial pode ser o fato de ouvir o telefone tocar, ou alguém bater na porta, quando 

acabo de acordar. Essa situação é especial, pois, quando me encontro nessas 

circunstâncias, não tenho o mesmo grau de certeza daquele que tenho em estado de



vigília. Mas, quando não há tais razões especiais, diz Austin, não há motivos para 

duvidar do conhecimento.
O pressuposto do argumento do sonho, o de que: “para saber que p, preciso 

saber que não estou sonhando que /?”, é inaceitável para Austin. A análise do uso da 

linguagem ordinária mostra que esse pressuposto não é razão suficiente para o 

ceticismo. Austin quer explicar o que é o conhecimento a partir dos usos da linguagem 

ordinária. E, segundo ele, o modo pelo qual o filósofo cético aborda a questão da 

realidade, desvia ou mesmo abandona o modo ordinário de compreendê-la. Somente 

uma cuidadosa análise na utilização da linguagem pode desfazer esses embaraços 

céticos. A ausência das condições necessárias à dúvida impossibilita o questionamento 

do conhecimento. O modo pelo qual o cético geralmente questiona a nosso 

conhecimento parece indicar que o termo “real” tem um significado misterioso e, por 

essa razão, Austin não aceita o peso metafísico dessa questão.

Nesse sentido, como vimos também no argumento “razões para sugerir”, 

afirmar que “isso é um pintassilgo real” só tem sentido quando se está advertindo sobre 

o que ele não é. Não tem sentido, na ausência de um contraste ou de uma situação 

concreta, pretender mostrar que um pintassilgo tem alguma ou certas características para 

poder afirmar que ele é real. Em abstrato, não há como garantir de antemão que alguma 

coisa é real, não porque seja algo muito difícil ou impossível de ser feito, mas porque 

não tem sentido fazê-lo. Quem questiona a realidade de um pintassilgo sem um contexto 

esclarecedor não usa a linguagem ordinária de modo adequado, ou com o rigor 

necessário. Assim, perguntar, como os metafísicos, se uma mesa -  em estado 

absolutamente normal -  é real, sem qualquer contexto que permita entender porque ela 

poderia não ser real, causa estranhamento. “O ardil dos metafísicos consiste em 

perguntar ‘isto é uma mesa real?’ (um tipo de objeto que não tem um modo evidente de 

ser falsificado) e não especificar ou delimitar o que há de errado com ela, de modo que 

eu me sinto embaraçado a respeito de ‘como provar’ que isto é uma mesa real” (OM, p. 

87) Perguntar se uma mesa é real na ausência de um contraste, ou seja, da base especial, 

é admitir hipoteticamente que real “tem um único significado altamente enigmático e 

profundo.” (OM, p. 87) Esse suposto significado metafísico do termo “real” confunde a 

compreensão dos usos da linguagem ordinária. Quando alguém pergunta se o pássaro é 

real deve de imediato apontar em relação à que está fazendo o contraste: “é real ou



empalhado?”, “é real ou de brinquedo?”. A pergunta “ r é  real” só surge quando se quer 

excluir algo.

Com efeito, não há como estabelecer critérios gerais de distinção entre o real e 

o não real, pois não há dúvidas gerais, mas sim específicas. E preciso observar sempre 

as circunstâncias de cada caso. E, segundo Austin, “até mesmo para os tipos particulares 

de coisas podem existir muitas maneiras diferentes de fazer a distinção (não existe uma 

maneira única de ‘não ser um porco real5) -  isto depende do número e da variedade das 

surpresas e dos dilemas que a natureza e os nossos semelhantes podem fazer com que 

nos deparemos, e das surpresas e dos dilemas com os quais nos defrontamos até aqui.” 

(SP, p. 105) Na ausência de surpresas ou dilemas, diz Austin, a discussão não é 

pertinente ou relevante 27

No caso do argumento cartesiano do sonho, a existência da base especial, ou 

seja, do contraste, parece indiscutível, pois é claramente aceitável a distinção entre um 

pássaro real e um pássaro sonhado. Contudo, há no argumento do sonho um caso 

especial! Quando Descartes chega à conclusão cética, de que não é possível conhecer 

nada no mundo exterior, ele se encontrava em uma situação especial? Havia um caso 

especial quando Descartes conjecturou a dúvida hiperbólica? Não, não se tratava de um 

caso especial Descartes inferiu a dúvida cética quando se encontrava, segundo sua 

própria descrição, sentado junto ao fogo com uma folha de papel na mão. Ele estava em 

sua casa e em perfeito estado de vigília. Não havia razão especial alguma para duvidar 

de suas experiências. Assim, parece mesmo que Descartes foge ou abandona a 

concepção ordinária de conhecimento, como diz Austin, pois, de que outra forma 

elaboraria tal dúvida?

3. Uma discussão c rítica  acerca da posição de A ustin

Todavia, pergunta Stroud, “alguém que coloca a possibilidade [de que 

podemos estar sonhando o tempo todo] em circunstâncias normais está necessariamente 

violando ou recusando o significado cotidiano da palavra ‘saber’?” (Stroud 1991, p. 55) 

Stroud não acredita que o raciocínio de Descartes seja totalmente despropositado; ao 

contrário, ele crê mesmo que Descartes está lidando com a concepção ordinária do

27 As análises do termo “real”, nas quais Austin complementa e expande o que é dito em “Other Minds”, 
serão objeto de exame do capítulo III (p. 66-9) dessa dissertação.



conhecimento. A seu ver, Austin é quem não percebe nossa concepção usual de 

conhecimento. O conhecimento que Descartes julga impossível de atingir diante do 

argumento do sonho é o conhecimento comum. Ou seja, o conhecimento, seja ele 

filosófico ou científico ou ordinário, são todos igualmente conhecimento. Como 

entender, então, por que a condição de Descartes parece tão absurda quando considerada 

a partir de nossas práticas cotidianas?

Stroud acredita que uma solução possível é observar duas condições que

Austin, a seu ver, confunde: as ‘‘condições de afirmação” e as “condições de

conhecimento”. Segundo Stroud, Austin se refere às primeiras, nas quais aquele que 

afirma se encontra em condições suficientes para afirmar, como se fossem “condições 

de conhecimento”. No entanto, é preciso distingui-las.

Para as “condições de afirmação”, argumenta Stroud, alguns contrastes ou

bases especiais são irrelevantes; simplesmente não são considerados. Há certas

possibilidades que não precisam ser excluídas para afirmar alguma coisa, como a 

possibilidade de se estar sonhando, de acordo com o argumento cartesiano. Na vida 

prática, simplesmente não pensamos em excluir certas possibilidades que, caso 

ocorressem, não saberíamos aquilo que afirmamos. Não há por que, dadas as exigências 

de tempo, ou a pouca importância do assunto, ou mesmo o fato de ser uma possibilidade 

extremamente remota, excluir essas possibilidades. Assim, em função desses fatores 

práticos, aceitamos que alguém possa afirmar algo, mesmo que eventualmente essa 

pessoa possa não saber o que afirma.

Entretanto, as “condições de conhecimento” são mais exigentes que as 

“condições de afirmação” e não se mostram absurdas quando se considera a 

investigação filosófica, uma investigação puramente teórica. As “condições de 

conhecimento”, diferentemente da utilização ordinária, exigem que o conhecimento 

elimine também a possibilidade do sonho. Se, por um lado, Austin considera relevante o 

fato de saber se o pintassilgo é real ou é um sonho somente em casos especiais, por 

outro lado, os filósofos céticos argumentam que a hipótese “posso estar sonhando” é 

relevante sempre, pois ela nos é perfeitamente inteligível. “Na medida em que seja pelo 

menos inteligível supor que há uma distância lógica entre a satisfação das condições 

para a emissão e avaliação apropriada das afirmações de conhecimento por um lado, e a 

satisfação das condições para a verdade destas afirmações por outro lado, a evidência a 

partir do uso ou de nossa prática não poderá fundar uma conclusão acerca das condições



do conhecimento.” (Stroud 1991, p.60) Esse ponto é fundamental na análise crítica de 

Stroud, pois, se é assim, é o procedimento filosófico de Austin que falha. As análises do 

uso da linguagem, por estarem confinadas no interior de nossa prática, revelam apenas 
as “condições de afirmação”, e jamais poderiam servir para esclarecer as “condições de 

conhecimento”, ou seja, jamais definirão o que é o conhecimento.

Stroud acredita, assim, na força do argumento cético. É certo, segundo ele, que 

alguns contrastes, ou bases especiais, são irrelevantes nas afirmações da vida prática. 

Basta, para esses propósitos, alcançar o razoável. No entanto, para conhecer algo, não se 

deve considerar somente os propósitos práticos, ou somente as alternativas relevantes. 

Para saber, é necessário eliminar também a hipótese do sonho.

Sentimo-nos fortemente inclinados a recusar o raciocínio cético, pois o que ele exige 
de nós se desvia radicalmente do que exigimos de nós mesmos e dos outros na vida 
diária. O filósofo cético tem uma explicação desta diferença. Ele tem somente uma 
concepção do conhecimento segundo a qual se atua tanto na vida diária como na 
investigação filosófica do conhecimento humano, porém esta concepção opera na 
vida cotidiana sob os imperativos da prática social e as exigências da ação, da 
cooperação e da comunicação. Os fins sociais práticos aos que servem nossas 
afirmações de conhecimento na vida diária explicam porque normalmente nos 
mostramos satisfeitos com menos do que, com objetividade, podemos ser levados a 
admitir que constitui a totalidade das condições de conhecimento. (Stroud 1991, p. 
65)

Para explicar melhor a diferenciação que faz entre as “condições de afirmação” 

(o razoável) e as “condições de conhecimento” (a verdade), Stroud retoma o conhecido 

exemplo de Thompson Clarke28, elaborando-o a seu modo. Imagina-se uma situação na 

qual estamos em tempos de guerra e precisamos reconhecer rapidamente os aviões que 

sobrevoam em nosso território. Segundo os manuais, há dois tipos de aviões de que 

precisamos cuidar: o avião E, que tem as características x, y, w; e o avião F, cujas 

características são x, y, z. Assim, um observador que vê um avião com as características 

x, y, z, consultando seu manual, afirmará que o avião é um F. Entretanto, se observar 

somente x ey, não poderá afirmar nada.

Mas, na verdade, há também outro tipo de aviões, os Gs, que apresentam as 

mesmas características dos Fs, isto é, x, y, z. O avião G, porém, não está no manual. O 

motivo poderia ser o fato de não haver muitos aviões Gs e, além disso, de os aviões Fs 

serem muito mais perigosos. Assim, como seria quase impossível um observador

28 CLARKE, T. “The legacy of skepticism”



diferenciar um F de um G quando ambos estão sobrevoando, optou-se por não inclui-lo 

no manual.

Diante dessa nova informação, argumenta Stroud, descobre-se que o 

observador cuidadoso, embora somente afirme ser um F depois de constatar as 

características x, y, z, não sabe realmente se o avião é um F, pois existe a possibilidade 

de o avião ser um G. Um observador que vê somente as características x, y  e afirma que 

o avião é um F, não sabe que o avião é realmente um F, pois poderia ser um E. Nesse 
caso, o observador foi negligente. Deveria ter constatado também a característica z antes 

de afirmar o que afirmou. O observador que vê as características x j , z e  afirma que o 

avião é um F também não sabe realmente o que afirma, pois poderia tratar-se de um G. 

Aqui, porém, o observador não tem culpa, já que aplicou corretamente o manual e 

seguiu seu treinamento à risca. Ele se certificou de todas as características do manual. 

Entretanto, nós sabemos que, embora ele tenha afirmado corretamente que o avião era 

um F, ele não sabe que é um F, pois poderia ser um G. Caso o observador cuidadoso 

viesse a saber o que nós sabemos (a possibilidade de ser um G), ele seria o primeiro a 

reconhecer que o avião poderia não ser um F e que ele não sabe realmente se se trata de 

um F.

A conclusão de Stroud é que o filósofo cético vê o homem comum na mesma 

posição do observador cuidadoso que não sabe da existência dos aviões Gs. Apesar de 

ele ter sido cuidadoso e observar todas as características necessárias, ou relevantes, 

antes de afirmar que o avião é um F, ele, no entanto, não sabe realmente. Ou sabe 

somente para os fins práticos, e, para estes, o que sabe é suficiente. Do mesmo modo, o 

homem comum não precisa considerar que “pode estar sonhando” para afirmar que sabe 

algo no mundo, simplesmente ignora essa possibilidade. Mas, se essa é uma 

possibilidade, então ele não sabe o que afirma.

Já o observador cuidadoso, que sabe da existência dos Gs, não diz que sabe que 

o avião x, y, z é um F, pois ele sabe que pode se tratar de um G. Esta é a posição do 

filósofo cético. Para saber realmente algo sobre mundo, é necessário saber que “não está 

sonhando”. Embora essa possibilidade não seja relevante na vida cotidiana para afirmar 

alguma coisa, ela é relevante para o conhecimento. Assim, do mesmo modo que o 

observador cuidadoso e informado sabe que deve descartar a possibilidade de o avião 

não ser um G antes de afirmar que é um F, assim também o filósofo cético deve 

descartar a possibilidade do sonho.



Desse modo, segundo Stroud, o filósofo cético busca um conhecimento 

objetivo, externo ao contexto prático social, mas que está de acordo com a própria 

noção ordinária de conhecimento. O filósofo, livre de preocupações práticas, pode ser 
mais fiel à noção comum de conhecimento. “O que se julga verdadeiro de um ponto de 

vista externo objetivo pode não corresponder com o que consideramos verdadeiro de 

nossa posição quando julgamos internamente, dentro dos contextos práticos que dão a 

nossas palavras seu sentido social.” (Stroud 1991, p. 72) O significado do que é 

verdadeiro no contexto externo -  filosófico — nem sempre corresponde ao que é 

razoável no contexto interno -  vida comum.

Pode haver uma infinidade de boas razões pelas quais normalmente não descartamos 
ou nem sequer consideramos incontáveis possibilidades que, estritamente falando, se 
devessem saber que não se dão se temos de saber o tipo de coisas que afirmamos 
saber. Por conseguinte, não podemos concluir, a partir simplesmente do feto de que 
temos seguido com cuidado e consciência os critérios e métodos da vida cotidiana, 
que sabemos as coisas que afirmamos saber. A investigação filosófica de nosso 
conhecimento está interessada no problema da verdade. (Stroud 1991, p. 63)

Entretanto, a crítica de Stroud, apesar de bastante elaborada, não atinge o 

principal argumento de Austin contra a dúvida cética: o argumento das “alternativas 

relevantes”. O observador cuidadoso que constata um avião com características x, y, z, 

não sabendo da existência dos aviões Gs, afirma, corretamente, que é um F. Ele não tem 

razões para duvidar de que se trata de um F. Todas as alternativas relevantes foram 

cuidadosamente consideradas. O observador necessita de razões para sugerir que o 

avião pode não ser um F. Do mesmo modo, é preciso razões para a conjectura “posso 

estar sonhando”.
Stroud considerou isso correto, mas somente sob um ponto de vista interno. No 

momento em que o observador é informado da existência dos aviões Gs ele, 

“estritamente falando”, já não sabe mais. Esta é a posição do filósofo cético, pois ele 

sabe da existência do argumento do sonho. No entanto, conforme argumenta Mark 

Kaplan, as informações que dão ao observador as condições para afirmar seu 

conhecimento dos aviões Gs, assim como aquelas que possibilitam a afirmação dos Fs, 

são obtidas a partir de nossa prática cotidiana. O que leva o observador a considerar 

também os aviões Gs, que não constavam no manual, é, novamente, algum 

procedimento ordinário.



O observador diz saber que o avião é um F, explica Kaplan, porque leu o 

manual de instruções. E o manual não faz referência ao avião G. Assim, “o observador 

pode razoavelmente dizer, uma vez informado da existência dos Gs, ‘eu sei pelo livro -  

eu sei para meus propósitos práticos -  que o avião é um F, mas estritamente falando eu 

não sei tal coisa.’” (Kaplan 2000, p. 292) Desse modo, o observador, depois de 

informado, é capaz de diferenciar o que sabe para seus propósitos práticos do que sabe 

“estritamente falando”. O ponto é que as condições que levam o observador a saber 

“estritamente falando” são também condições baseadas em nossas práticas ordinárias e 

não condições hipotéticas. “Ao falar do que ele [o observador que sabe da existência 

dos aviões Gs], no sentido estrito, realmente sabe -  o que ele sabe e ponto final (não, 

todavia, pelos livros) -  o observador está simplesmente falando do que, pelos nossos 

padrões ordinários, ele sabe. E por esses padrões -  padrões que são maiores que aqueles 

que governam o que ele sabe pelo livro -  ele não sabe que o avião é um F.” (Kaplan 

2000, p. 293)

Por isso, argumenta Kaplan, Stroud não parece ter razão quando compara o 

observador informado, que consente que não sabe quando um avião é um F ou um G, 

considerando apenas o manual, com o filósofo cético, que não sabe se conhece algo 

exterior sem eliminar primeiramente a hipótese do sonho. Ocorre que o primeiro usa 

somente procedimentos ordinários para dizer o que sabe, enquanto o segundo deve 

distinguir seu conhecimento usando, de um lado, procedimentos comuns e, de outro, a 

exigência do argumento cartesiano, que nada tem de ordinário.

Ao distinguir o que ele sabe para seus propósitos práticos do que ele sabe 
estritamente falando, o observador está simplesmente distinguindo o que ele sabe 
pelo livro do que ele sabe por nossos critérios ordinários. Em contraste, a distinção 
do cético de Stroud, considerando o argumento do sonho, é completamente diferente. 
É uma distinção entre o que sabemos por meio de critérios ordinários e o que 
sabemos pelo critério da exigência cartesiana. (Kaplan 2000, p. 293)

Kaplan, portanto, recusa a distinção traçada por Stroud entre “condições de 

afirmação” e “condições de conhecimento”. Os casos dos aviões Fs e Gs podem ser 

explicados só com as “condições de afirmação”, já que a única diferença entre eles é a 

informação de que dispomos -  em um caso não sei da existência dos Gs, no outro caso 

eu sei -  e não os procedimentos ou as condições. Se o exemplo pode ser entendido 

assim e não há por que traçar a distinção de Stroud, então não há porque exigir que “não



estamos sonhando” para saber algo. Diante disso, as “condições de conhecimento” 

supostas por Stroud não passariam de uma ilusão.

De acordo com o argumento das “alternativas relevantes”, de Austin, a 

hipótese “posso estar sonhando” não importa para alcançar o conhecimento. O 

pressuposto de que “para saber que p, eu tenho que saber que não estou sonhando que 

p” é inaceitável, já que, na maioria das situações, é simplesmente irrelevante e não faz 

parte dos procedimentos comuns ou das “condições de afirmação”. Portanto, segundo 

Austin, para saber que p, não preciso saber ou mostrar que não estou sonhando. Para 

conhecer algo são necessárias certas condições -  como experiências passadas, 

perspicácia e circunstâncias presentes -  e considerar certas possibilidades. Quais são 

essas possibilidades dependerá do contexto da investigação, mas “posso estar 

sonhando” não é, em geral, isto é, na ausência de um caso especial, uma condição 

exigida para saber alguma coisa. A consideração de alternativas que não são relevantes 

em um dado contexto ou situação traz conseqüências indesejáveis, como a de que, no 

final das contas, nós não saberíamos nada. A análise da utilização que devemos fazer de 

palavras e expressões de acordo com as circunstâncias mostra que, para se ter 

conhecimento, não é preciso a eliminação da hipótese do sonho.



III - Análise da Percepção

Em Sentido e Percepção, Austin critica algumas doutrinas acerca da percepção 

sensível, principalmente a doutrina dos dados dos sentidos tal como foi apresentada e 

discutida por Alfred Ayer no livro The Foundations o f Empirical Knowledge. O 

objetivo central é mostrar que essa doutrina foi construída a partir de pressupostos 

inaceitáveis. Austin preocupa-se também em analisar a percepção, fazendo uso de suas 

técnicas de investigação filosófica. Se o seu empreendimento não esclarece inteiramente 

o tema, ao menos uma coisa parece certa: a doutrina dos dados dos sentidos já não será 

vista com os mesmos olhos depois dessa análise. O que Austin despretensiosamente diz 

esperar é “poder aprender algo de positivo no tocante a uma técnica para dissolver as 

inquietações filosóficas (...), e, também, algo acerca dos significados de algumas 

palavras.” (SP, p. 12) Vale a pena lembrar que, para Austin, esclarecer o significado de 

termos e expressões relevantes a um determinado assunto é também aprender algo sobre 

o próprio assunto. Assim, ele pretende, por meio da análise e do esclarecimento de 

certas palavras e expressões relativas à percepção, contribuir positivamente para a 

compreensão da percepção.29

A doutrina dos dados dos sentidos pode ser assim enunciada: “nós nunca 

vemos, ou, de outro modo, percebemos (ou ‘sentimos’), ou, de qualquer maneira, nunca 

percebemos ou sentimos diretamente objetos materiais (ou coisas materiais), mas 

somente dados dos sentidos (ou nossas próprias idéias, impressões, sensa, percepções 

sensíveis, perceptos, etc.).” (SP, p. 08-09)

Austin argumenta que essa doutrina dos dados dos sentidos descuida-se do uso 

adequado da linguagem ordinária e da observação precisa dos fatos. Segundo Austin, 

alguns motivos do equívoco da doutrina dos dados dos sentidos são o significado 

limitado que os teóricos adeptos da doutrina conferem a alguns verbos perceptivos e a 

insistência na mesma série de exemplos. “Minha opinião geral sobre a teoria é a de que 

se trata de um ponto de vista acadêmico [ou filosófico], imputável, primeiro, a uma 

obsessão por poucas palavras, cujos usos são simplificados em excesso e não são 

realmente entendidos, cuidadosamente estudados ou corretamente descritos; e, segundo,

29 A respeito do tema “percepção”, ver Smith, P., 1999. Smith procura mostrar que a filosofia não 
consegue apresentar um modelo satisfatório para a nossa percepção dos objetos físicos e propõe “uma 
solução cética para o problema do mundo exterior.”



a uma obsessão com uns tantos ‘fatos’ mal estudados (e quase sempre os mesmos).” 

(SP, p. 09) No campo da linguagem, denomina as principais expressões dessa doutrina 

como falácias sedutoras. No campo dos fatos, considera os exemplos usados pelos seus 

autores como insuficientes para os propósitos visados. “[A]s palavras correntes são 

muito mais sutis em seus usos, e marcam muito mais distinções do que as vislumbradas 

pelos filósofos, e os fatos da percepção, tal como descobertos, por exemplo, pelos 

psicólogos, mas também pelo comum dos mortais, são muito mais diversos e complexos 

do que se tem pensado.” (SP, p. 10)

Pode-se apresentar as críticas de Austin, segundo nos parece, em tomo de 

quatro pontos principais. São eles: 1) considerações gerais sobre o homem comum; 2) o 

argumento da ilusão; 3) os dados dos sentidos como solução lingüística; 4) o duplo 

sentido do verbo “perceber”. Austin quer mostrar que a análise adequada de cada um 

deles evidenciará que todos estão, de um modo ou de outro, incorretos.

1. Considerações gerais sobre o homem, com um

Ayer acredita que a teoria dos dados dos sentidos é uma resposta razoável ao 

problema da percepção, isto é, à clássica indagação: “como podemos perceber os 

objetos físicos?” Os filósofos realistas insistem em dizer que os sentidos dão conta de 

resolver esse problema, pois é por meio deles que se apreende a realidade. Desse modo, 

para os realistas, os objetos físicos são diretamente percebidos.

No entanto, de acordo com Ayer, os filósofos que, como ele, defendem a 

doutrina dos dados dos sentidos não consideram a resposta realista satisfatória, pois não 

é correto dizer que percebemos tais objetos diretamente.

É verdade que eles [os filósofos que se têm se preocupado com a percepção], em 
geral, concedem que nossas crenças na existência de coisas materiais está bem 
fundamentada; alguns deles, sem dúvida, diriam que em algumas ocasiões nós 
certamente conhecemos a verdade de proposições tais como ‘isto é um cigarro’ ou 
‘isto é uma caneta’. Mas mesmo eles não estão preparados para admitir que tais 
objetos como canetas e cigarros são diretamente percebidos. (Ayer 1964, p. 2)

A hesitação em conceder que os objetos, ou as coisas materiais, são 

diretamente percebidos se dá, principalmente, em razão do argumento da ilusão. De 

acordo com esse argumento, algumas crenças do homem comum estão em conflito com 

os fatos empíricos. O exame de tal argumento levará os filósofos adeptos da doutrina



dos dados dos sentidos a concluir que tudo o que pode ser diretamente percebido são 

dados dos sentidos; ninguém tem acesso direto à coisa material. Antes, porém, da 

discussão do argumento da ilusão, convém considerar a defesa que Austin faz do 

homem comum.
Os filósofos que apóiam a doutrina dos dados dos sentidos dizem que o homem 

comum falha em explicar porque nós nunca percebemos diretamente as coisas 

materiais, mas somente os dados dos sentidos. Segundo Austin, há nessa posição um 

evidente contraste entre o que o homem comum acredita e o que os filósofos adeptos da 

doutrina enunciam, um contraste que revela falhas na fundamentação da doutrina 

filosófica.

A dicotomia “dados dos sentidos versus coisa materiaF é, para Austin, uma 

invenção filosófica infeliz. Os teóricos dos dados dos sentidos, dentre eles Ayer, 

agrupam todos os tipos de coisas que são percebidas em um único tipo: as coisas 

materiais. Em seguida, argumentam que elas só podem ser indiretamente percebidas. E 

criam, para atender essa tese, outra entidade, os dados dos sentidos, que, segundo eles, 

explicam tudo o que é percebido pela percepção direta. Austin denominou o que esses 

teóricos chamam de coisas materiais de “peças de mobiliário ou espécimes de produtos 

têxteis e afins de tamanho moderado”. (SP, p. 16) Essa ironia de Austin se deve ao fato 

de que os adeptos dessa dicotomia fundamentam seus argumentos sempre a partir dos 

mesmos exemplos: mesas, cadeiras, canetas, e outros objetos semelhantes.

O problema está, principalmente, no reduzido número de fatos em que se 

apóiam os fundadores dessa doutrina. E, além disso, da análise apressada e, 

consequentemente, equivocada, que apresentam desses fatos.

Ocorre que não há, explica Austin, uma única espécie de coisas que o homem 

comum percebe, mas inúmeras. E essas inúmeras espécies de coisas percebidas são de 

diferentes espécies, de modo que é impossível reuni-las todas sob um único gênero, as 

coisas materiais. Classificar coisas tais como nuvens, sombras, arco-íris e imagens sob 

a mesma rubrica, coisas materiais, causaria, no mínimo, estranheza.

Não existe uma espécie de coisas que nós percebemos, mas muitas espécies 
diferentes, cujo número pode ser reduzido (se é que pode) pela investigação 
científica, e não pela filosofia: sob muitos aspectos, mas não sob todos, canetas são 
muito diferente de arco-íris, e estes são diferentes sob muitos aspectos, mas não sob 
todos os aspectos, das imagens consecutivas que, por sua vez, sob muitos aspectos, 
mas não todos, são diferentes de imagens na tela do cinema... (SP, p. 11)



Dizer que o homem comum supõe perceber coisas materiais ao invés de dados 

dos sentidos é, argumenta Austin, considerá-lo ingênuo. E não só. É também julgá-lo 

sempre errado. O tempo todo. O homem comum, segundo os teóricos da doutrina, 

acredita que sempre percebe coisas materiais quando a verdade, dizem, deve ser o 

contrário: ele nunca percebe coisas materiais, mas sempre dados dos sentidos. Austin 

suspeita de tais conceitos filosóficos, e diz que, apesar da possibilidade de o homem 

comum ter, algumas vezes, falsas crenças, não é correto lhe atribuir tal ingenuidade. 

Austin quer mostrar que os fatos empíricos não conflitam com o conhecimento do 

homem comum e, ainda, que conceitos filosóficos mal fundamentados não permitem 

entender a riqueza da percepção.

2. O argum ento  da ilusão

Passemos agora ao exame do argumento da ilusão, que surge com a questão da 

percepção sensível. Ayer divide as percepções sensíveis em dois tipos, de acordo com o 

seu valor de verdade: por um lado, existem as percepções sensíveis enganosas e, por 

outro, as percepções sensíveis verídicas. Chama de enganosas as percepções cujo objeto 

observado não tem as propriedades aparentes: é o que ocorre com as ilusões. A partir 

dessa distinção, Ayer constrói seu argumento em duas etapas. A primeira consiste em 

mostrar que, no caso das percepções enganosas, nós não percebemos diretamente os 

objetos físicos, mas os assim chamados dados dos sentidos. A segunda etapa visa 

estender essa conclusão para o caso das percepções verídicas.

Quando se discute se a percepção dos objetos exteriores, ou das coisas 

materiais, é direta ou indireta, os casos de ilusões são apontados como os principais 

obstáculos à teoria da percepção direta. É um fato que os objetos, em diferentes 

circunstâncias, variam as suas características aparentes. Assim, aparecem às vezes de 

um modo, outras vezes de modo diverso. Nota-se, então, que eles dependem do 

observador e das circunstâncias da experiência sensível. “Por exemplo, observa-se que 

uma moeda que parece circular de um ponto de vista pode parecer elíptica de outro; ou 

que um bastão que normalmente parece reto, quando imerso na água parece torto. Casos 

familiares de imagens no espelho, dupla visão e completa alucinação, como as 

miragens, são outros exemplos.” (Ayer 1964, p. 3)

Mas é absurdo, diz Ayer, atribuir propriedades incompatíveis ao mesmo objeto. 

Isso seria admitir que às vezes ele se apresenta como x e outras vezes como não-x.



Infere-se disso que a percepção desses objetos não apreende o objeto tal qual ele é. O 

que é percebido nessas situações é simplesmente a aparência dos objetos. “Ao menos 

uma das aparências visuais é enganadora; pois o bastão não pode ser torto e reto. 

Todavia, mesmo no caso em que o que se vê não é a qualidade real de uma coisa 

material, supõe-se que alguma coisa é vista; e que é conveniente lhe dar um nome.” 

(Ayer 1964, p. 4) O nome atribuído a tais aparências passa a ser, então, dado dos 

sentidos.

O argumento da ilusão assim apresentado é o próprio fundamento da tese dos 

dados dos sentidos. Os dados dos sentidos passam a ser uma resposta possível e 

aparentemente adequada ao que é percebido nas ilusões.

A primeira etapa do argumento da ilusão apóia-se em exemplos bastante 

conhecidos de ilusões. Assim, o bastão reto que quando imerso na água parece torto; as 

miragens ou alucinações; a moeda redonda que parece elíptica de outro ponto de vista; 

imagens no espelho são os mais usados. Todos esses exemplos são a prova de que as 

propriedades dos objetos exteriores, ou então, das coisas materiais, dependem das 

condições do observador e das condições da observação. “Esse argumento, tal como é 

ordinariamente expresso, está baseado no fato de que as coisas materiais podem 

apresentar aparências diferentes a diferentes observadores, ou ao mesmo observador em 

condições diferentes, e que o caráter dessas aparências é em algum ponto causalmente 

determinado pelo estado das condições e pelo observador.” (Ayer 1964, p. 3)

De acordo com Ayer, o que a teoria explicita é que nessas situações há algo 

que não é parte do objeto exterior. Isto é, quando um bastão reto aparece torto dentro 

d’água, a aparência torta, ou quebrada, evidentemente não pertence ao bastão. Do 

mesmo modo, quando uma imagem está refletida no espelho sabe-se que não se trata da 

própria coisa material. Com a preocupação de dar um nome ao que aparece nesses 

casos excepcionais, pois há algo que aparece, os adeptos da teoria passam a chamar tais 

aparências de dados dos sentidos.

As percepções derivadas de ilusões, isto é, de situações anormais, são por ele 

chamadas de percepções enganosas. Nesses casos, o que é diretamente percebido são 

dados dos sentidos, já que a propriedade ou a coisa percebida não são reais ou 

existentes.

Ayer pretende estender a análise do argumento da ilusão para todos os casos 

de percepções sensíveis. Essa extensão se justificaria pela ausência de diferenças



qualitativas entre ambos os tipos de percepções, enganosas e verídicas. O próximo passo 

dos teóricos dos dados dos sentidos será, então, de acordo com Ayer, mostrar que não 

há diferença essencial entre ambos os tipos de percepções. Percepções verídicas e 

enganosas têm a mesma natureza. Assim, segundo a teoria, tudo o que é diretamente 

percebido são dados dos sentidos.

A prova para tal conclusão, de acordo com os teóricos dos dados dos sentidos, 

é que as experiências perceptivas são qualitativamente idênticas. Um bastão realmente 

torto e um bastão que aparece como torto por estar dentro d’água não apresentam 

diferença na qualidade da observação. Um indivíduo que sente dor num membro que já 

foi amputado tem uma dor similar àquele que sente uma dor em um membro real. A dor 

que ele sente não é diferente da dor que sentia no membro quando ainda o possuía. As 

miragens são exemplos de percepções enganosas que, devido à semelhança com a 

realidade, são tomadas como percepções verídicas. Quando alguém em pleno deserto 

percebe um oásis, a percepção de sua miragem é tão clara quanto a de um verdadeiro 

oásis, de modo que o indivíduo é persuadido a ir até ele. Alguns filósofos usam esses 

exemplos, diz Ayer, como prova da ausência de diferenças entre percepções verídicas e 

enganosas.

Outro ponto é que as percepções verídicas, assim como as enganosas, sofrem 

alterações de acordo com as condições externas ou com o observador. Um exemplo 

disso é um navio que parece pequeno de longe, mas quando se aproxima revela um 

tamanho bem maior. Há inúmeras percepções enganosas que mostram o navio pequeno; 

e, na mesma série de percepções, há finalmente uma percepção verídica que mostra o 

navio no seu tamanho real -  grande. Aqui, argumenta Ayer, não é possível diferenciar 

as percepções enganosas da verídica. A semelhança observada entre a percepção 

verídica e a sua antecedente enganosa é a mesma observada entre essa última e a sua 

antecessora enganosa. Nas palavras de Austin, “isso vai implicar que a diferença 

qualitativa entre esta percepção [a verídica] e sua predecessora imediata [enganosa] 

será da mesma ordem que a diferença entre duas percepções enganosas quaisquer, que 

sejam contíguas na série.” (SP, p. 65)

Os teóricos da doutrina concluem desse modo, segundo Ayer, que, como as 

coisas materiais não podem apresentar qualidades incompatíveis, segue-se que não são 
elas o que se percebe diretamente. Então, o que é diretamente percebido são dados dos 

sentidos. “Podemos ter conhecimento indireto das propriedades das coisas materiais.



Mas esse conhecimento, seguramente, terá de ser obtido por meio dos dados dos 

sentidos, já que eles são os únicos objetos dos quais, em percepção sensível, podemos 

ter consciência imediata.” (Ayer 1964, p. 11)
Austin entende que Ayer apresenta as ilusões de modo absolutamente 

equivocado. O maior problema da doutrina dos dados dos sentidos estaria, sobretudo, 

nos fatos apontados como exemplos de algumas percepções sensíveis, que não são 

corretamente analisados.

Como já foi visto, os filósofos da doutrina criticada por Austin usam o 

argumento da ilusão para sugerir que todas as coisas que são percebidas são dados dos 

sentidos. A primeira parte do argumento começa por indicar que algumas percepções 

são enganosas e, por isso, o que é visto não é parte da coisa material. Imediatamente, 

passam a chamar essas ilusões de dados dos sentidos. Na segunda parte do argumento, 

eqüivalem percepções verídicas e enganosas e concluem que tudo o que é percebido são 

dados dos sentidos. Austin analisa as duas partes do argumento da ilusão.

Segundo Austin, o erro de análise já se manifesta na primeira parte do 

argumento: a apresentação de todos os fatos como “ilusões”. Nem todos são ilusões, diz 

Austin. Alguns são ilusões, outros são delusões. O principal defeito das análises de 

Ayer consiste precisamente na confusão entre ilusão e delusão. “Por que será que temos 

a tendência -  se é que de fato a temos -  a confundir ilusões com delusões? Bem, pelo 

menos em parte, sem dúvida os termos costumam ser usados de modo vago.” (SP, p. 36) 

Há, certamente, uma enorme diferença entre ambas, pois, enquanto a ilusão é públíca, a 

delusão o não é. “Existem casos muito claros de ilusão ótica, como aquele em que de 

duas linhas de igual comprimento, uma parece mais comprida que a outra (...) ou a 

Mulher sem Cabeça no palco, apresentada de modo a parecer que não tem cabeça.” (SP, 

p. 34) Um exemplo de delusão é um indivíduo que vê ratos cor-de-rosa. Ou seja, as 

delusões pertencem apenas ao indivíduo que tem a experiência. Elas indicam algum 

problema pessoal, alguma perturbação sensitiva individual. “Casos típicos são os 

delírios persecutórios e as manias de grandeza. Tratam-se, basicamente, de crenças (e, 

portanto, talvez também de comportamento) em profundo estado de desequilíbrio, que 

provavelmente nada tem a ver com a percepção.” (SP, p. 35)

Ayer, no entanto, não diferencia ilusões e delusões. A maneira engenhosa 

como ele apresenta os exemplos confunde o leitor. “É preciso lembrar que Ayer toma o 

partido da delusão, ainda que o cite, junto com outros exemplos, como um caso de



ilusão. Não diz que o oásis parece estar onde não está, mas afirma, categoricamente, que 

‘não existe.” (SP, p. 37) É errôneo usar ordinariamente o termo ilusão para a maioria 

dos exemplos dados por Ayer que acompanham o argumento da ilusão. “O fato é que é 

difícil ver, em qualquer dos exemplos de Ayer, um caso de ilusão, a não ser que 

forcemos as coisas.” (SP, p. 34) Isso leva a uma formação errônea do que chamam de 

argumento da ilusão, pois, como Austin mostrou, há uma confusão no uso do termo 

“ilusão”.
Outro ponto importante que deve ser considerado, de acordo com Austin, é a 

familiaridade do homem com fatos anormais, como, por exemplo, o caso do remo reto 

que parece curvo dentro d’água. Quando o remo reto é imerso na água, a expectativa do 

observador será visualizar justamente um remo curvo. Na grande maioria dos casos, o 

indivíduo não somente tem a expectativa de ver o remo curvo como tem certeza de que 

o verá curvo. Não há, aí, uma ilusão, no sentido de que a percepção nos engana. Ao 

contrário, a percepção de um remo curvo, quando parcialmente imerso na água, apenas 

confirma nossas expectativas.

Mas o que é mais importante -  efetivamente decisivo -  para Austin, são as 

circunstâncias em que as experiências ocorrem. É preciso considerar a percepção como 

um todo, e não somente um aspecto isolado, destacado do contexto em que se insere. O 

bastão era reto e, de repente, quando colocado na água aparece torto. Note-se que ele só 

apresenta a aparência curva dentro d’água. Ao retirá-lo, volta a ser percebido como de 

fato é: reto. Não se deve julgar a percepção como verídica ou enganosa sem levar em 

consideração seu contexto. Ayer, ao separar a percepção de seu contexto, entende que 

certas percepções são enganosas, quando em verdade não o são.

Não parece exatamente um bastão curvo, um bastão curvo fora d’água -  no máximo, 
pode-se dizer que tem a aparência de um bastão curvo parcialmente imerso na água. 
Afinal, não temos como deixar de ver a água em que o bastão está parcialmente 
imerso. Sendo assim, o que é que, neste caso, é exatamente enganoso? O que há de 
errado, o que há de surpreendente, por pouco que seja, na idéia de um bastão ser reto 
e, às vezes, ter a aparência de curvo? Alguém imagina que, pelo fato de uma coisa 
ser reta, ela deva, com toda certeza, parecer reta o tempo todo e em todas as 
circunstâncias? (SP, p. 42)

A imagem no espelho também não serve como exemplo de ilusão. As 

circunstâncias da experiência são quase sempre evidentes, argumenta Austin. Ninguém, 

com exceção das crianças, ou de um selvagem, procuraria a imagem atrás do espelho.



Logo que se avista um espelho, sabe-se bem que ele refletirá uma imagem. O espelho é 

fabricado para este fim. “Ver alguma coisa num espelho não é como ver um bolo numa 

vitrine. Mas segue-se daí, dado que meu corpo realmente não está atrás do espelho, que 

eu não esteja vendo uma coisa material? É evidente que não. Em primeiro lugar, posso 

ver o espelho. Posso ver o meu próprio corpo ‘indiretamente’, ou seja, no espelho. 

Posso também ver o reflexo do meu próprio corpo, ou, como diriam alguns, uma 

imagem especular.” (SP, p. 44-5) Novamente, não há ilusão, porque não há engano.

Quanto às miragens, Austin argumenta que se alguém pensa perceber um oásis 

que não existe realmente, não é necessário denominar sua percepção enganosa de dado 

dos sentidos. A linguagem ordinária já dispõe de um nome bastante conhecido para tais 

situações: “miragem”. Mas, naturalmente, “miragem” não se aplica aos casos, bastante 

diferentes, analisados nos parágrafos anteriores.

A conclusão de Austin para a primeira parte do argumento da ilusão pode ser, 

então, apresentada do seguinte modo: não há como reunir todos esses fatos sob uma 

mesma natureza, a “ilusão”. Tratam-se de espécies diferentes de percepções. Além 

disso, muitos deles sequer têm o caráter enganoso, como Ayer sugere. E, finalmente, no 

caso em que há engano, a linguagem ordinária chama-o de “miragem”, sem postular 

entidades filosóficas intermediárias.

O modo como a linguagem ordinária é usada não costuma identificar tudo o 

que é percebido pela categoria coisas materiais. Há uma infinidade de coisas diferentes 

que são percebidas. Podemos perceber não somente uma coisa, mas também suas 

propriedades (o remo reto); ou, então, podemos perceber essa mesma coisa com uma 

propriedade que ela não tem (o remo “curvo”, quando imerso na água); finalmente, 

podemos perceber uma coisa que não existe (como um oásis, em uma miragem). 

Igualmente, não cabe dizer que todas as “coisas” que percebemos são “coisas 

materiais”. Além de remos e mesas, percebemos coisas tais como arco-íris, sombras, 

imagens que dificilmente diríamos que são “coisas materiais”.

Na análise da segunda parte do argumento da ilusão, Austin reitera que os 

partidários da doutrina dos dados dos sentidos não estabelecem qualquer diferença 

intrínseca entre as percepções verídicas e as enganosas, razão pela qual enunciam que 

os dois tipos de percepções fundam-se em dados dos sentidos.

Em primeiro lugar, Austin não aceita a tese de Ayer de que a percepção só tem 

dois sentidos: verídica ou enganosa. Como dizer isso quando nem se sabe ao certo o



que é a percepção? Antes de classificar espécies, é preciso saber o que significa o 

gênero. Austin parece acusar Ayer de: i) assumir, sem argumentar, que há “percepções”, 

entendidas como entidades (os dados dos sentidos); ii) que essas entidades, os dados 

dos sentidos, são igualmente abrangentes e estão presentes em todos os casos de 

percepção. Mas, pergunta Austin, o que são percepções? São entidades? Devemos 

aceitar sua abrangência total?

Ayer usa o termo ‘percepções’ (que, a propósito, nunça é definido ou explicado), e 
aceita como verdadeiro, aqui e por toda parte, que existe algum tipo de entidade de 
que temos consciência em absolutamente todos os casos -  a saber, as ‘percepções’, 
sejam elas enganosas ou verídicas. Mas é evidente que, se já fomos induzidos a 
engolir a idéia de que todo o caso, seja ele ‘enganoso’ ou ‘verídico’, nos fornece 
‘percepções’, seria muito fácil nos deixar convencer do excesso de escrúpulos em 
que incorreríamos ao não absorvermos, também, os dados dos sentidos com a mesma 
abrangência. Mas, na verdade, nem nos foi dito o que são as ‘percepções’, e o 
pressuposto de sua ubiqüidade foi introduzido sem explicações ou argumentos de 
qualquer espécie. (SP, p. 67)

Ayer aceita imediatamente tanto o pressuposto de que todas as percepções 

sensíveis são de um único tipo, quanto o pressuposto da divisão delas em dois tipos. 

“Não existe absolutamente nada que justifique nem o agrupamento desordenado das 

chamadas experiências ‘enganosas’, nem o das chamadas ‘verídicas’”. (SP, p. 67)

E o que dizer da qualidade das percepções? Segundo Ayer, não há 

absolutamente nenhuma diferença na qualidade de uma percepção enganosa e uma 

verídica. As características de ambas as percepções são exatamente as mesmas. Em uma 

palavra, a experiência de uma percepção enganadora é em tudo semelhante à 

experiência de uma percepção verídica. Austin protesta. Ele cita os sonhos para 

exemplificar que esse argumento não é assim tão evidente como supõe Ayer.

Segundo Austin, é de se esperar que Ayer classifique os sonhos como uma 

percepção de espécie enganosa. Então, terá ele que sustentar que os sonhos são 

qualitativamente idênticos ao estado de vigília. Mas como admitir isso sem espanto? É 

perfeitamente claro que a experiência do sonho apresenta muita diferença em relação à 

realidade.30

A próxima crítica de Austin diz respeito a um princípio aceito por Ayer, 

também sem maiores cuidados, o de que “quando duas coisas não têm a mesma

30 Os argumentos de Austin relacionados à diferenciação entre sonho e vigília foram considerados no 
Cap. II.



natureza não podem ser semelhantes ou quase semelhantes. Se eu nunca tivesse visto 

um espelho, mas me dissessem (a) que em espelhos vêem-se as coisas refletidas, e (b) 

que os reflexos das coisas não são ‘genericamente o mesmo’ que as coisas, há alguma 
razão pela qual eu deva imediatamente esperar que exista uma enorme diferença 

‘qualitativa’ entre ver as coisas e ver os seus reflexos? É evidente que não.” (SP, p. 70) 

O fato de alguém nunca ter visto sua imagem no espelho, supondo antecipadamente que 

a imagem e o seu rosto não possuem a mesma natureza, não conduz à conclusão de que 

a imagem não deva ser semelhante ao rosto. O fato de a imagem e o rosto terem 

diferentes naturezas não significa que ambos não possam ser semelhantes. Achar 

semelhanças entre duas coisas de diferentes naturezas não deveria ser encarado com 

tanta perplexidade, insiste Austin. “Se me disserem que um limão é genericamente 

diferente de um pedaço de sabão, será que devo ‘esperar’ que nenhum pedaço de sabão 

possa jamais assemelhar-se a um limão? Por que deveria?” (SP, p. 70)

Há, ainda, outro princípio admitido por Ayer que deve ser examinado 

criticamente, no entender de Austin. Segundo esse princípio, se as percepções 

enganosas não fossem qualitativamente idênticas às verídicas, nunca ocorreria ilusão. 

Pois, se fosse possível diferenciar exatamente quais percepções são enganosas, dado 

que seriam distintas das verídicas, nunca faríamos um julgamento errôneo, ou mesmo 

confuso, do que é percebido. Seria evidente quais percepções seriam as verídicas e 

quais não. O que pensar desse princípio?

Acontece que nem sempre o sujeito é hábil o suficiente para dizer exatamente o 

que percebe. O fato de algumas vezes alguém não ser capaz de discernir uma percepção 

e, então, fazer um julgamento errado, não deve levar à conclusão de que a natureza do 

que foi efetivamente percebido é tão idêntica à natureza do que deveria ser percebido de 

fato, e que foi impossível a distinção. Pode dar-se o caso em que a percepção é perfeita 

e verídica, mas o sujeito que a percebe não ser capaz, ágil ou perito para reconhecer a 

experiência sensível em que se encontra; e vice-versa.

Do fato de que às vezes sou ‘iludido’, enganado e levado a não conseguir distinguir 
entre A e B não se segue, absolutamente, que A e B devam ser indiscemíveis. Se eu 
tivesse sido mais cuidadoso ou atento, talvez me tivesse dado conta da diferença; 
talvez seja porque não sirvo para distinguir coisas desse tipo (anos de produção 
vinícola, por exemplo); talvez, ainda, nunca tenha aprendido a estabelecer distinções 
entre elas, ou não tenha muita prática nisso. (SP, p. 71)



Finalmente, Austin volta a insistir em um aspecto fundamental das 

experiências: as circunstâncias em que elas ocorrem. Elas são imprescindíveis também 

aqui, na análise da segunda parte do argumento da ilusão. Desprezar as situações de 

cada experiência pode ser uma maneira de confundir percepções. Por exemplo, ignorar a 

água no exemplo do remo nela imerso e dar atenção somente ao remo é o caminho certo 

para considerar a percepção enganadora do remo curvo semelhante à percepção 

verídica do remo reto. Mas, se prestarmos atenção às circunstâncias, não sentiremos a 

tentação de dizer que a percepção verídica é semelhante à percepção enganadora. Por 

isso, não é nem um pouco razoável omitir as circunstâncias. A experiência depende, 

especialmente, das circunstâncias em que ela ocorre, ou, se se quiser, as circunstâncias 

em que acontecem os fatos são partes essenciais desses fatos.

3. Os dados dos sentidos com o solução lingüística

Ayer, em sua avaliação da doutrina dos dados dos sentidos, faz uma ressalva 
que julga indispensável: a doutrina dos dados dos sentidos é razoável somente se a 

natureza dos objetos percebidos for pensada como uma questão lingüística. Ou seja, não 

está em jogo, de um ponto de vista ontológico, a natureza real dos objetos. Não se trata 

de uma discussão que procura esclarecer se os objetos são físicos ou mentais. Discute-se 

somente a percepção dos objetos e, para a percepção, a linguagem dos dados dos 

sentidos é mais adequada. De acordo com Ayer, se a natureza dos objetos for pensada 

como uma questão de fato a doutrina dos dados dos sentidos não é conveniente. 

Vejamos mais de perto como ele entende esse ponto.

Segundo Ayer, aqueles que defendem a tese de que a natureza dos objetos deve 

ser considerada como uma questão de fato diferenciam duas ordens de situações: as 

ilusões e os casos normais. E dirão, desse modo, que nos casos de ilusões, e somente 

neles, é que se percebe o objeto indiretamente. Então, o que se perceberia diretamente 

nas ilusões seriam apenas as aparências do objeto. O objeto, ele mesmo, não poderia ser 

diretamente percebido. Se as percepções ilusórias fizessem parte do objeto, ele teria 

propriedades contraditórias. Exemplificam usando o caso da moeda que, sob 

determinado ponto de vista, aparece como redonda e, sob outro ponto de vista, aparece 

como elíptica. Isso não se passaria com os casos normais, pois nesses a percepção do 

objeto seria direta.



Mas, segundo Ayer, a natureza do objeto não deve ser tomada como questão de 

fato, pois, se o for, i) deveria haver uma diferença intrínseca entre as percepções 

verídicas e enganosas, e, sendo assim, haveria diferentes tipos de percepções, o que 

possibilitaria distingui-Ias; ii) dado que as percepções verídicas e enganosas 

apresentariam qualidades diversas, a diferença entre elas seria de natureza e não de grau 

(por força disso, não seriam capazes de formar uma série contínua); iii) a existência das 

coisas materiais não estaria de forma alguma vinculada a algum observador, pois elas 

existiriam e possuiriam características próprias independentemente de serem percebidas.

Ayer sustenta que, como mostra o argumento da ilusão, não é possível 

diferenciar as percepções verídicas das enganosas. E mais, que percepções verídicas e 

enganosas não têm diferenças qualitativas, vale dizer, têm a mesma natureza. Além 

disso, Ayer sustenta que também no caso de percepções verídicas, as coisas não são 

diretamente percebidas. Há casos em que as diferenças perceptivas são de grau, não de 

natureza, como se nota no caso do navio, já anteriormente citado, que de longe parece 

pequeno mas que de perto parece, e é de fato, grande. Por último, Ayer não admite que 

os objetos sejam independentes do observador. É que as percepções só são ilusórias por 

causa das circunstâncias e do observador.

Em primeiro lugar, quando se examinam os argumentos subsidiários que devem 
provar que o que percebemos quando nossas percepções são verídicas não pode ser 
genericamente diferente daquilo que percebemos quando elas são enganosas, 
descobre-se que cada um deles se fimdamenta numa premissa que é, no mínimo, 
questionável. Aceita-se como certo que, se as percepções verídicas e as enganosas 
fossem percepções de objetos de tipos diferentes, elas sempre seriam 
qualitativamente distinguíveis; ou que elas não seriam, com respeito às suas 
qualidades e às condições de suas ocorrências, capazes de serem variadas em uma 
série contínua; ou, em terceiro lugar, que coisas materiais podem existir e ter 
propriedades sem serem causalmente dependentes de qualquer observador. (Ayer 
1964, p. 12)

Portanto, conclui Ayer, a questão acerca dos dados dos sentidos não pode ser 

uma questão de fato, já que não há diferença intrínseca entre percepções verídicas e 

enganosas. Como vimos, para Ayer, as diferenças existentes entre as percepções são de 

grau e não de natureza. Assim, propõe Ayer, a teoria dos dados dos sentidos ofereceria 

somente uma linguagem mais precisa para descrever os fatos.31

31 No próximo item, veremos, com mais detalhes, de que maneira Ayer pretende que a linguagem dos 
dados dos sentidos seja mais precisa do que a linguagem ordinária.



Austin discorda da posição de Ayer. Para Austin, Ayer não pensa o “argumento 

da ilusão” apenas como uma questão lingüística, como se a doutrina dos dados dos 

sentidos fosse simplesmente um outro modo possível de falar acerca dos mesmos fatos. 

De modo algum, Ayer estaria enganado sobre a própria natureza de seu 

empreendimento. Para Austin, o modo como Ayer tenta provar que a questão é 

lingüística e não fatual já evidencia que ele trata a questão como fatual. E que, segundo 

Ayer, não existem “fatos empíricos”, ou melhor, não existem “fatos empíricos de coisas 

materiais”. Os “fatos empíricos” que existiriam seriam “fatos empíricos de dados dos 

sentidos”32 e as únicas coisas perceptíveis seriam meras aparências.

Não existem, na opinião de Ayer -  na sua verdadeira opinião -  , outros ‘fetos 
empíricos’. O fato incontestável é que existem dados dos sentidos; essas entidades 
realmente existem, e são o que são; quaisquer outras entidades sobre as quais nos 
ocupássemos em falar como se existissem configurariam apenas uma questão de 
conveniência verbal, mas ‘os fatos aos quais se pretende que essas expressões 
remetam’ serão sempre fatos acerca de dados dos sentidos. (SP, p. 83-4)

Há também outro ponto importante a ser considerado, diz Austin. É a natureza 

da realidade. A constatação de Ayer de que o problema do argumento da ilusão deve ser 

uma questão lingüística, e não fatual, conduz Ayer à teoria das “duas linguagens”. 

Assim, a linguagem dos “dados dos sentidos” descreveria apenas as propriedades

32 Posteriormente ao The Foundations of Empirical Knowledge (1940), Ayer parece ainda sustentar essa 
idéia: “Pode minha visão atual de uma mesa, considerada puramente nela mesma como uma experiência 
visual transitória, de modo concebível garantir que estou vendo alguma coisa que também é tangível, ou 
visível, para outros observadores? Pode ela até mesmo garantir que estou vendo algo que existe em outro 
tempo que não este, digamos algo feito de tais e tais materiais ou dotado de tais e tais propriedades 
causais ou servindo a tal e tal propósito? Parece-me evidente que não pode. Mas, se estas conclusões não 
são logicamente garantidas pelo conteúdo de minha atual experiência visual, estamos autorizados a dizer 
que elas o transcendem e é exatamente isso que pretendo dizer ao declarar que meu juízo que isso é uma 
mesa encerra uma inferência. Encerra uma inferência, não no sentido de que ela resulte de algum 
processo consciente de raciocínio, mas no sentido de que afirma mais do que pode logicamente ser 
implicado por qualquer explicação estrita da experiência sobre a qual ela se baseia. O que entendo aqui 
por explicação estrita é aquela que está vinculada à experiência no sentido de que ela descreve a 
qualidade 5do que é sensivelmente apresentado sem conduzir a qualquer outra implicação de qualquer 
espécie. Normalmente não formulamos tais proposições porque estamos interessados, não nos dados 
enquanto tais, mas nas interpretações que temos aprendido a dar-lhes. Não posso, contudo, descobrir 
qualquer razão lógica pela qual eles não deveriam ser formuláveis.” (Ayer 1975, p. 104. Os itálicos são 
meus.)



aparentes das “coisas materiais”, e nunca suas propriedades reais. Desse modo, o termo 

“real” é usado com um sentido único, geral, para qualificar todas as “coisas materiais”.

Austin não aceita esse uso do termo. Ele inicia uma minuciosa análise sobre o 

termo “realidade”, ressaltando que, de um lado, “real” tem um uso normal e, de outro, 

um anormal. Primeiramente, considera que “real” é uma palavra normal e corriqueira. 

Há uma significação já estabelecida pela linguagem comum e não é tão simples assim 

alterar o seu significado. “Devemos estar sempre precavidos contra o hábito filosófico 

de rejeitar, como ‘não importantes’, alguns (ou mesmo todos) usos correntes de uma 

palavra, hábito este que toma a deturpação quase inevitável.” (SP, p. 89) Em seguida, 

observa que há também um uso anormal da palavra: “real” não apresenta um significado 

único do mesmo modo que “amarelo”, “cavalo” e “caminhada” apresentam. Para 

exemplificar esse uso anormal, Austin assemelha “real” com “críquete” :

considerem-se as expressões ‘bola de críquete’, ‘pá de críquete’, ‘pavilhão de 
críquete’, ‘tempo favorável ao críquete’. Alguém que não conhecesse críquete e 
estivesse obcecado com o uso de palavras ‘normais’, como ‘amarelo’, podia olhar 
fixamente para a bola, a pá, a edificação, a condição do tempo e tentar detectar a 
‘qualidade comum’ que é atribuída a estas coisas pela presença do termo ‘críquete’. 
(SP, p. 90)

Esforçar-se por achar uma qualidade comum a todos esses usos de críquete é 

tão desnecessário quanto buscar uma qualidade comum ao termo “real”. Pode-se pensar 

em “pato real”, “creme real” ou “progresso real”. Todos esses usos possuem 

significados diferentes. Nesse sentido, Austin enumera quatro aspectos relevantes do 

uso de “real”:

a) “Real” é uma palavra que tem “fome” de substantivo: “real” não deve ser 

usado em fórmulas como “isto é real”, mas somente em fórmulas que contenham um 

substantivo, como “isto é um x real”. Para que a pergunta “é real ou não?” tenha sentido 

é necessário ter uma resposta para “que tipo de coisa real?”. “Podemos perfeitamente 

dizer de uma coisa que ela é cor-de-rosa sem conhecê-la, sem qualquer referência àquilo 

que ela é. Mas não é assim com ‘real’.” (SP, p. 96)

As expressões “estes diamantes são cor-de-rosa” e “estes diamantes são reais” 

parecem gramaticalmente semelhantes e ambas têm sentido. No entanto, se retirarmos o

33 No capítulo anterior já foram expostas algumas análises de Austin sobre o termo “real”, referentes 
especialmente ao texto “Outras Mentes”.



substantivo teremos algo como “isto é cor-de-rosa” e “isto é real”. Vê-se, então, que a 

primeira continua com sentido, enquanto a segunda não. Dizer que algo é cor-de-rosa é 

possível mesmo quando não se sabe do quê se está falando; “real”, ao contrário, pede 

um substantivo.

b) “Real” é uma palavra que “veste calças”.34 Ou seja, é necessário o “não- 

real” para que o “real” seja corretamente empregado. Isso porque o uso do termo “real” 

só tem sentido quando o substantivo que o acompanha possa também, de algum modo, 

não ser real. Um pato real, exemplifica Austin, é diferente de um pato de brinquedo ou 

de qualquer outra coisa que se assemelhe a um pato. Por isso é que, para ele, “real” é 

uma palavra que “veste calças”. O uso da palavra “real” significa que a análise do que é 

um x mostra também o que é um não-x. É necessário, por conseqüência, ter consciência 

de um “x não-real” para descobrir o que é um “x real”.

A afirmação de que algo é real, de que um tal e tal é real, só possui sentido definido 
à luz de um modo específico pelo qual podia não ser, ou não ter sido, real. ‘Um pato 
real’ difere do simples ‘um pato’ somente porque é usado para excluir vários modos 
de não ser um pato real -  mas uma imitação, uma fotografia... Eis aí porque a 
tentativa de encontrar uma característica comum a todas as coisas que são, ou 
podiam ser, chamadas de ‘reais’ está fadada ao fracasso; a função de ‘real’ não é a de 
contribuir positivamente para a caracterização do que quer que seja, mas a de excluir 
possíveis modos de não ser real. (SP, p. 97-8)

c) “Real” é uma palavra “dimensionadora”: nesse aspecto, é o termo mais geral 

de todo um grupo de mesma espécie. Dentre esse grupo, Austin dá exemplos de termos 

como, do lado positivo, “vivo”, “verdadeiro” e “natural” e, do lado negativo, 

“artificial”, “falso”, “falsificado”.

Aqui surge um grande número de questões -  nas quais não pretendo me deter -  que 
dizem respeito à composição dessas famílias de palavras de ‘realidade’ e de palavras 
de ‘irrealidade’, e também a serem feitas entre seus membros individuais. Por 
exemplo, como é que a distinção entre creme real e creme sintético difere da 
distinção entre creme puro e creme falsificado? Por que os dentes falsos são 
chamados de ‘falsos’ em vez de, digamos, ‘artificiais’? E por que os membros 
artificiais são assim chamados, de preferência a ‘falsos’? (SP, p. 100)

d) “Real” é uma palavra “ajustadora”: ela ajusta outros termos de acordo com 

as exigências lingüísticas. As palavras ajustadoras são eficientes instrumentos para 

aumentar o uso de termos já conhecidos na linguagem. São também de grande utilidade,

34 Trouser-word.



já que o vocabulário é reduzido em relação às inumeráveis situações a descrever. Austin 

também chama essas palavras de “dispositivos de flexibilidade”, devido ao fato de 

serem úteis para muitas palavras e em diversas situações. A palavra “como” é, segundo 

ele, o melhor exemplo. “ ‘Este animal é como um porco’. (‘Como’ é a grande palavra 

ajustadora, ou, dito de outro modo, o principal dispositivo de flexibilidade com a ajuda 

do qual, a despeito do limitado alcance de nosso vocabulário, sempre podemos evitar 

uma situação em que não tenhamos o que dizer.) E então, tendo dito desse animal que 

ele é como um porco, podemos prosseguir com a observação: ‘Mas não é realmente um 

porco”’. (SP, p. 102) Nesse sentido, mesmo que a situação não permita ao observador 

afirmar de modo seguro que “isto é um porco”, não é necessário substituir “porco” por 

outra palavra.

Vê-se, desde logo, que é uma questão difícil justificar o uso do termo “real”. A 

palavra “como” parece suficiente para as descrições que precisamos fazer em 

circunstâncias desconhecidas ou inesperadas. Então, indaga Austin, “por que 

precisamos de ‘real’ como palavra ajustadora, ao lado de ‘como’? Por que, exatamente, 

temos às vezes que dizer ‘é como um porco’, e, outras vezes, ‘não é um porco real’? 

Responder adequadamente a estas questões constituiria um grande avanço no sentido de 

tomar realmente claro o uso, o ‘significado’ de ‘real’.” (SP, p. 104)

Ao que parece, a própria interrogação a respeito de um objeto ser ou não real 

surge somente quando se quer excluir algo. Em outras palavras, a questão da realidade 

só aparece quando se faz um contraste do que não é real com o que é real. Desse modo, 

não há dúvidas gerais, pois “não se podem estabelecer critérios gerais para distinguir o 

real do não-real.” (SP, p. 104) As dúvidas acerca do que é possível perceber são 

específicas, razão pela qual o autor as considera solucionáveis. E isso se deve à 

possibilidade de escolher entre um diamante real em contraste com um artificial. 

Conclui-se, então, que real não deve ser usado, como sugere Ayer, para qualificar 

objetos em geral.

Ayer comete um erro ao tentar elaborar uma definição geral para o termo 

“real”. O problema é que a análise dele sobre a realidade é restrita a uns poucos 

exemplos em que “real” é usado. Não basta dizer apenas que há duas espécies de 

percepções enganadoras: a qualitativamente enganadora -  em que a qualidade da 

“coisa material” não existe, como a cor por exemplo -  e a existencialmente enganadora

35 Para uma crítica da teoria de Austin, ver Cabanchik, S. M., 2001.



-  em que a própria “coisa material” não existe, como é o caso de um oásis -  de modo 

que essas duas espécies fossem capazes de dizer tudo acerca da realidade. Há inúmeros 

outros casos que Ayer não analisa. Austin cita alguns, como um pato de chamariz, ou a 

cor real do cabelo.

Assim, o termo “real” nunca poderá ser expresso numa fórmula geral. Para 

saber exatamente o que se pergunta sobre o “real” deve-se considerar as circunstâncias 

de cada caso isolado. “[É] sempre fatal embarcar na explicação do uso de uma palavra 

sem considerar seriamente mais do que uma reduzida fração dos contextos em que ela é 

efetivamente usada. Neste caso, como em outros, Ayer parece ter sido encorajado a 

empreender essa tarefa fatal por uma propensão inicial a acreditar que a área pode ser 

nítida e exaustivamente dividida em duas.” (SP, p. 113-14)

A própria questão ontológica perde sentido, nessas análises de Austin. A 

expressão “a realidade” não possui um sentido unívoco, nem apresenta um sentido 

positivo e autônomo. Ao contrário, “real” tem um sentido negativo e dependente. Se é 

assim, não cabe mais discutir sobre a “Natureza da Realidade” (SP, p. 87) e a referência 

a uma suposta natureza da realidade deve certamente ser tomada como ironia.36

4. O duplo sen tido  do verbo “perceber”

Ao dizer que a teoria dos “dados dos sentidos” é uma solução lingüística para o 

problema da ilusão, Ayer pretende apontar que essa teoria não é a única alternativa 

possível. A doutrina não revela nenhuma novidade em relação aos fatos. Um teórico dos 

“dados dos sentidos” e um homem comum observam os mesmos fatos. O que muda é a 

linguagem que cada um utilizará para descrevê-los. E que, para Ayer, a linguagem 

ordinária não apresenta o rigor de uma linguagem adequada à questão da percepção. O 

que não significa, todavia, que ela não possa ser usada para outros propósitos. Também 

é possível, evidentemente, falar acerca da percepção dos fatos usando a linguagem 

ordinária, mas, antes disso, é necessário desfazer algumas contradições aparentes que 

alguns teóricos dos dados dos sentidos costumam imputar à linguagem ordinária, diz 

Ayer.

O caso do remo imerso na água serve para ilustrar esse ponto. O homem 

comum, que percebe um remo reto fora da água, diria que percebe um remo curvo,

36 Cabanchik, 2001, p. 33, parece levar a sério a expressão “a Natureza da Realidade”.



quando o imergimos na água. Mas, dado que o remo não é curvo e que não há diferença 

nas qualidades das percepções do remo, o homem comum teria de atribuir qualidades 

incompatíveis ao mesmo objeto, pois o remo não pode ser reto e curvo ao mesmo 

tempo. Percebendo o remo ora reto, ora curvo, e sendo incapaz de distinguir dois 

sentidos do verbo “perceber”, ele se veria forçado a dizer que o remo é reto e curvo, 

uma vez que se julga, usualmente, que o que percebemos está no objeto percebido, isto 

é, que somente percebemos o que existe realmente.

O uso da linguagem ordinária, contudo, não é contraditório assim, afirma Ayer. 

Uma análise dos verbos perceptivos, como “perceber”, “ver”, “tatear”, etc., é capaz de 

desfazer esse engano. O uso do verbo “perceber”, por exemplo, indicaria dois sentidos 

diferentes. Em um sentido, o verbo implica existência e, no outro, não a implica. O erro 

dos que julgam que linguagem ordinária é contraditória está em confundir os dois 

sentidos. Dito de outro modo, é perfeitamente correto e inteligível dizer “eu percebo um 

bastão curvo”, pois há um sentido corrente em que perceber não implica existir. E se, 

depois, percebe-se que o bastão era de fato reto, diz-se “pensei que o bastão era curvo, 

mas ele era realmente reto”. O fato, isto é, o bastão reto que imerso na água parece 

curvo, é o mesmo. Mudam as convenções de linguagem segundo as quais descrevemos 

esse fato. Uma linguagem diz que o que é percebido é um dado dos sentidos, enquanto a 

outra diz que é o objeto sem existência real, ou o objeto sem a propriedade que 

percebemos. No primeiro caso, a percepção implica a existência do percebido (um dado 

dos sentidos); no segundo caso, não implica, já que o remo não é curvo.

Do mesmo modo, Ayer identifica dois sentidos do verbo ‘Ver”. “Eu vejo uma 

estrela”, ou “eu vejo uma mancha prateada’*. Mas como justificar o fato de ver uma 

estrela e, em outro sentido, uma mancha prateada? A resposta é que, no primeiro 

sentido, em “ver uma estrela”, “ver” implica existir; já no segundo sentido, em “ver uma 

mancha prateada”, “ver” não significa existir. Dizer de um objeto que ele existe não é 

dizer que ele necessariamente deva ter as características aparentes. E ainda, ver algo 

não implica necessariamente a existência, como no caso da mancha prateada e também 

do bastão torto.

E importante ressaltar ainda, segundo Ayer, que a linguagem ordinária 

usualmente não exige atenção aos dois sentidos. Geralmente, os fatos são descritos de 

outro modo. Ao invés de falar “é uma mancha prateada” -  quando na verdade trata-se 

de uma estrela -  costuma-se dizer “parece ser uma mancha prateada”.



O ponto importante a perceber é que nós não requeremos os dois usos a fim de 
descrever os fatos. Vamos supor que, no nosso exemplo, o homem decide usar a 
palavra ‘ver’ somente no sentido em que ele está justificado em dizer que ele vê a 
estrela. Como, então, ele expressa o feto que o que ele vê em outro sentido é um 
ponto não maior que uma moeda de seis pence? Simplesmente usando a palavra 
‘parece ser’ ao invés de ‘é\ E esta terminologia da ‘aparência’ é algo que nós 
freqüentemente usamos na descrição de fetos desse tipo. (Ayer 1964, p. 23)

Para os teóricos dos dados dos sentidos, a linguagem ordinária é ambígua; por 

isso, preferem um modo de falar mais preciso e rigoroso. Usam, então, o verbo 

“perceber” e todos os outros verbos perceptivos sempre pressupondo existência. Mas 

isso, segundo Ayer, é apenas questão de simpatia por um método descritivo. Nenhum 

dos dois modos de falar envolve a verdade ou a falsidade dos fatos. Os fatos são os 

mesmos, independentemente da linguagem usada para descrevê-los. Para um bastão 

curvo dentro d’água, pode-se dizer tanto que “um bastão que parece curvo é percebido”, 

quanto que “um ‘dado dos sentidos’ é percebido”. Assim, argumenta Ayer, a linguagem 

dos “dados dos sentidos” não envolve nenhuma descoberta fatual. É apenas uma 

recomendação do uso de uma linguagem.

O filósofo que diz que está vendo um dado dos sentidos em um caso onde a maioria 
das pessoas diriam que estão vendo uma coisa material não está contradizendo a 
opinião dada sobre nenhuma questão de feto. Ele não está propondo uma nova 
hipótese que poderia ser verificada ou refutada empiricamente. O que ele está 
fazendo é simplesmente recomendar um novo uso verbal. Ele está nos propondo que, 
ao invés de falar, por exemplo, de ver um bastão reto que parece torto, ou de ver um 
oásis quando não há nenhum, nós devemos felar de ver um dado dos sentidos que 
realmente tem a qualidade de ser torto, e que pertence a um bastão reto, ou de ver um 
dado dos sentidos que realmente tem as qualidades que são características da 
aparência de um oásis, mas que não pertence a nenhuma coisa material. Se 
aceitarmos essa recomendação não sem porque a linguagem ordinária é imperfeita, 
no sentido que ela não nos fornece os significados para descrever todos os fatos, ou 
no sentido que ela nos obriga a descrever erroneamente alguns deles; mas 
simplesmente porque ela não é, para o propósito em questão, um instrumento tão 
bom quanto a linguagem dos dados dos sentidos. (Ayer 1964, p. 25-6)

Austin não aceita a tese do duplo sentido. Não há dois sentidos do verbo 

“perceber”, um que implica existência do objeto e outro que não a implica. “Numa 

visita ao zoológico, posso dizer ‘é um leão’, apontando para um dos animais. E também 

posso dizer, apontando para um foto em meu álbum: ‘é um leão’. Será que isso mostra 

que a palavra ‘leão’ tem dois sentidos -  um que remete ao animal, e outro que remete à 

imagem de um animal? E evidente que não.” (SP, p. 124) O verbo “perceber” apresenta



um único sentido na linguagem ordinária. Ayer utiliza o exemplo da estrela e da mancha 

prateada sugerindo que quando alguém diz “vejo uma mancha prateada” o verbo “ver” 

não implica existência. Mas, diz Austin, é evidente que essa afirmação “implica a 

existência da mancha.” (SP, p. 127) E, do mesmo modo que não há esse sentido de 
“ver”, não há tampouco o outro sentido, em que “ver” implica a qualidade de não ser 

maior que uma moeda de seis pence. “O fato é que, da mesma forma que não existe um 

‘sentido’ de ‘ver’ segundo o qual aquilo que é visto ‘não precisa existir de forma 

alguma’, também não existe sentido de ‘ver’, nem o mesmo nem qualquer outro, no 

qual seja impossível que o que é visto ‘deva parecer ter qualidades que realmente não 

tem’.” (SP, p. 129-30)

Para explicar os exemplos de Ayer, em vez de introduzirmos dois sentidos de 

“perceber” ou “ver”, podemos simplesmente dizer que esses verbos têm diferentes 

implicações conforme a construção da frase. Segundo Austin, “tudo indica que seria 

melhor dizer que as implicações de ‘perceber’ podem diferir em diferentes construções, 

e não apenas afirmar que existem dois sentidos de ‘perceber’.” (SP, p. 123) No caso da 

visão dupla, Ayer usa as frases “estou percebendo dois pedaços de papel” e “se dois 

pedaços de papel são realmente percebidos...” como se a segunda frase fosse 

conseqüência da primeira. Ayer muda a construção da frase sem dar a devida atenção às 

implicações envolvidas em cada construção. Ora, argumenta Austin, “mesmo que 

‘Percebo dois papéis’ não precise querer dizer que existem dois pedaços de papel, 

parece que ‘Dois pedaços de papel são realmente percebidos’ não é compatível com o 

fato de ali existir apenas um.” (SP, p. 123)

Naturalmente, pode-se ampliar ou estender o uso de uma palavra para 

circunstâncias especiais, sem que isso implique que se trate de um novo sentido da 

palavra. Além do cuidado com a construção da frase, é importante observar as 

circunstâncias em que os objetos são percebidos. Não há dúvida de que o caso da visão 

dupla é uma situação especial, similar ao de uma pessoa que, em delírio, vê ratos cor- 

de-rosa. O fato “de que uma situação excepcional possa induzir-me a usar palavras 

essencialmente apropriadas a uma situação diferente e normal não basta para estabelecer 

que, em geral, existam dois sentidos diferentes e normais (‘corretos e familiares’) das 

palavras, ou de uma só das palavras que uso.” (SP, p. 123)

Não obstante, Ayer, apesar de admitir que suas conclusões no The Foundations 

o f Empirical Knowledge foram precipitadas, acredita que a teoria dos dados dos



sentidos sobrevive à análise crítica de Austin. Apesar de alguns argumentos de Austin 

serem bem fundamentados, eles não são suficientes, segundo Ayer, para refutar a sua 

doutrina. Considerarei alguns pontos principais da discussão de Ayer.

a) Considerações gerais de Austin sobre o homem comum. Ayer não considera 

um problema os filósofos tomarem como exemplos do que é percebido “espécimes de 

tamanho médio dos gêneros secos”, tais como mesas e cadeiras. O argumento dele é o 

seguinte: o homem comum acredita que percebe de modo direto esses tipos de objetos, 

freqüentemente citados pelos filósofos, do mesmo modo que acredita que percebe todos 

os outros tipos de coisas listadas por Austin, como nuvens, sombras, arco-íris, vozes etc. 

Desse modo, observam-se três propriedades comuns nas coisas que o homem comum 

percebe: são acessíveis a mais de um sentido; são públicas; e existem sem que sejam 

necessariamente percebidas.

Das três, a propriedade de ser acessível a mais de um sentido é a menos universal. 
Entre os objetos da lista de Austin, ela não é possuída pelas sombras e pelos arco-íris, 
que são acessíveis somente à visão, ou pelas vozes, que apenas podem ser ouvidas, e 
possivelmente nem pelos filmes nas telas, pois se pode argumentar que só se pode 
tocar a tela e não o filme. Entretanto, a maioria das coisas que podem ser pensadas 
como visíveis também o são como tangíveis. As outras duas propriedades pertencem 
a tudo o que normalmente é dito ser percebido, com exceção das imagens mentais, 
dos sentimentos corpóreos e das alucinações pessoais, caso possam ser considerados 
objetos de percepção. E preciso notar também que geralmente elas se harmonizam, 
no sentido de que quase tudo o que é pensado como perceptível por mais de um 
observador é pensado também como capaz de existir sem ser percebido. (Ayer 1975, 
p. 90)

Com isso, Ayer argumenta que o fato de os filósofos usarem sempre os 

mesmos exemplos não compromete a conclusão. Se eles considerassem todos os 

exemplos listados por Austin, a conclusão permaneceria a mesma. Uma teoria da 

percepção que compreenda os “objetos de tamanho moderado de gênero seco” também 

alcançará outros objetos.

Entretanto, Ayer não explica claramente como se daria tal abrangência. Persiste 

no erro de agrupar absolutamente todas as coisas perceptíveis sob o título de “coisas 

materiais”. Assim, a crítica primeira de Austin permanece de pé: “simplificação 

excessiva, esquematização e constante repetição da mesma série de ‘exemplos5 

estéreis...” (SP, p. 10) Há muitas espécies diferentes de coisas percebidas: sombras, 

vozes, rios, imagens no cinema etc., e parece, no mínimo, estranho chamar de “coisas 

materiais”.



Segundo Austin, o homem comum não é um realista ingênuo e os fatos 

empíricos não conflitam com suas crenças. Se os filósofos que sustentam a doutrina dos 

“dados dos sentidos” o consideraram ingênuo, é porque eles limitaram suas análises a 

um reduzido número de fatos e, mesmo estes, não foram corretamente investigados e 

descritos. Para L. W. Forguson “Ayer não compreendeu adequadamente as objeções 

primárias de Austin à teoria dos dados dos sentidos.” (Forguson 1969, p. 341)

b) Julgamento perceptivo ordinário: Austin defendeu que as afirmações feitas 

em condições absolutamente normais e na ausência de qualquer razão especial de 

dúvida são corretas. Nesse caso, quando estou diante de uma cadeira e afirmo 

categoricamente “isto é uma cadeira”, estou certa. Não há nenhum elemento de 

incerteza nessa experiência. Meu julgamento perceptivo foi exato. Ayer, entretanto, 

encontra, mesmo nesse tipo de experiência, um elemento de incerteza: a experiência 

poderia ter ocorrido mesmo na ausência da cadeira. Desse modo, a existência da cadeira 

pode ser colocada em dúvida. Mesmo tendo toda a certeza do fato, no seu grau mais 

alto, a existência permanece em dúvida.

Segundo Ayer, o ponto dessa questão é puramente lógico. A existência do 

objeto não é logicamente dedutível da experiência. Por mais perfeita e completa que 

sejam as condições da experiência, ela nunca poderá garantir a existência do objeto. A 

afirmação “isto é uma cadeira” pode ser enunciada por alguém que se encontra ou não 

diante dela. Pode-se afirmar a existência da cadeira, ou de qualquer outro objeto, diz 

Ayer, mesmo quando o objeto não existe. Pois quem afirma pode estar enganado ou 

hipnotizado. A experiência que fornece o julgamento verdadeiro é logicamente 

consistente com aquela que dá o julgamento falso. Desse modo, não basta um bom 

observador, com condições favoráveis -  boa distância, bons olhos, boa iluminação -  

para deduzir a existência do objeto. Nenhum número finito de enunciados 

observacionais descritivos resultará logicamente na existência de algo. “Assim, quando 

os teóricos dos dados dos sentidos dizem que mesmo nas condições mais favoráveis de 

percepção a existência da cadeira continua incerta, o que deve ser entendido é que o 

enunciado de que a cadeira existe não se segue logicamente de nenhum enunciado, ou 

de nenhum número finito de enunciados, que são limitados a descrever o conteúdo da 

experiência do observador.” (Ayer 1969, p. 286)

Dito de outro modo, quando um julgamento perceptivo é feito -  como “isto é 

uma cadeira” -  ele não abrange apenas o “conteúdo da experiência”, ou a percepção



imediata do que é visto. Ele vai muito além da evidência. O julgamento perceptivo não 

é indefinido; além da experiência imediata, ele identifica também o tipo específico do 

objeto. E essa especificidade, argumenta Ayer, carrega uma série de propriedades que 

não fazem parte do “conteúdo da experiência”, isto é, que são apenas supostas como 

pertencentes ao objeto.

“Eu vejo uma maçã”, de acordo com Ayer, é um exemplo de uma afirmação 

em que nem todas as propriedades do objeto são percebidas. Tal afirmação traz a 

suposição de o objeto ser sólido, macio, suculento etc.; e, também, suposições negativas 

como não ser de plástico, não ser líquido, e assim por diante. E que quando alguém 

percebe uma maçã, diz Ayer, o seu julgamento perceptivo não se limita simplesmente à 

observação visual, ou ao “conteúdo da experiência”. O que é visto imediatamente são 

apenas algumas propriedades do objeto. Em uma palavra, vê-se a aparência; as 

propriedades essenciais do objeto não são percebidas. “É perfeitamente correto para eu 

dizer que eu vejo a maçã: mas isto prova somente o ponto em que fazendo um 

enunciado deste tipo eu me comprometo com a existência de muito mais do que eu 

estritamente vejo.” (Ayer 1969, p. 292)

Ayer quer chegar ao seguinte ponto: um único ato de percepção -  como a 

experiência perceptiva de ver uma maçã -  não pode proporcionar a totalidade de 

suposições necessárias para a identificação do objeto. A simples visão de uma maçã, ou 

do que quer que seja, não implica aquelas três propriedades que ele considerou 

fundamentais para a percepção de um objeto: ser acessível a mais de um sentido, a mais 

de um observador e existir sem ser percebido.

Se assim é, e é assim para Ayer, a percepção revela tão somente as aparências 

do objeto -  “isto é uma maçã”. Então, uma linguagem que trabalhe com o que realmente 

é percebido, ou seja, com as aparências, é mais adequada, pois as afirmações ordinárias 

não nomeiam exatamente o que é visto; elas ocultam a possibilidade da inexistência do 

objeto. Ayer, então, sugere denominar as afirmações sobre o que é percebido de 

“afirmações experienciais”. A “afirmação experiencial”, ao contrário da ordinária, 

refere-se tão somente ao “conteúdo da experiência”. “E possível formular um enunciado 

que não vai além da evidência, no sentido em que não incluem nenhuma implicação 

sobre o status do que é visto. Uma afirmação desse tipo, que eu proponho chamar de 

“afirmação experiencial”, simplesmente registra a presença de um padrão visual”. (Ayer 
1969, p. 286)



Desse modo, têm-se, de um lado, as “afirmações experienciais” -  que se 

referem exclusivamente ao “conteúdo da experiência”, isto é, ao que é dado no “padrão 

visual” da percepção — e de outro, as afirmações ordinárias — que são os resultados dos 

julgamentos perceptivos; estes, por sua vez, vão muito além da evidência.

Entretanto, segundo Austin, o bom resultado de uma determinada afirmação 

não depende “do tipo de frase que uso ao fazer a afirmação, mas de quais são as 

circunstâncias em que a faço”. (SP, p. 150) Assim, não é a “afirmação experiencial” -  

que por ser, segundo Ayer, uma linguagem mais precisa -  que fará a diferença. Ayer 

crê, ainda, que o conteúdo ou sentido de uma frase depende dela isoladamente, fora de 

todo e qualquer contexto; para Austin, entretanto, uma frase não tem sentido fora do seu 

uso ou emprego em determinadas circunstâncias.

A finalidade de Ayer no uso da linguagem dos dados dos sentidos não é, diz 

Austin, apenas sugerir um novo modo de falar, mais adequado e correto, que evite as 

ambigüidades do vocabulário comum; tais ambigüidades, como procurou mostrar, não 

existem. A finalidade é, em especial, encontrar ou formular uma linguagem perfeita. Eis 

a verdadeira razão da necessidade da nova linguagem: a busca do incorrigível.

No entanto, Austin observa que a afirmação “isto é um porco”, dita por alguém 

que está em circunstâncias perfeitamente adequadas para assegurá-la, é tão incorrigível 

quanto qualquer outra, por mais cautelosa que essa outra seja no que diz respeito às 

aparências. “Agora parece-me estar vendo algo como um porco” é incorrigível da 

mesma forma que “isto é um porco”. “Uma vez abandonada a idéia de que existe um 

tipo de frase especial que é incorrigível enquanto tal, podemos muito bem admitir que 

muitos tipos de frases podem ser utilizados para enunciados afirmativos que são, de 

fato , incorrigíveis -  no sentido em que, ao serem formulados, as circunstâncias são tais 

que esses enunciados são completa, definitiva e irrevogavelmente verdadeiros”. (SP, p. 

151)

A linguagem por si só não é incorrigível. Não há nenhum tipo de fórmula 

gramatical que resulte em enunciados ideais. A grande dificuldade de tal 

empreendimento é que a linguagem não é isolada dos fatos. A linguagem não se limita 

apenas a sentenças descritas por um sujeito. Ela é, acima de tudo, dependente das 

circunstâncias.

Outro ponto que, segundo Austin, merece um exame mais cuidadoso são as 

evidências da experiência. Para Austin, só se buscam evidências, ou indícios, quando a



própria coisa não está presente. Ayer comete o erro de tomar a visão de um objeto -  da 

cadeira, por exemplo -  como indício de algo que poderia estar ausente. E isso não é 

assim, adverte Austin. Uma afirmação que observa as circunstâncias não necessita 

basear-se em evidências. Causaria estranheza alguém duvidar dessa afirmação sem ter 

boas razões para isso.

Desse modo, não é correto dizer, como disse Ayer, que se tem evidência da 

cadeira. Têm-se evidências somente em situações em que não é possível observar a 

própria coisa, ou seja, situações que fornecem simplesmente indícios do que se espera 
encontrar.

A situação na qual se poderia dizer, com propriedade, que possuo evidências para 
afirmar que determinado animal é um porco é, por exemplo, aquela em que o próprio 
animal não está à vista, mas posso ver inúmeras pegadas semelhantes às de um porco 
nos arredores do local onde ele fica. Se encontro alguns balões de ração para porco, 
as evidências aumentam, e os ruídos e o cheiro podem fornecer mais indícios. Mas, 
se o animal aparece e se mostra plenamente visível, não há porque reunir mais 
indícios; o seu aparecimento não me fomece mais uma evidência de que se trata de 
um porco, agora posso simplesmente ver que é um desses animais, a questão está 
decidida. (SP, p. 152)

Olhar algo em condições normais não é, então, ter evidências, é vê-lo 

realmente. Mas, de acordo com os enunciados experienciais de Ayer, que dizem o 

“conteúdo da experiência, o que deveria ser dito não é “vejo um porco”, mas sim 

“parece (suponho) que vejo um porco”.

Ayer, contudo, insiste em que, para a doutrina dos “dados dos sentidos”, a 

questão da existência do objeto é lógica. E insistindo nisso, insiste também em que as 

afirmações ordinárias vão além da evidência. Para ele, dizer que os julgamentos 

perceptivos vão além da evidência é dizer que eles são baseados em “inferências 

indutivas” passadas. “Não vejo como pode razoavelmente ser negado que nossos 

julgamentos ordinários de percepção vão além da evidência em que eles são baseados. 

Outro modo de expressar esse fato seria dizer que eles são as conclusões das inferências 

indutivas.” (Ayer 1969, p. 293)

Desse modo, segundo Ayer, os julgamentos perceptivos ordinários envolvem 

hipóteses sobre outras propriedades do objeto identificado que não são acessíveis à 

percepção imediata, pois dependem também de outros sentidos ou mesmo de outros 

observadores, como por exemplo implicações sobre sua constituição, seu formato ou



sua história. E mesmo as hipóteses que são garantidas como verdadeiras unicamente por 

meio da visão envolvem também conhecimento e crenças passadas.

Forguson argumenta que, se Ayer define os fatos que apreendemos como 

inferências indutivas passadas porque envolvem conhecimento passado, então caminhar 

e falar são também inferenciais, pois também dependem de conhecimento anterior. 

Nesse sentido, a percepção inferencial será como uma espécie de “taquigrafía” de fatos 

inacessíveis à percepção imediata. É provável, diz Forguson, que Ayer concorde com 

isso. (Forguson 1969, p. 318)

A crítica de Forguson, entretanto, é outra. Trata-se de negar as implicações dos 

enunciados sobre o mundo e que esses enunciados, por sua vez, sejam implicações de 

enunciados perceptivos. Forguson argumenta que a afirmação de que “isto é uma mesa” 

não é nenhuma conclusão a partir de enunciados perceptivos. Se há conclusão, essa diz 

respeito apenas à identificação do objeto percebido. “Minha conclusão é a identificação 

do que eu vejo. Eu não concluo realmente nada sobre todas as outras coisas implicadas 

pela minha conclusão. Eu, provavelmente, nem mesmo penso nada sobre elas.” 

(Forguson 1969, p. 319) Mesmo admitindo, continua Forguson, tudo o que Ayer 

considerou sobre os indícios visuais e os “conteúdos da experiência”, não há razão para 

negar a afirmação “isto é uma mesa”. Pois, admitindo que isto “parece” minha mesa e 

que todas as outras características relevantes do contexto, como conhecimento passado, 

são compatíveis com minha afirmação, então posso identificar esse objeto que vejo 

como sendo a minha mesa.

Forguson critica ainda outro ponto da resposta de Ayer: se Ayer insiste em que 

as “afirmações experienciais” são as descrições qualitativas do “conteúdos da 

experiência” -  ao contrário dos julgamentos perceptivos ordinários -  e que, por isso, 

fornecem o “padrão visual” da experiência, ele terá que admitir que o “padrão visual” 

também envolve conhecimento e crenças passadas. Pois, “para formular afirmações 

experienciais, o observador tem de ser capaz de reconhecer, identificar e observar seus 

padrões visuais.” (Forguson 1969, p. 320) Se é assim, conclui Forguson, o teórico dos 

“dados dos sentidos” precisa considerar sua experiência passada para ser capaz de 

reconhecer um dado dos sentidos. E isso, em última análise, significa dizer que o 

reconhecimento do “padrão visual” também é resultado de inferências indutivas 

passadas e, portanto, também ultrapassa as evidências.



IV -  Análise da Verdade

1. C om entários iniciais

O ensaio “Truth” (1), de Strawson, inicia a fértil polêmica entre ele e Austin

sobre a verdade37 Nesse ensaio inicial, Strawson analisa os usos da expressão “é

verdadeiro” e conclui que ela apresenta um caráter exclusivamente performativo. Isso

significa, segundo Strawson, que podemos usar “é verdadeiro” apenas para garantir,

confirmar, concordar etc., o que já foi dito por alguém, mas nunca para comunicar

alguma coisa, pois falta a ela o caráter da enunciação, declaração ou informação.

Strawson retoma à sua maneira a teoria da redundância da verdade, anteriormente

esboçada por F. P. Ramsey, segundo a qual dizer “E”, onde E é um enunciado do tipo

“o gato está sobre o tapete”, e dizer “E é verdadeiro” é absolutamente o mesmo.

Strawson nota que o segundo enunciado não comunica nada mais do que o primeiro já

comunicou. Assim, a expressão “é verdadeiro” é logicamente supérflua, pois ela

somente expressa o que o próprio enunciado já expressou.

Austin, apesar de conceder que Strawson percebe uma característica importante

no uso de “é verdadeiro”, a força performativa, não concorda com a tese dele. Para

Austin, o uso destacado por Strawson simplesmente explica o que fazemos quando

dizemos que algo é verdadeiro; no entanto, não explica quando um enunciado é

verdadeiro, ou seja, o que é necessário, quais as exigências semânticas, para que um
■*©

enunciado seja verdadeiro.

37 O ensaio “Truth” (1), de Strawson, é seguido de um ensaio com o mesmo nome, “Truth” (2), de Austin. 
Strawson continua a discussão com um novo ensaio, “Truth” (3), criticado por Austin em “Unfair to 
Facts”. A controvérsia entre Austin e Strawson é analisada por Wamock, em “A Problem about Truth”. 
Strawson escreve ainda outros dois ensaios referentes ao assunto, “A Problem about Truth -  A Reply to 
Mr. Wamock” e “Truth: A Reconsideration of Austin’s Views”; neste último, ele recusa novamente a 
explicação de Austin sobre o tema.
38 Sobre esse ponto, Kirkham procura estabelecer uma harmonia entre a teoria da verdade de Austin e 
teorias de atos de fala, como, por exemplo, a teoria da verdade de Strawson. Segundo Kirkham, de um 
lado, Austin está preocupado em mostrar que a tese de Strawson -  da verdade como ato ilocucionário -  
falha em explicar o que é necessário para que um enunciado seja verdadeiro, isto é, a tese falha em 
esclarecer a natureza ou estrutura do enunciado bem como as condições que devem ser satisfeitas para 
que ele seja verdadeiro. De outro lado, Strawson quer explicar o que fazemos quando enunciamos algo. 
Diz Kirkham, “[a teoria da verdade de Austin] não tem nada a dizer sobre os propósitos locucionários ou



Austin também chama a atenção para a distinção entre enunciado e sentença -  

distinção que, aliás, Strawson não observa suficientemente -  e propõe, então, outra 

definição para a expressão “é verdadeiro”: um enunciado é verdadeiro quando 

corresponde, ou se ajusta, aos fatos. Mas, argumenta Austin, dizer somente isso, 

“quando corresponde aos fatos”, apesar de não ser incorreto no uso ordinário, é 

desorientador, pois a correspondência já foi e continua sendo objeto de diferentes 

teorias filosóficas. A fim de resolver essa dificuldade, Austin elabora uma teoria 

modificada da verdade como correspondência, em que a modificação consiste 

especialmente no caráter convencional da correspondência, quer dizer, a relação entre as 

palavras e o mundo é puramente, estritamente, convencional. E ser convencional 

significa poder mudá-la sempre que for necessário ou conveniente, pois somos 

absolutamente livres para escolher qualquer signo para qualquer situação encontrada no 

mundo. Trata-se, não de uma correspondência entre conteúdos mentais e fatos no 

mundo, mas de uma relação entre enunciados e os estados de coisas por eles referidos.

O objetivo desse capítulo é, primeiramente, apresentar a tese de Austin da 

verdade como uma relação convencional entre enunciados39 e estados de coisas, 

observando como ele utiliza as técnicas de análise da linguagem para elaborá-la; em 

seguida, explicitar os argumentos de Strawson que consideramos como principais para 

negar a tese inicial de Austin; e, finalmente, apreciar a última argumentação de Austin 

sobre o assunto.

2. Tese de Austin: a  verdade com o correspondência convencional

Austin inicia seu ensaio sobre a verdade, “Truth” (2), perguntando “o que é a 

verdade?”. Segundo ele, as discussões filosóficas seguem procurando estabelecer, 

principalmente, se ela é uma substância ou uma qualidade ou uma relação. Austin, 

entretanto, considera bem mais prudente por parte dos filósofos trabalhar com “algo 

mais à altura deles”, pois a investigação da “verdade” por si só não parece muito 

promissora e, geralmente, acaba produzindo doutrinas metafísicas fantasiosas.

ilocucionários das enunciações. Tomada literalmente, ela dá as condições essenciais para quando ‘(um) 
enunciado é dito ser verdadeiro’.” (Kirkham 1997, p. 128) Por isso, não há contradição entre ambas as 
teorias: “a teoria dele [Austin] é logicamente compatível com muitas teorias de atos de fala contra as 
quais ele argumenta.” (Kirkham 1997, p. 128)
39 Traduzimos statement por “enunciado” (ou “declaração”) e sentence por “sentença”.



Investigar a verdade como um nome próprio destinado a nomear algo (como uma 

substância ou qualidade) é desperdiçar tempo atrás de uma realidade assim nomeada. 

Não é isso que deve procurar um investigador da linguagem. Seu objeto de análise deve 

ser a linguagem enquanto linguagem, e não a linguagem enquanto coisa, ou seja, o que 

interessa são as palavras como símbolos absolutamente convencionais. Assim, também 

o termo “verdade” é convencional, e não tem seu significado dado por uma coisa ou 

qualidade no mundo. Vale relembrar que analisar a linguagem, para Austin, não é 

simplesmente esclarecer significados, mas, especialmente, analisar toda a situação de 

fala, todo o contexto lingüístico. AfinaL, é nesse contexto que “verdade” tem sentido. 

Uma técnica prática muito boa e sempre utilizada por Austin, ao menos no início de 

suas análises, é evitar tanto quanto possível o uso de substantivos abstratos (no caso, 

“verdade”) e investigar os usos de adjetivos (“verdadeiro”) na linguagem ordinária. 

Mais uma vez, Austin busca elucidar um assunto bastante discutido e controverso na 

filosofia a partir da análise dos usos de algumas palavras e expressões referentes a um 

assunto em questão. Nesse caso, para analisar a verdade, os usos, ou certos usos, de 

“verdadeiro” são relevantes.

Uma teoria correspondencialista da verdade contém, pelo menos, três aspectos: 

1) um comentário filosófico sobre aquilo que dizemos ser verdadeiro (os “portadores- 

de-verdade”); 2) um comentário filosófico sobre aquilo que toma verdadeiro o que 

dizemos (os “fazedores-de-verdade”) e 3) um comentário filosófico sobre a 

correspondência entre o que é dito ser verdadeiro e o que toma verdadeiro o que é dito. 

De fato, encontramos em Austin esses três tipos de comentário filosófico do termo 

“verdadeiro”. Nessa medida, ele poderia ser caracterizado como um defensor da teoria 

correspondencialista da verdade.40 Com efeito, Austin entende que a expressão 

coloquial “corresponde aos fatos” é inteiramente aceitável. A expressão, diz ele, “como 

um fragmento do inglês padrão dificilmente pode estar errada. Na verdade, devo 

confessar que não acho realmente que esteja errada: a teoria da verdade é uma série de 

truísmos.” (Tr, p. 121) Alguns anos mais tarde, Austin insiste em lembrar que apoiou, 

com ressalvas, “a expressão comum inglesa de que um enunciado verdadeiro é aquele 

que ‘corresponde aos fatos’.” (UF, p. 154) E a tese da correspondência é ainda reiterada 

por Austin em suas últimas conferências -  sobre linguagem e ação -  em que ele

40 De fato, muitos assim o interpretaram. Por exemplo, Strawson, Kirkham e Schmitt.



sublinha que, na linguagem ordinária, uma pergunta como “é verdadeiro ou falso o que 

declarei?” encontra sua resposta na correspondência ao fatos. (PA, p. 116)

Mas até que ponto se pode caracterizar a teoria austiniana da verdade como 

“correspondencialista”? E se o for, qual é, precisamente, a especificidade de seu 
“correspondencialismo”? Note-se o cuidado com o qual Austin aceita a expressão usual 

“corresponde aos fatos”. Por um lado, ela é desencaminhadora (Tr, p. 121) e, por outro, 

ele apenas nega que devemos entender “verdadeiro” como endosso do que outro diz 

(PA, p. 116). Como expressão comum do inglês, ela é impecável. Mas, nos seus 

comentários filosóficos, Austin simplesmente deixa de lado os termos “corresponde”41 e 

“fatos”42. Em “Unfair to Facts” ele nota, uma vez mais, sua desconfiança com relação a 

esses termos: “confessei que não gostava desta terminologia, a seu modo sem dúvida 

inteiramente satisfatória, e preferi um jargão próprio, em que ‘fatos’ e ‘corresponde’ não 

ocorrem em absoluto como uma descrição das condições que devem ser satisfeitas para 

dizer de um enunciado que ele é verdadeiro.” (UF, p. 154)

Com efeito, na definição de verdade proposta por Austin, não há nenhuma 

menção à correspondência ou a fatos. Eis a definição: “diz-se que uma enunciação é 

verdadeira quando o estado histórico de coisas com o qual é correlacionada pelas 

convenções demonstrativas (aquele a que se ‘refere’) é de um tipo com o qual a 

sentença usada para fazê-la é correlacionada pelas convenções descritivas”. (Tr, p. 122) 

Para entender melhor a teoria de Austin, analisaremos cada um dos três tipos de 

comentários filosóficos que distinguimos mais acima.

2.1) O portador do predicado “é verdadeiro”: o enunciado

A análise de Austin inicia com o que comumente dizemos ser verdadeiro ou 

falso. Segundo ele, “dizemos (ou se diz que dizemos) que crenças são verdadeiras, que 

descrições ou relatos são verdadeiros, que proposições ou asserções ou enunciados são 

verdadeiros, e que palavras ou sentenças são verdadeiras; e isto para mencionar apenas 

uma seleção dos candidatos mais óbvios.” (Tr, p. 117) Austin sustenta, contudo, que

41 Austin deixa claro sua suspeita em relação ao termo “corresponde”: “ ‘corresponde’ também dá lugar a 
problemas, porque é comum lhe dar um significado muito restrito ou muito colorido, ou um que neste 
contexto ele não pode suportar.” (Tr, p. 124)
42 O termo “fato” também é problemático: “surgem dificuldades de uso da palavra ‘fetos’ para as 
situações, eventos etc. históricos, e em geral para o mundo.” (Tr, p. 122)



dentre todos esses os únicos candidatos possíveis ao cargo daquilo que dizemos ser 

verdadeiro ou falso são os enunciados. Todos os outros são descartados, a maioria deles 

com o argumento de que são apenas variedades dos enunciados, ou que são enunciados 

mascarados. Vejamos as principais razões de Austin para rejeitar primeiramente as 

crenças, em seguida as descrições, relatos e proposições e, finalmente, as palavras e 

sentenças.

Apesar da idéia de que “a verdade é uma propriedade das crenças” ocupar um 

espaço amplo e comum dentro da filosofia, Austin levanta dúvidas sobre se a expressão 

“uma crença verdadeira” é também comum fora dela. Tal expressão, argumenta ele, não 

parece estar na linguagem do homem comum, e mais, mesmo que o homem comum a 

utilize, a referência que ele faz não é à crença mas àquilo que crê ser verdadeiro. Ou 

seja, não é a crença que dizemos ser verdadeira; há algo verdadeiro anterior a ela. A 

crença só é verdadeira porque diz respeito a algo que já era verdadeiro antes. A verdade 

da crença é, portanto, posterior a uma verdade primeira. Em uma palavra, quando um 

sujeito crê em alguma coisa que é verdadeira a crença dele também será verdadeira. 

“Parece claro que se diz que um homem mantém uma crença verdadeira quando e no 

sentido de que ele crê (em) algo que é verdadeiro, ou crê que algo que é verdadeiro é 

verdadeiro.” (Tr, p. 118)

Quanto às descrições verdadeiras, aos relatos verdadeiros e às proposições 

verdadeiras, Austin considera todos como tipos diversos de enunciados verdadeiros ou 

de coleções de enunciados verdadeiros. A razão para tal consideração é que somente os 

enunciados têm caráter de verdade ou falsidade, isto é, os enunciados são 

gramaticalmente as únicas formas que preenchem as condições necessárias para àquilo 

que dizemos verdadeiro. Quanto às proposições, em particular, Austin diz: “uma 

proposição em direito ou em geometria é algo portentoso, usualmente uma 

generalização, que somos convidados a aceitar e que tem que ser recomendada mediante 

argumento; ela não pode ser um informe direto sobre a informação corrente -  se você 

olha e me informa de que o gato está sobre o tapete, isso não é uma proposição, embora 

seja um enunciado.” (Tr, p. 118-19) Não se deve, portanto, dizer das proposições que 

são verdadeiras ou falsas, já que elas não têm esse caráter. Se se diz que são 

verdadeiras, tratam-se na realidade de enunciados.

As proposições apresentam, todavia, uma peculiaridade: seu uso filosófico 

geralmente diz respeito ao “significado ou sentido de uma sentença ou família de



sentenças.” (Tr, p. 119) Isso significa que, em filosofia , a proposição, justamente 

devido a esse caráter de carregar o “sentido” da enunciação, ou ser a enunciação de um 

juízo, é vista como aquilo que pode ser verdadeiro ou falso. Austin apresenta uma 

objeção a tal significado: o uso do termo “proposição” com esse significado (filosófico) 

nunca poderá ser aquilo que dizemos ser verdadeiro ou falso. A razão disso é que 

“nunca dizemos co significado (ou sentido) desta sentença (ou destas sentenças) é 

verdadeiro’; o que dizemos é o que o juiz ou o jurado diz, quer dizer, que ‘as palavras 

tomadas neste sentido, ou se as designamos tal e qual significado, ou interpretadas ou 

entendidas assim, são verdadeiras’.” (Tr, p. 119) O que comumente dizemos ser 

verdadeiro ou falso são as palavras “em certos sentidos” e não o “sentido” propriamente 

dito. Por isso, nem mesmo no sentido filosófico as proposições podem ser o que 

chamamos de verdadeiro ou falso.

Tampouco podemos tomar meramente palavras e sentenças como verdadeiras. 

Segundo Austin, apesar de elas vez por outra serem tomadas como verdadeiras, não se 

deve confundi-las com o que deve ser tomado de fato como verdadeiro ou falso, ou seja, 

o enunciado. As palavras e sentenças não são naturalmente verdadeiras.

As palavras tais como discutidas por fílólogos, ou por lexicógrafos, gramáticos, 
lingüistas, fonetistas, impressores, críticos (estilísticos ou textuais), e assim por 
diante, não são verdadeiras ou falsas; elas são formadas incorretamente, ou ambíguas 
ou defectivas ou intraduzíveis ou impronunciáveis ou mal pronunciadas ou arcaicas 
ou corruptas ou coisas nesse estilo. As sentenças, em contextos similares, são 
elípticas ou compostas ou aliterativas ou não gramaticais. (Tr, p. 119)

Igualmente ao que ocorre com as descrições, relatos e proposições, as palavras 

e sentenças que podem, em determinada circunstância, serem ditas verdadeiras ou falsas 

são, de fato, enunciados. A tudo o que se pode atribuir verdade ou falsidade -  nas 

formas aparentes de descrições, relatos, proposições, palavras ou sentenças -  deve-se 

chamar “enunciado”, pois, segundo Austin, somente o enunciado cumpre as exigências 

semânticas que a verdade reclama.

43 De acordo com André Lalande, a definição de “proposição” vem de Aristóteles e designa uma espécie 
cujo gênero significa “palavras com um sentido”, em oposição a outras espécies do mesmo gênero, como 
nomes isolados, desejos, ordens. Desse modo, a proposição é, “propriamente, um enunciado verbal 
suscetível de ser dito verdadeiro ou falso. (...) Por conseqüência, a proposição pode também ser definida 
como o enunciado de um juízo, pelo menos virtual.” (Lalande 1999, p. 873)



Austin procura, a partir disso, estabelecer uma fórmula geral de expressão para 

o uso de “é verdadeiro”, ou seja, busca uma noção elementar que dê conta de tudo 

aquilo que dizemos ser verdadeiro, que valha para qualquer caso em que a expressão 

possa ser encontrada. E, no desenrolar de sua análise, ele chega à noção de enunciado.44 

Propõe, então, três formas primárias para a emissão de “é verdadeiro”; três formas, 

portanto, de enunciados. São elas: “1) é verdadeiro (dizer) que o gato está sobre o 

capacho; 2) esse enunciado (dele etc.) é verdadeiro; 3) o enunciado de que o gato está 

sobre o capacho é verdadeiro.” (Tr, p. 118) Se é assim e, de acordo com os usos da 

linguagem ordinária, assim é, as formas primárias da expressão “é verdadeiro” são 

resultados da observação de alguns enunciados, ou seja, a presença dessa expressão em 

um contexto determinado marca não seu caráter performativo mas sim seu caráter 

descritivo, enunciativo.
Austin diz que “um enunciado é feito e o fazê-lo é um evento histórico, a 

emissão por parte de um determinado falante ou escritor de certas palavras (uma 

sentença) a uma audiência com referência a uma situação, evento, ou o que quer que 

seja histórico.” (Tr, p. 119-20) O enunciado compreende, então, de um lado, palavras 

emitidas ou escritas por alguém e, de outro, uma situação histórica no mundo, situação à 

qual o enunciado se refere. Esses dois lados -  palavras e mundo -  são fundamentais 

para a comunicação e as correlações entre ambos são puramente convencionais. A 

correspondência depende exclusivamente das convenções envolvidas e escolhidas para 

se falar significativamente dentro de nossa linguagem.

2.2) Aquilo que torna um enunciado verdadeiro: o estado de coisas

Ao aceitar a importância decisiva do mundo para a verdade de um enunciado e 

entender a verdade como uma relação, Austin aproxima-se claramente de uma teoria 

correspondencialista da verdade. Ele, no entanto, se distancia dessas teorias 

correspondencialistas como também, evidentemente, de teorias da coerência. Das 

primeiras, Austin se distancia devido a um aspecto fundamental de sua tese: a

44 Austin escolhe o termo “enunciado” por ser este o melhor representante para a utilização histórica de 
uma sentença por meio de um comunicador. Ele adverte, porém, que essa escolha não deve ser de modo 
algum estrita; dentre o que se dispõe na linguagem para transmitir ou comunicar algo a respeito do 
mundo, “enunciado” é o termo imediato que melhor convém, pois ele é o que representa mais 
satisfatoriamente aquilo que é comunicado por um determinado indivíduo em uma situação específica.



convenção. E das últimas, por identificarem “fato” com “enunciado verdadeiro”; o 

fracasso dos coerentistas, assim como o dos pragmatistas45, consiste especialmente, 

sublinha Austin, na desconsideração da verdade como uma relação entre as palavras e o 

mundo.
A observação dos usos da linguagem ordinária, assim como a investigação no 

dicionário, conduzem Austin à seguinte explicação: “fato” é regularmente ligado à 

cláusula “que”, como “o fato é que S” ou “é um fato que S” ou “o fato que S”. (Tr, 122) 

A expressão “fato que” designa simultaneamente as duas partes da relação linguagem- 

mundo e não apenas a segunda parte dela. Em outras palavras, a utilização de “fato que” 

deixa de lado a relação, de modo que linguagem e mundo passam a ser tratados como 

algo único e não mais como dois constituintes de uma correspondência: “ ‘fato que' é 

uma expressão designada para usar em situações em que a distinção entre um enunciado 

verdadeiro e o estado de coisas sobre o qual é uma verdade é negligenciado.” (Tr, p. 

124) Do mesmo modo que definir um elefante envolve, ao mesmo tempo, as palavras e 

o animal, “fato que” envolve as palavras e algo no mundo. “Falar de ‘o fato que’ é um 

modo resumido de falar de uma situação que envolve tanto as palavras como o mundo.” 

(Tr, p. 124) Assim, tal expressão não pode ser sinônimo de estado de coisas histórico, 

pois este é somente a segunda parte da relação de correspondência. Na seqüência do 

item 2.3 abaixo, voltaremos à questão dos “fatos”.

Austin não usa o termo “fato” quando define filosoficamente a verdade, ou os 

enunciados verdadeiros; prefere a expressão “estado de coisas”:

quando um enunciado é verdadeiro, há, é claro, um estado de coisas que o fàz 
verdadeiro e que é toto mundo distinto do enunciado verdadeiro sobre ele; mas é 
igualmente claro que só podemos descrever esse estado de coisas em palavras 
(sejam as mesmas ou, com sorte, outras). Só posso descrever a situação em que é 
verdadeiro dizer que estou me sentindo mal dizendo que é uma em que estou me 
sentindo mal (ou experimentando sensações de náuseas); entretanto, entre o 
enunciar, por muito verdadeiro que seja, que estou me sentindo mal e o sentir-se mal 
há um grande abismo estabelecido. (Tr, p. 123)

45 Para os pragmatistas, em linhas gerais, o critério de verdade de uma sentença são os bons resultados de 
seu uso, de sua aplicação prática.



2.3) As relações entre enunciados e estados de coisas

Convenções referenciais e convenções descritivas

As palavras são os símbolos que convencionamos para comunicar algo a 

respeito do mundo. Por isso, é imprescindível à comunicação a linguagem e o mundo. 

Para explicar isso gramaticalmente, Austin propõe dois diferentes tipos de convenções 

lingüísticas: as descritivas e as demonstrativas. Assim, para compreendermos como um 

enunciado pode ser verdadeiro ou falso é antes necessário distinguir essas duas 

convenções. As convenções descritivas correlacionam palavras e sentenças com tipos de 

situações, eventos etc. no mundo, enquanto as convenções demonstrativas 

correlacionam palavras e enunciações com situações históricas no mundo.46 Feita tal 

distinção, Austin define o enunciado verdadeiro. Vale repetir: “diz-se que uma 

enunciação é verdadeira quando o estado histórico de coisas com o qual é 

correlacionada pelas convenções demonstrativas (aquele a que se ‘refere’) é de um tipo 

com o qual a sentença usada para fazê-la é correlacionada pelas convenções 

descritivas”. (Tr, p. 122) O enunciado verdadeiro combina, então, as duas convenções, 

descritiva e demonstrativa.47

46 J. Wheatley considera que a questão que causou maior conflito na teoria de Austin foi a separação de 
dois grupos de convenções, descritivas e demonstrativas, e suas respectivas correspondências. Nesse 
sentido, ele acredita que uma modificação nessa parte da tese pode ser bastante elucidativa. Propõe, então, 
ao invés de dois tipos de convenções, algo como “convenções descritivas” e “mecanismos 
demonstrativos”. Segundo ele, “as precondições das sentenças informativas devem ter no mínimo as 
convenções e mecanismos seguintes: convenções descritivas (semanticamente) correlacionando palavras 
ou orações tal que a aplicação correta delas envolve a classe associada, isto é, convenções que 
correlacionam palavras ou orações com tipos de situação (coisas, eventos etc.) a ser encontradas no 
mundo. E mecanismos demonstrativos pelos quais situações históricas, eventos, objetos, acontecimentos, 
etc., encontrados no mundo podem ser distinguidos por um enunciado; esses mecanismos não precisam 
ser completamente lingüísticos. Assim, um enunciado é verdadeiro quando há duas correspondências 
específicas entre o enunciado e o mundo, etc.: a primeira correspondência sendo demonstrativa e a 
segunda descritiva.” (Wheatley 1969, p. 234) Wheatley supõe que essa modificação ajude a evitar as 
principais críticas à teoria de Austin.
47 Uma teoria da verdade atual e até certo ponto similar à de Austin encontra-se em Oswaldo Porchat 
Pereira, no ensaio “Verdade, Realismo, Ceticismo”. Porchat procura elaborar uma concepção cética da 
verdade, inspirado no ceticismo pirrônico. Ele diz, sob o prisma de uma concepção fenomênica da 
verdade ou dentro do mundo fenomênico: “o cético pirrônico não teria porque não recorrer, no interior do



Como se vê, Austin, além de não falar em “fatos” na sua definição de 

enunciado verdadeiro, não menciona a “correspondência”. O cuidado em não usar o 

termo “correspondência” evita pelo menos dois erros: a linguagem como representação 

do mundo e a projeção de aspectos da linguagem no mundo. Quanto ao primeiro, Austin 

insiste na idéia de que “não há nenhuma necessidade em absoluto de que as palavras 

usadas para fazer um enunciado verdadeiro ‘espelhem7 de algum modo, por mais 

indireto que seja, qualquer traço da situação ou evento.77 (Tr, p. 125) Conceber a 

linguagem como espelho do “real”, pensar o enunciado verdadeiro como aquilo que 

reproduz naturalmente a “estrutura da realidade” é um erro, que, aliás, provém de outro: 

“do erro de ler no mundo traços da linguagem77. (Tr, p. 125) Para defender a tese de que 

a linguagem não reflete o “real77, que ela não é a exata representação da realidade e que 

tampouco projetamos, no “real77, nossos hábitos lingüísticos, Austin usa o termo 

“correlação77 para se referir à ligação entre palavras e mundo.

O uso do termo “correlação77, entretanto, não impede que na tese de Austin 

sobre a verdade continue a existir a idéia de “correspondência77, desde que desprovida 

de seus comentários filosóficos questionáveis, pois a correlação estabelecida entre 

linguagem e mundo não deixa de ser uma “espécie de correspondência77. Como vimos 

anteriormente, Austin não recusa totalmente a expressão “correspondência aos fatos77; 

ao contrário, como uma expressão da linguagem ordinária, ele a considera 

perfeitamente correta. É preciso, então, especificar qual o caráter dessa espécie de 

“correspondência77 presente na tese de Austin.

quadro fenomênico, ao velho vocabulário da verdade. Vocabulário que vimos ser usado trivial e 
espontaneamente na linguagem comum. Porque dissemos adeus à verdade filosófica e às teorias que a 
definem, porque sobre estas suspendemos nosso juízo, podemos agora permitir-nos redefinir a verdade, 
introduzindo uma noção de verdade fenomênica (...). E essa verdade fenomênica se compreenderá então 
como correspondência entre nossas palavras e as coisas, entenda-se: como correspondência fenomênica 
entre nosso discurso fenomênico e as coisas em nosso mundo fenomênico.” E, logo mais adiante, Porchat 
afirma que “ressalvada alguma correção técnica eventualmente necessária a uma tal definição [à definição 
de enunciado verdadeiro de Austin], não teria o cético pirrônico por que não endossá-la, lendo-a como 
uma variante, algo mais elaborada, de sua definição fenomênica da verdade.” (Porchat 2000, p. 45)



O caráter convencional da relação

Austin evita a expressão “correspondência aos fatos” em sua explicação 

filosófica, porque essa expressão tem sido constantemente tomada com o sentido de 

“representação”. Por isso, ele prefere usar “correlação”. Nada impede, porém, que essa 

correlação seja uma “correspondência”, mas uma correspondência livre dos erros antes 

mencionados, ou seja, uma “correspondência” sem o sentido de representação que 

pressupõe alguma forma de adequação natural ou isomorfísmo entre a linguagem e o 

mundo. E o que vai conferir um sentido diferente à “correspondência” na tese de Austin 

é o caráter puramente convencional da relação. É nesse sentido que ele fala de 

“convenções” -  referenciais (ou demonstrativas) e descritivas -  que “correlacionam” 

linguagem e mundo. Assim, é possível falar em correspondência e, ao mesmo tempo, 

mudança lingüística, pois o nosso vocabulário pode ser alterado sempre que acharmos 

oportuno ou necessário, sem que com isso corramos o risco de optar por alguma 

"forma" incorreta de linguagem, isto é, por uma linguagem que não “espelhe” 

corretamente a realidade. Não há “forma” ou “estrutura” de linguagem certa ou errada 

sobre o mundo. Qualquer linguagem pode ser aceita, desde que tenha sido 

convencionalmente estabelecida.

O único ponto essencial é este: que a correlação entre as palavras (= sentenças) e o 
tipo de situação, evento etc. -  que é tal que quando se faz um enunciado naquelas 
palavras com referência a uma situação histórica desse tipo o enunciado é então 
verdadeiro -  é absoluta e puramente convencional. Somos absolutamente livres para 
eleger qualquer símbolo para descrever qualquer tipo de situação, na medida em que 
se trata meramente de ser verdadeiro. (Tr, p. 124)

Não interessa, portanto, se o enunciado tem ou não características do estado de 

coisas que enuncia, ou a mesma estrutura lógica, para que seja verdadeiro. Qualquer 

enunciado, simples ou sofisticado, pode representar determinada situação histórica, 

basta para isso que ele tenha sido eleito para tal representação. É a convenção que 

determina a relação entre palavras e mundo e, portanto, entre enunciados e estado de 

coisas. Um enunciado verdadeiro é, portanto, fruto exclusivo de convenções 

estabelecidas entre linguagem e mundo. “A verdade dos enunciados segue sendo um 

assunto, como o era com as linguagens mais rudimentares, que depende de que as 

palavras usadas sejam as convencionalmente eleitas para situações do tipo a que a 

referida pertence.” (Tr, p. 125-6)



O aspecto convencional da tese de Austin diferencia o seu pensamento 

daquelas teorias da correspondência que sustentam uma correlação única, exata e 

própria entre o discurso e o fato. A idéia de que “para todo enunciado verdadeiro há 

‘um’ e seu próprio fato precisamente correspondente -  para todo gorro a cabeça em que 

se ajusta” (Tr, p. 123) conduz a uma interpretação errônea de fato.48

Quando se fala em verdade ou falsidade, é comum a relação que se faz com os 

fatos; ou seja, se a declaração feita “corresponde ou não aos fatos”. Apesar de aceitar, 

com ressalvas, essa idéia (a “correspondência” aos fatos), Austin pergunta “se pelo 

menos em muitos casos não cabe uma apreciação igualmente objetiva de outras 

expressões livres de infelicidades, que parecem ser tipicamente performativas.” (PA, p. 

116) Ou seja, mesmo que a verdade ou a falsidade não estejam diretamente relacionadas 

com os performativos, e de fato não estão, isso não significa que os performativos 

prescindam de uma apreciação mais objetiva, quer dizer, que eles não levam em conta 

os fatos. Afinal, um conselho pode ser oportuno ou inoportuno, um elogio pode ser 

merecido ou não etc.; ou seja, a avaliação do conselho ou do elogio acaba exigindo 

também a análise do contexto, da situação histórica, dos fatos. O ponto central é: 

“podemos estar seguros de que quando afirmamos que alguém declarou a verdade 

estamos fazendo uma apreciação de tipo diferente do que quando afirmamos que 

alguém argumentou com fundamento, aconselhou bem, julgou com probidade etc.? 

Essas coisas não têm nada a ver, ainda que de maneira complicada, com os fatos?”. (PA, 
p. 117)

Esse ponto é fundamental para a questão da verdade. Não se deve considerar 

apenas os enunciados tipicamente constatativos (“o gato está sobre o tapete”) ou 

somente as emissões tipicamente performativas (“peço desculpas”). A investigação da 

linguagem acerca do problema da verdade certamente não resulta simplesmente em uma 

diferenciação demasiadamente simples entre verdadeiro e falso, nem tampouco entre 

enunciados e outros atos de fala, pois, enunciar, adverte Austin, é apenas um dentre 

vários atos de fala igualmente importantes. Por isso,

48 Kirkham, em “Theories of truth”, explica os dois tipos de teorias da correspondência: congruência e 
correlação. A primeira defende que há um isomorfismo estrutural entre enunciado verdadeiro e fato e que, 
por isso, o portador de verdade (enunciado) reflete ou espelha o estado de coisas (fato). Por outro lado, a 
teoria da correlação nega tal isomorfismo e sustenta que qualquer enunciado é estritamente convencional. 
(Kirkham 1997, p. 119)



a conclusão real tem de ser, certamente, que necessitamos (a) distinguir entre atos 
locucionários e atos ilocucionários e (b) estabelecer especial e criticamente, com 
relação a cada tipo de ato ilocucionário -  advertências, estimativas, vereditos, 
declarações e descrições -  qual é a maneira específica em que se pretendeu realizá- 
los, para saber, primeiro, se estão ou não em ordem e, segundo, se estão ‘certos’ ou 
‘errados’; que termos de aprovação ou desaprovação são usados para cada um e o 
que significam. (PA, p. 120)

A questão da verdade e falsidade não parece, portanto, tão objetiva como se 

tem freqüentemente considerado. Austin a considera em estreita ligação com a visão 

performativa da linguagem. Nessa visão, a linguagem é considerada como ação e não 

mais como mera representação da realidade. E considerar a linguagem como uma forma 

de ação significa considerá-la como uma forma de constituição de nossas experiências. 

Desse modo, a questão da verdade passa de uma visão representativa -  em que bastava 

observar os fatos para dizer se a enunciação era ou não verdadeira -  para uma visão 

performativa, em que o enunciado verdadeiro é tratado, à semelhança dos proferimentos 

performativos, em termos de felicidade do ato lingüístico, de suas condições de sucesso; 

o caráter prático e moral envolvido na comunicação também é importante, pois quando 

alguém enuncia algo um compromisso é firmado.

O caráter impreciso da relação como decorrência do caráter convencional

Há outro ponto importante a observar: a relação entre a linguagem e o mundo 

nem sempre é firme ou segura ou exata o suficiente para assegurar a todos os 

enunciados a verdade ou falsidade. Às vezes, dependendo das circunstâncias, não é 

suficientemente seguro afirmar que um determinado enunciado é verdadeiro; outras 

vezes é até incorreto atribuir verdade ou falsidade a um enunciado pelo fato de ele 

mostrar-se mais inadequado do que qualquer outra coisa. Nessas situações, toma-se 

embaraçoso e algumas vezes até mesmo impossível dizer se o enunciado é verdadeiro 

ou falso. Segundo Austin, “há diversos graus e dimensões de êxito ao fazer enunciados: 

os enunciados se ajustam aos fatos sempre mais ou menos frouxamente, de diferentes 

formas em diferentes ocasiões para diferentes intenções e propósitos.” (Tr, p. 130) 

Desse modo, os enunciados nem sempre são verdadeiros ou falsos. Simplifícadamente, 

tudo o que é verdadeiro ou falso é um enunciado, porém nem todos os enunciados são 

identificados como verdadeiros ou falsos: “na vida real, diferentemente das situações



mais simples consideradas na teoria lógica, nem sempre podemos responder de maneira 

simples se a enunciação é falsa ou verdadeira”. (Austin, PA, p. 117) Por exemplo, “A 

França é hexagonal” é uma declaração verdadeira ou falsa? Depende de quem a está 

analisando, pois pode ser verdadeira para um general, mas não para um cartógrafo. O 

que é essencial, explica Austin, é “entender que ‘verdadeiro’ e ‘falso’, como iivre’ e 

‘não livre’, não designam, de forma alguma, algo simples. Tais palavras só representam 

uma dimensão geral de que, nas circunstâncias dadas, em relação a um determinado tipo 

de ouvinte para certos fins e com certas intenções, o que foi dito era adequado ou 

correto, em oposição a algo incorreto”. (PA, p. 119)

3. C ontra-argum entos de Straw son

A tese de Austin foi criticada por Strawson, em “Truth” (3). Nesse ensaio, 

Strawson afirma que a teoria da verdade como correspondência requer não purificação 

como sugere, segundo ele, Austin, mas sim eliminação. O principal argumento dele é 

que fato não é algo do mundo, não é similar à coisa ou objeto. Mas, apesar de este ser o 

argumento central, Strawson analisa criticamente também a noção de enunciado 

empregada por Austin. A argumentação de Strawson nesse ensaio é um tanto prolixa 

pela razão de que ele, a despeito de alguns aspectos consideráveis que apresenta sobre 

fatos e enunciados, não analisa ou esclarece o conceito de enunciado nos moldes exatos 

que Austin o concebeu. Na maior parte do texto, Strawson dedica-se a mostrar que os 

fatos não estão no mundo. Todavia, esse argumento é irrelevante para a tese de Austin; 

apesar de Austin sustentar que os fatos estão no mundo, a crítica de Strawson não altera 

a tese dele sobre a verdade, já que, em sua definição, ele explicitamente deixou de lado 

o termo "fatos", por julgá-lo problemático. Esse ponto será retomado mais adiante. Por 

hora, consideremos os principais contra-argumentos de Strawson à tese de Austin.

3.1) Argumentação contra o conceito de enunciado

Strawson não apresenta objeções no que diz respeito à escolha justificada de 

Austin em chamar de enunciados às expressões que dizemos ser verdadeiras ou falsas. 

Como vimos, Austin distingue entre i) frases nominais, como “seu enunciado é 

verdadeiro”, ii) pronomes ou frases nominais acrescidos da cláusula que, como “é 

verdadeiro (dizer) que />”, e iii) “o enunciado de que p  é verdadeiro”. O problema está,



diz Strawson, em imaginar que esses enunciados são, por natureza, eventos históricos. 

Em outras palavras, Strawson acusa Austin de contundir o enunciado com a sua 

emissão. Portanto, o ponto criticado por Strawson é acerca da constituição do 

enunciado, do caráter essencial dele.49 Os enunciados não são eventos históricos por 

natureza, como Austin supôs, pois ser um evento histórico significaria ser episódico e os 

enunciados que dizemos ser verdadeiros ou falsos não são, segundo Strawson, 

episódicos. Mas o que Strawson quer dizer exatamente quando afirma que os 

enunciados verdadeiros não são episódicos?
Ocorre que Strawson confere dois sentidos ao enunciado: meu enunciado pode 

ser “meu dizê-lo” ou “o que digo”. O primeiro é, sim, um episódio; o segundo, 

entretanto, não o é. E é apenas o segundo que pode ser verdadeiro ou falso. Para 

explicar, ele exemplifica: “se digo que o mesmo enunciado foi primeiro sussurrado por 

João e depois vozeado por Pedro, emitido primeiro em francês e repetido depois em 

português, estou fazendo claramente observações históricas sobre ocasiões de 

emissões.” (Strawson 1950, p. 217) O sussurro, as vozes e as emissões são os episódios. 

Ou seja, os modos de falar (ou episódios de fala), juntamente com os variados contextos 

em que ocorrem, são sim eventos históricos. Este é o primeiro sentido de enunciado dito 

acima, ou seja “o meu dizer”.

O enunciado que dizemos ser verdadeiro, porém, permanece inalterado diante 

de todos esses diferentes episódios de fala. Os episódios, portanto, nada têm a ver com a 

verdade dos enunciados. Assim, é possível identificar o evento, ou coisa (a quem 

preferir), de um episódio de fala: pode ser sussurro, grito, aplausos, silêncio etc. Agora, 

identificar tal coisa ou evento no enunciado verdadeiro é impossível. Strawson diz que 

“é inútil perguntar sobre que coisa ou evento estou falando ao declarar que um 

enunciado é verdadeiro; pois não há tal coisa ou evento.” (Strawson 1950, p. 217) Seu 

objetivo é mostrar a impossibilidade de atribuir verdade ou falsidade a enunciados no 

sentido episódico.

O segundo sentido que Strawson confere ao enunciado, que é o sentido não 

episódico, é aquele em que “enunciado” é o mesmo que “o que se diz que é verdadeiro 

ou falso”. É “o que digo” e não “meu dizê-lo”. Assim, se usamos diferentes orações 

para fazer o mesmo enunciado, essas diferentes orações podem ter diferentes

49 Conforme já foi dito acima, o conceito de enunciado criticado aqui por Strawson não atinge a tese de 
Austin; o conceito proposto não se altera diante da argumentação de Strawson, como veremos logo mais.



significados, porém, o enunciado será um só. O exemplo de Strawson é alguém que diz 

de João “ele está enfermo” e eu digo a João ‘Você está enfermo” e, ainda, o próprio 

João diz “estou enfermo”. O significado de cada uma dessas orações é diferente, mas 

todas elas enunciam a mesma coisa: “o que todos eles disseram, a saber, que João estava 

enfermo, era completamente verdadeiro”. (Strawson 1950, p. 219)

O argumento fundamental de Strawson para provar que enunciados não são 

episódicos e que, portanto, não podem ser eventos históricos (e, então, não podem estar 

no mundo) é o seguinte: o que dizemos ser verdadeiro (ou falso) não requer referência 

temporal, isto é, não exige um momento histórico determinado. Por exemplo, o sentido 

do que é dito nas orações acima, ou seja, o enunciado “... quep ” (ou, “o que todos eles 

disseram”, ou ainda, “que João estava enfermo”) não obriga à determinação histórica. 

Um sinal disso é que não podemos datá-lo. Por outro lado, os eventos históricos são 

todos, necessariamente, datados. Strawson exemplifica assim o seu argumento: “se 

subscrevo um ponto de vista de Platão, atribuindo-o erroneamente a Russell, e se me 

corrigem, não descubro que estava falando de um evento histórico separado por séculos 

do que imaginava que estava falando. (Uma vez corrigido posso dizer: ‘bem, seja quem 

for que o tenha dito, é verdade’”. (Strawson 1950, p. 219-20)

3.2) Argumentação contra o conceito de fato

A outra parte da relação de correspondência -  os fatos -  reforça ainda mais, 

segundo Strawson, a inaceitabilidade da tese correspondencialista da verdade de Austin. 

Vale repetir que Strawson não diverge de Austin em chamar de enunciado àquilo que 

dizemos ser verdadeiro ou falso, embora discorde da natureza que Austin lhe confere, 

ou seja, discorda que o enunciado verdadeiro ou falso seja um evento histórico. 

Strawson também consente que há enunciados compostos de duas partes, uma 

demonstrativa e outra descritiva -  apesar de manifestar sua insegurança quanto à 

afirmação de que essa é a única natureza possível dos enunciados. Nessa parte da 

relação de correspondência, Strawson investe contra uma comparação, equivocada 

segundo ele, estabelecida entre fato e coisa. Austin teria cometido um erro ao equiparar 

fato com evento ou coisa ou objeto ou ainda estado de coisas, pois isso é o mesmo que 

equiparar enunciar com referir.

A questão mais importante é que, para Strawson, os fatos não estão no mundo 

como estão os objetos. Os objetos fazem parte do mundo, os fatos não. Podemos ver,



encontrar ou tocar os objetos, não os fatos. Mas, se os fatos não são coisas do mundo, 

qual seria a referência de um enunciado verdadeiro? Pois, para que um enunciado seja 

verdadeiro, é necessário algo no mundo que assegure sua verdade. Por exemplo, o 

enunciado “o gato tem sarna” é, segundo Strawson, um enunciado do tipo estabelecido 

por Austin, isto é, um enunciado composto de duas partes: uma demonstrativa (o gato) e 

outra descritiva (a sarna). A questão é: se os fatos não fazem parte do mundo, o quê, 

nesse enunciado, provaria que a enunciação “o gato tem sarna” é verdadeira? Qual é a 

referência de tal enunciado?
A resposta de Strawson é categórica: o gato é a referência; assim, o enunciado 

é sobre o gato. O que faz desse enunciado um enunciado verdadeiro não é, entretanto, o 

gato, mas a sua condição, isto é, o fato de ele ter sarna. Apesar de o enunciado ser sobre 

o gato (referência), ele enuncia um fato (o fato de ele ter sarna). E a verdade está no fato 

enunciado. Diz Strawson, “o único candidato possível para o posto daquilo que (no 

mundo) faz verdadeiro o enunciado é o fato que este enuncia; porém, o fato que o 

enunciado enuncia não é algo do mundo.” (Strawson 1950, p. 222) Strawson concorda 

com Austin que enunciar não é apenas fazer referência a algo, nem tampouco descrever 

algo, mas é simultaneamente ambos: enunciar é a conjunção de fazer referência e 

descrever. Assim, quem expressa que “o gato tem sarna” faz referência a algo (o gato), 

descreve algo (a sarna), ao mesmo tempo que enuncia um fato (o fato de que o gato tem 

sarna). O fato que foi enunciado não é, portanto, nem o gato, nem a sarna, mas a 

condição do gato; essa condição é que faz do enunciado verdadeiro ou falso; ela é o 

fato. E fato, definitivamente, não é coisa nem objeto, não é matéria: aproximadamente, 

diz Strawson, “a coisa, pessoa etc., a que se faz referência é o correlato material da parte 

referencial do enunciado; a qualidade ou propriedade que se diz que o referente ‘possui’ 

é o correlato pseudom&XeúdX de sua parte descritiva, e o fato a que ‘corresponde’ o 

enunciado é o correlato /jsewdomaterial do enunciado como um todo.” (Strawson 1950,

p. 222)

Nesse sentido, a única coisa que há no mundo no que diz respeito ao enunciado 

“o gato tem sarna” é o gato, que é a referência. Nada mais há além do gato. Portanto, 

argumenta Strawson, supor como Austin que haja algo a mais no mundo que garanta a 

veracidade do enunciado é um erro lógico. O erro de Austin seria exatamente imputar 

uma falsa natureza aos fatos, como se eles fossem um relatum, fundamentalmente 

material, a que os enunciados corresponderiam. Assim, seguindo o mesmo exemplo,



haveria nessa relação de correspondência dois correlatos materiais, o gato e o fato (ou 

situação histórica, evento etc.). O gato como a referência propriamente dita e o fato 

como um estado de coisas histórico. “A teoria que responde que dizer que um 

enunciado é verdadeiro é dizer que um episódio de fala está relacionado 

convencionalmente de uma maneira determinada com tal relatum reproduz o erro-tipo 

incorporado nessa exigência [na exigência de que deve haver algo no mundo que faz o 

enunciado verdadeiro].” (Strawson 1950, p. 221) Por conta disso, Strawson apresenta 

dois argumentos contra a hipótese de que os fatos fazem parte do mundo.

O primeiro argumento contra tal hipótese é que fato não é semelhante à coisa, 

ou objeto. Fato não tem natureza material. E o problema determinante aqui é considerar 

enunciados e fatos como eventos e coisas. Strawson insiste em que não se deve 

confundir fato com coisa, nem se deve considerá-lo como parte do mundo. Fato não é 

apenas a referência de um enunciado. Fato é uma abstração que envolve enunciado, 

referência e as condições da referência. A referência está no mundo; o fato, assim como 

o enunciado, não. Assim, o caráter que o enunciado tem de ser verdadeiro ou falso não 

se deve, como pensou Austin, à relação convencional que há entre enunciado e fato. Em 

outras palavras, o que faz de um enunciado verdadeiro ou falso não é o tipo da relação 

entre enunciado e fato, ou seja, a relação convencional; o que faz dele verdadeiro ou 

falso é o fato que ele enuncia.

O problema das teorias da verdade como correspondência não é primariamente a 
tendência em substituir relações não convencionais, pelo que é realmente uma 
relação convencional. O que dá origem ao problema é a representação desorientadora 
de ‘correspondência entre enunciado e fato’ como uma relação, de qualquer gênero, 
entre eventos, coisas ou grupos de coisas. (Strawson 1950, p. 226)

Não se diz que o retrato de alguém é verdadeiro ou falso porque, como 

sustentou Austin, a relação entre o retrato e o retratado não é uma relação convencional, 

mas sim porque o retratado é uma pessoa, ou coisa, ou algo material. Do mesmo modo, 

argumenta Strawson, um enunciado é verdadeiro ou falso não por causa do tipo da 

relação -  convencional -  que estabelece com o fato, mas porque fato não é algo 

material, nem uma entidade pessoal, enfim, não é um objeto. “A diferença dos 

acontecimentos que ocorrem sobre o globo, os fatos não se presenciam nem se ouvem 

nem se vêem, não se rompem, não se interrompem nem se prolongam, não se lhes dá 

um pontapé, não se destróem.” (Strawson 1950, p. 223)



O segundo argumento de Strawson contrário à suposição de que os fatos fazem 

parte do mundo é que o fato é intrínseco ao enunciado. “Por cima dos fatos (situação, 

estado de coisas) não se pode, como por cima de um tabuleiro com peças de xadrez, 

derramar café.” (Strawson 1950, p. 227) Ocorre que palavras como “fato” e 

“enunciado” contêm, fundamentalmente, a idéia de informação. Há um discurso 

informativo inerente a elas, que está nos significados próprios de cada uma. Assim, uma 

enunciação feita significa um fato enunciado e, ao mesmo tempo, uma informação 

relatada. Não há como separar o enunciado do fato, nem tampouco ambos do discurso 

informativo.50
Por essa razão, diz Strawson, não pode ser frutífera a análise de cada termo 

(“enunciado”, “fato”) separadamente, ou mesmo o significado de qualquer um desses 

termos por meio da análise de outros, pois não há como investigar um fato sem levar em 

conta o enunciado que o enuncia, já que não são dissociáveis. “Se nossa tarefa fosse 

elucidar a natureza do discurso informativo, seria inútil tentar fazê-lo em termos das 

palavras “fato”, “enunciado”, “verdadeiro”, posto que, estas palavras contém o 

problema, não sua solução.” (Strawson 1950, p. 228)

4. R espostas de A ustin às c ríticas  de Straw son

Este é o momento de voltarmos a uma questão que ficou em aberto. Foi dito, 

no início do item 3, que Strawson não analisou, no ensaio “Truth” (3), o enunciado 

adequadamente tal qual Austin o definiu. Ocorre que Strawson interpretou a tese de 

Austin como se ela fosse, literalmente, dividida em duas partes, uma demonstrativa e 

outra descritiva. E, nessa interpretação, a parte descritiva deve corresponder, assim 

como a demonstrativa, a algo no mundo (evento histórico, situação, coisa etc.) para que 

um enunciado seja verdadeiro ou falso. Nesse sentido é que Strawson investiu toda uma

50 Uma tese atual e, de certo modo, na mesma linha de pensamento de Strawson, é apresentada por 
Eduardo Alejandro Barrio. No texto “La otra cara dei escéptico”, Barrio faz uma crítica à tese da verdade 
de Porchat e não aceita a teoria da verdade como correspondência. Em lugar desta, Barrio propõe uma 
teoria deflacionista da verdade: “o enfoque que defendo se opõe à concepção correspondencialista da 
verdade. Sustentarei, em definitivo, contra o que sustentou Oswaldo Porchat, que a melhor maneira de ser 
cético no que diz respeito à verdade é defender o que comumente se chama deflacionismo ou 
minimalismo, o ponto de vista segundo o qual tudo o que se pode dizer sobre a verdade se resume na 
idéia segundo a qual afirmar que uma oração é verdadeira é afirmar a oração.” (Barrio 2000, p. 64)



contra-argumentação com o especial objetivo de invalidar a tese por meio da negação da 

idéia de fatos como coisas materiais. A conclusão seria, portanto, inevitável: como não 

há fatos no mundo, não poderia haver duas correspondências entre enunciado e mundo, 

uma demonstrativa (referência) e outra descritiva (evento histórico, situação, fato). A 

única correspondência real é a da primeira parte, a referência propriamente dita. No 

caso de “o gato tem sarna”, a correspondência no mundo é o gato, isto é, a parte 

demonstrativa. A segunda parte, a descritiva, não poderia ter correspondência no 

mundo, pois é a condição de o gato ter sarna e tal condição não está no mundo. Os fatos 

seriam apenas pseudoentidades. Não haveria, portanto, nada no mundo que 

correspondesse à parte descritiva do enunciado de Austin. Assim, a conclusão de 

Strawson é que uma tal correspondência não pode ser condição de verdade.

Não é isso, porém, o que Austin sugeriu. Há dois pontos importantes para 

refutar a contra-tese de Strawson. Por um lado, Austin não aceita a tese de que os fatos 

sejam pseudoentidades e que, portanto, não estão no mundo. Ele, aliás, argumenta o 

contrário, como será mostrado abaixo. Por outro lado, o conceito de enunciado que 

Austin propõe não diz expressamente que deve haver duas coisas no mundo a que o 

enunciado corresponde. Isso significa que a parte demonstrativa e a parte descritiva do 

enunciado podem perfeitamente corresponder à mesma coisa, evento etc. no mundo. E 

necessário algo no mundo, mas isso não exige duas referências distintas. O que ocorre é 

que as duas correspondências alcançam, diferentemente, o mesmo objeto. Não há a 

referência e o fato (fato como evento histórico) como interpretou Strawson. Há somente 

uma única referência; e é ela própria que toma o enunciado verdadeiro ou falso, 

dependendo da situação histórica envolvida. Assim, a definição de Austin segundo a 

qual “uma enunciação é verdadeira quando o estado histórico de coisas com o qual é 

correlacionada pelas convenções demonstrativas (aquele a que se ‘refere7) é de um tipo 

com o qual a sentença usada para fazê-la é correlacionada pelas convenções descritivas” 

(Tr, p. 122), pode ser entendida da seguinte maneira: se uma determinada sentença, 

vinculada a um estado de coisas pelas convenções descritivas (sentenças -  tipos de 

coisas no mundo) for usada para fazer um enunciado que se refira a esse mesmo estado 

histórico por meio das convenções demonstrativas (enunciado -  estado histórico de 

coisas), então o enunciado será verdadeiro. Um enunciado não é verdadeiro ou falso por 

si só. Strawson acusa Austin de confundir o enunciado com o ato de emiti-lo, mas, na



realidade, o que ocorre é que o enunciado não pode ser verdadeiro ou falso 

desconsiderando tal emissão.
Outro ponto ainda pode ser apresentado. Austin, apesar de ter aceitado a idéia 

de que “o enunciado verdadeiro é aquele que corresponde aos fatos”, não sustentou que 

os termos “fatos” e “corresponde” são ou estão entre as condições necessárias a serem 

observadas quando dizemos que um determinado enunciado é verdadeiro. Vale insistir 

em que Austin simplesmente não objetou seriamente a tal expressão, aliás, bastante 

conhecida e usada, mas sublinhou que o termo “fato” geralmente é tratado com pouca 

clareza. Para ele, esses termos são até mesmo dispensáveis quando o assunto é a 

verdade (UF, p. 154-5). Por outro lado, Strawson fez questão de mostrar uma nova 

análise desses termos, apoiado no argumento de que as condições que devem ser 

satisfeitas para que um enunciado seja verdadeiro consideram os termos “fatos” e 

“corresponde”, apesar de sua ressalva em insistir que o que fazemos realmente quando 

dizemos que um enunciado é verdadeiro não é assegurar o cumprimento dessas 

condições, mas aprovar o enunciado dito.

Austin, mesmo após ter esclarecido que a discussão em tomo da expressão 

“correspondência ao fatos” não atinge a sua tese da verdade, volta ao debate em “Unfair 

to Facts” e não aceita a nova proposta de Strawson, respondendo a ele de duas maneiras 

distintas: uma. em que considera duas linhas “ousadas e negativas” de Strawson; outra, 

em que analisa duas linhas “sofisticadas e positivas” dele. Consideremos cada uma 

delas.

Primeiramente, Austin acusa Strawson, como diz o título do ensaio, de ser 

injusto com os fatos. Segundo a tese de Strawson, os fatos não fazem parte do mundo, 

não estão no mundo. Há, entre os fatos e as coisas, uma diferença fundamental, uma 

diferença de tipo. Seguramente, diz Austin, considerando nosso modo comum de falar, é 

possível encontrar vários exemplos em que fatos nada têm a ver com coisas. Talvez soe 

um tanto esquisito dizer que uma determinada coisa ou pessoa seja um fato, porém, diz 

Austin, dizemos sem problemas que fenômenos, estado de coisas, eventos etc. são fatos, 

e de todos dizemos também que são coisas no mundo. Portanto, é perfeitamente 

razoável dizer que os fatos estão no mundo.

A confusão fundamental de Strawson parece localizar-se na análise que ele faz 

de “fato” segundo a terminologia “fato que”. Segundo Austin, acontece o seguinte: i) a 

condição do gato é um fato (como, aliás, Strawson sustenta); entretanto, ii) a condição



do gato não é o fato que o gato tem sarna. Strawson faz essa confusão ao introduzir a 

expressão “o fato que” como se fosse uma expressão comum e usada na nossa 

linguagem. Ocorre, no entanto, que não usamos a linguagem desse modo. Não dizemos 

“o fato que” ordinariamente. Strawson comete esse engano quando acrescenta a cláusula 

“que” e, então, permite a questão “que fato?”, para a qual a resposta imediata seria “o 

fato que o gato tem sarna.” Não há, porém, tal uso na linguagem; não faz sentido dizer 

isso nesses termos. É importante destacar, segundo Austin, que:

1. A condição do gato é um fato, e é algo no mundo.
2. É um sem sentido dizer: a condição do gato -  ou com algumas irrelevantes 
exceções qualquer outra coisa -  è o fato que qualquer coisa.
3. cFato’ com ‘que’ e ‘fato’ sem 4que’ se comportam diferentemente, 
a . x é u m fato é correto, b . x é  o fato que é incorreto. (UF, p. 158)

A segunda linha ousada e negativa na visão de Austin diz respeito à relação de 

correspondência. Strawson considera que: a) “corresponde” não significa aqui qualquer 

relação entre algo e algo (ou seja, não significa “coisas no mundo”) e ainda, b) 

“corresponde aos fatos” pode ser perfeitamente substituído por “corresponde ao fato

que”.

Austin não aceita nenhum desses dois recursos de Strawson. Pois, de um lado, 

(a) por que seria razoável dizer que um mapa que corresponde a determinada topografia 

é “algo relacionado a algo” e dizer que um enunciado que corresponde a um fato não é 

“algo relacionado a algo”, mas apenas uma pseudoentidade? (UF, p. 159-60) E, de outro 

lado, (b) o uso comum da expressão é “corresponde aos fatos” e não “corresponde ao 

fato que tal e qual”; Strawson utiliza aqui uma artimanha lingüística para estabelecer 

que enunciados e fatos se correspondem e que foram feitos um para o outro: usa 

“corresponde ao fato que” em lugar de “corresponde ao fato”; assim, o enunciado “o 

gato tem sarna” corresponde perfeitamente, segundo Strawson, ao fato que o gato tem 

sarna, e isso acaba parecendo, então, tautológico. A aparente tautologia deve-se à 

substituição que Strawson faz das duas expressões citadas. E ainda, argumenta Austin, 

mesmo que algumas vezes enunciados e fatos se correspondam perfeitamente, isso não 

é razão suficiente para inferir que ambos foram feitos um para o outro, pois se às vezes 

os enunciados verdadeiros correspondem aos fatos, ou se ajustam a eles, outras vezes 

isso não ocorre.



Strawson utiliza esses dois argumentos (a e b) apoiado na idéia de que dizer 

que um enunciado “corresponde aos fatos” ou “se ajusta aos fatos” é o mesmo que dizer 

que ele “é verdadeiro”. E isso significa que nada é incluído no sentido ou no significado 
da oração. Dizer “o gato está sobre o tapete” ou “é verdadeiro dizer que o gato está 

sobre o tapete”, ou ainda “o gato está sobre o tapete corresponde ao fato que o gato está 

sobre o tapete” é exatamente a mesma coisa. Por isso, Strawson considera os 

enunciados acrescidos de “corresponder”, “ajustar-se”, “verdadeiro”, entre outros, como 

meras tautologias. Nesse sentido, ele argumenta: “o que poderia ajustar-se mais 

perfeitamente ao fato de que está chovendo que o enunciado de que está chovendo? 

Desde logo, os enunciados e os fatos se ajustam. Se se forçam os enunciados a sair do 

mundo, se forçam também os fatos a sair dele.” (Strawson 1950, p. 224) Isso significa 

retirar do mundo o enunciado “o gato tem sarna”, o fato (a condição de o gato ter sarna) 

e nada mais, pois o gato (que é a referência) continua no mundo sem problemas.

Talvez seja conveniente alongar um pouco a discussão entre Strawson e Austin 

sobre esse ponto. Strawson, ao substituir a expressão “corresponde ao fato” por 

“corresponde ao fato qué\ considera a asserção “é verdadeiro” como um acréscimo 

supérfluo, desnecessário ou perfeitamente dispensável ao enunciado, pela razão de que 

não diz nada além do que o próprio enunciado já disse. Austin recusa tal tese apoiado 

em pelo menos três argumentos: primeiro, as referências de “o enunciado de que E” e de 

“o enunciado de que é verdadeiro que E” são distintas; segundo, “é verdadeiro” é uma 

asserção peculiar; e terceiro, “é verdadeiro” é semelhante a outros adjetivos que não são 

considerados supérfluos.

O primeiro e menos audaz dos argumentos é que “o enunciado de que E” tem 

como referência uma situação histórica no mundo exceto “o enunciado de que E”, ou 

seja, exceto si mesmo; enquanto “o enunciado de que é verdadeiro que E” faz referência 

a uma situação histórica no mundo e inclui “o enunciado de que E”, porém exclui-se a si 

próprio, isto é, exclui “o enunciado de que é verdadeiro que E”. Note-se, portanto, que 

as referências dos enunciados são diferentes, pois “o enunciado de que é verdadeiro que 

E” faz referência a algo mais "que o enunciado de que E", isto é, o primeiro abrange 

também “o enunciado de que E”, que não é abrangido pelo segundo. Ao dizer “o 

enunciado E é verdadeiro” estamos fazendo uma afirmação sobre um enunciado e ao 

dizermos “E” estamos fazendo uma afirmação sobre o mundo (mas não sobre o 

enunciado E).



O segundo argumento -  “é verdadeiro” como uma asserção peculiar -  visa 

eliminar a hipótese de que “é verdadeiro” é logicamente supérfluo pela razão de que “o 

enunciado de que E” e “o enunciado de que é verdadeiro que E” são geralmente 

verdadeiros e falsos juntos; isto é, a hipótese sustenta que sempre que dois enunciados 

são verdadeiro ou falsos exatamente na mesma medida, ambos os enunciados têm o 

mesmo significado. Mas será tal hipótese sensata? Ou ainda, “por que não haveria de 

falhar no caso de uma expressão tão obviamente ‘peculiar’ como ‘é verdadeiro’?” (Tr, 

p. 127)
Austin chama nossa atenção para o fato que é descrito em “o enunciado de que 

é verdadeiro que E”. O fato descrito também é peculiar, pois, quando falamos ou 

pensamos sobre fatos, a idéia que surge é de algo natural e inalterável. Mas não é isso 

que se observa na relação entre “o enunciado de que é verdadeiro que E” e o estado de 

coisas histórico que ele enuncia. A relação em questão é absolutamente convencional. 

Soa estranho, portanto, chamar de fato ao que “o enunciado de que é verdadeiro que E” 

enuncia. Se essa relação é convencional, segue-se que ela pode ser modificada ou 

substituída sempre que se desejar. Segundo o exemplo de Austin, “podemos não gostar 

de chamar de um fato que a palavra elefante significa o que significa, embora possamos 

ser induzidos a chamá-lo de um fato (suave) -  e embora, naturalmente, não hesitemos 

em chamar de um fato que os falantes ingleses contemporâneos usem a palavra como a 

usam.” (Tr, p. 128)

Um terceiro argumento apresentado por Austin para mostrar que “é 

verdadeiro” não é logicamente supérfluo é que há outros tantos adjetivos pertencentes à 

mesma classe dele e que, entretanto, jamais seriam desprezados como logicamente 

supérfluos. “Dizemos, por exemplo, que um determinado enunciado é exagerado, ou 

vago, ou árido, uma descrição um tanto tosca ou desorientadora, ou não muito boa, um 

relato geral ou demasiado conciso.” (Tr, p. 129) Pertencer à mesma classe aqui significa 

comportar-se do mesmo modo no que diz respeito à relação entre linguagem e mundo. 

Como vimos no item 2.3, a relação convencional entre linguagem e mundo nem sempre 

é precisa, exata, rigorosa ou adequada.

A principal objeção de Austin à idéia da tautologia vem, portanto, da análise 

dos usos da linguagem, pois a análise cuidadosa dos usos lingüísticos mostra que 

utilizamos naturalmente as expressões “corresponde aos fatos” e “se ajusta aos fatos”; 

aliás, é importante repetir, usamos essas expressões do mesmo modo que usamos outros



adjetivos, como exato, preciso, correto e seus respectivos advérbios (exatamente, 

precisamente, corretamente). O erro de Strawson está, de acordo com Austin, em 

negligenciar essas e outras tantas noções sem dar a elas a devida atenção. A 

investigação detalhada da linguagem deverá mostrar que todas essas noções, assim 

como outros conceitos familiares, são imprescindíveis a uma conclusão correta acerca 

da verdade. Austin insiste em dizer que “esses são os termos importantes a elucidar 

[‘preciso’, ‘exato5, ‘vago5, ‘correto5] quando nos enfrentamos com o problema da 
‘verdade5, do mesmo modo que, não o termo ‘liberdade5, mas noções tais como coação 

e acidente, são as que requerem elucidação quando nos preocupamos com a 

‘liberdade5.55 (UF, p. 161) A observação das características e comportamento 

lingüísticos dos adjetivos, advérbios e outros termos correlatos ao conceito que interessa 

ao investigador -  ou seja, a precisão da fala -  é indispensável à análise correta do 

conceito em questão. É imprescindível, portanto, cuidar os dois lados da questão da 

verdade: a precisão da linguagem e o seu ajuste diante de cada situação determinada.

É preciso examinar agora as linhas que Austin considera positivas na tese de 

Strawson sobre os fatos. São duas: primeira, fato é seguido da cláusula “que”', e 

segunda, fato é aquilo que o enunciado verdadeiro enuncia.

Austin recorre à técnica do dicionário para criticar a primeira tese de Strawson. 

De acordo com sua análise no Oxford Engtish Dictionary, fato (fact) foi em sua origem 

-  que data, segundo essa análise, do século dezesseis -  utilizado para nomear algo no 

mundo. A partir daí sofreu pequenas variações, mas ainda hoje continua com esse 

significado. E também é de sua origem a idéia de ação, ou ato realizado, que lhe é ainda 

conferida. A cláusula “que” só foi acrescentada mais tarde.51 Ele comenta com certa 

ironia: “se ele [o fato] realmente vem ligado assim [“fato que”], ele leva, eu temo, uma 

Anda dupla. Não nasceu casado, seu casamento foi um casamento de conveniência e ele 

continua levando uma florescente vida de solteiro.55 (UF, p. 163) O significado atual é,

51 Austin chama a atenção para a diferença -  estabelecida no Oxford English Dictionary -  entre fact 
(“fato”) e outras duas construções, fact that (“fato que”) e fact of (“fato de”). Segundo ele, essas duas 
últimas construções foram acrescentadas tardiamente, simplesmente como um expediente satisfatório, 
senão às vezes necessário, para formar orações mais claras, mais corretas, ou, no mínimo, menos 
complexas. Ele diz: “fact that, junto com fact of c dado como um recurso lingüístico comparativamente 
recente para evitar construções de gerúndio como sujeitos de orações ou como domínios das preposições: 
isto c, para não dizer ‘eu não tinha conhecimento da cozinha estar ventilada’, dizemos ‘eu não tinha 
conhecimento do fato de que a cozinha estava ventilada’.” (UF, p. 163)



para simplificar, “ocorrência real”, ou “estado de coisas efetivo”; vê-se, portanto, a idéia 

ainda presente de algo no mundo.
Diante do dicionário, sustentar que “fato” exige a cláusula “que” é, pelo 

menos, estranho. E “a explicação do dicionário é confirmada por nossa experiência da 

tendência geral, hoje em dia, a adotar novas e similares construções-‘que’ com outras 

palavras, como ‘circunstância’, ‘evento’, ‘situação’. (...) Explicar o significado de ‘fato’ 

em termos da expressão ‘fato que’ é inverter a ordem real das coisas.” (UF, p. 163-4) Os 

usos de “fato” com “que” que aparecem no dicionário expressam, segundo Austin, um 

fato determinado, um acontecimento real, incontestável e indubitável. Ele diz, “é um 

uso gramaticalmente parecido (não em todos os aspectos, naturalmente) com o uso da 

justaposição com nomes próprios, como quando dizemos ‘a pessoa César’ que deve ser 

interpretado como ‘uma pessoa determinada’ (ou um homem efetivo etc.), a saber, 

designada pelo nome ‘César’.” (UF, p. 165)

Dito isso, cabe finalmente considerar a argumentação que Austin faz acerca da 

segunda linha positiva que ele atribui a Strawson, que diz: “fato é o que os enunciados 

verdadeiros enunciam.” A questão principal aqui é que Strawson inverte a ordem 

gramatical natural, que é “os enunciados verdadeiros enunciam fatos”, e a conseqüência 

dessa inversão é a impressão de uma definição do termo “fato”. Austin busca exemplos 

semelhantes para mostrar que essa inversão é equivocada: se “fato é o que os 

enunciados verdadeiros enunciam” também “nascimentos são o que as certidões de 

nascimento, quando corretas, certificam” (ao invés de, “as certidões corretas de 

nascimento certificam nascimentos”) ou “eventos são o que as narrativas, quando 

verdadeiras, narram” ou ainda “animais são o que os retratos, quando fiéis, retratam” e 

assim por diante. (UF, p. 169-70) Esses usos lingüísticos não são adequados. É um 

disparate dizer que “fato é um enunciado verdadeiro” ou que “nascimento é uma 

certidão correta”, pois “fato” não é, por definição, “enunciado verdadeiro” nem 

tampouco “nascimento” significa exatamente “certidão correta”. Mas o ponto principal, 

segundo Austin, é que, independentemente da forma gramatical correta, nenhum desses 

usos sugerem que “latos” ou “animais” não estão no mundo: “em qualquer caso, uma 

coisa é óbvia, que, seja qual for a analiticidade ou os acusativos internos ou o que seja 

envolvidos nesses pronunciamentos, nenhum deles têm a menor tendência a nos 

convencer de que nascimentos, pessoas, eventos, mulheres, animais, não são ‘coisas ou



acontecimentos na superfície do globo’.” (UF, p. 170) Por todas essas razões, Austin 

acredita que Strawson foi injusto com o fatos.



Referências Bibliográficas

AUSTIN, J. L. “A Plea for Excuses”. In: Austin, J. L. Philosophical Papers. 3 ed. 

Oxford: Oxford University Press, 1979.

 . “How to Talk” -  Some Símple Ways”. In: Austin, J. L. Philosophical Papers. 3

ed. Oxford: Oxford Uni versity Press, 1979.

 . “Ifs and Cans”. In: Austin, J. L. Philosophical Papers. 3 ed. Oxford: Oxford

University Press, 1979.

 . “Otiier Mmds”. In: Austin, J. L. Philosophical Papers. 3 ed. Oxford: Oxford

University Press, 1979. Tradução de Marcelo Guimarães da Silva Lima, “Outras 

Mentes”. In: Os Pensadores. 2. ed. São Paulo: Abril Cultural, 1.980.

 “Performativ-Constatif\ In: Cahiers de Royaumont -  La Philosophie

Analytique. Paris: Éditions de Minuit, 1962.

 . “Performative Utterances” Tn: Austin, J. L. Philosophical Papers. 3 ed. Oxford:

Oxford University Press, 1979.

 ___ . Philosophical Papeis. 3 ed. Oxford: Oxford University Press, 1979.

 . “Pretending”. In: Austin, J. L. Philosophical Papers. 3 ed. Oxford: Oxford

University Press, 1979.

 Quando dizer é fazer -  Palavias e Ação. Tradução de Danilo Marcondes de

Souza Filho. Porto Alegre: Artes Médicas, 1990.

 . Sense and Sensihilia. London, Oxford, New York: Oxford University Press,

1962. Tradução de Armando Manuel Moura de Oliveira, Sentido e Percepção. São 

Paulo: Martins Fontes, 1993.



 . “Three Ways of Spilling Ink”. In: Austin, J. L. Philosophical Papers. 3 ed.

Oxford: Oxford University Press, 1979.

 “Truth”. In: Austin, J. L. Philosophical Papers. 3 ed. Oxford: Oxford University

Press, 1979.

 . “Unfair to Facts”. In: Austin, J. L. Philosophical Papers. 3 ed. Oxford: Oxford

University Press, 1979.

AYER, A. I. As Questões Centrais da Filosofia. Tradução de Alberto Oliva e Luís 

Alberto Cerqueira. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1975.

 . “Has Austin Refuted Sense-Data?”. In: K. T. Fann (ed.) Symposium on J. L.

Austin. London: Routledge & Kegan Paul, 1969.

 . “Rejoinder to Professor Forguson”. In: K. T. Fann (ed.) Symposium on J. L.

Austin. London: Routledge & Kegan Paul, 1969.

. The Foundations ofEmpirical Knowledge. London: Macmillan & Co Ltd, 1964.

BERLIN, I. (org.) Essays on J. L. Austin. Oxford: Clarendon Press, 1973.

CABANCHIK, S. M. “Aspectos Semânticos dei Uso de ‘Real’”. In: Ontologia, 

Conhecimento e Linguagem -  Um encontro de filósofos latino-americanos. Ulysses 

Pinheiro, Marco Ruffino e Plínio Junqueira Smith (orgs.). Rio de Janeiro: FAPERJ: 
MAUAD, 2001.

CAHIERS DE ROYAUMONT -  La Philosophie Analytique. Paris: Les Éditions de 

Minuít, 1962.

CAVELL, S. “Austin at Criticism”. In: K. T. Fann (ed.) Symposium on JL . Austin. 

London: Routledge & Kegan Paul, 1969.



CHISHOLM, R.M. “Austin’s Philosophical Papers”. In: K. T. Fann (ed.) Symposium on 

J.L.Austin. London: Routíedge & Kegan Paul, 1969.

DESCARTES, R. Meditações. Tradução de J.Guinsburg e Bento Prado Júnior. 3. ed. 

São Paulo: Abril Cultural, 1983.

DISCUSSION GÉNÉRALE. In: Cahiers de Royaumont -  La Philosophie Analytique. 

Paris: Les Éditions de Minuit, 1962.

FANN, K. T. (ed.) Symposium on J. L. Austin. London: Routíedge & Kengan Paul, 

1969.

FORGUSON, L. W. “Has Ayer Vindicated the Sense-Datum Theory?”. In: K. T. Fann 

(ed.) Symposium on J. L. Austin. London: Routíedge & Kegan Paul, 1969.

HAMPSHIRE, S. “A Symposium on Austin’s Method”. In: K. T. Fann (ed.) Symposium 

o n j. L. Austin. London: Routíedge & Kegan Paul, 1969.

. “J. L. Austin, 1911-1960”. In: K. T. Fann (ed.) Symposium on J. L. Austin. 

London: Routíedge & Kegan Paul, 1969.

KAPLAN, M. “To What Must an Epistemology Be True?”. In: Philosophy and 

Phenomenological Research. Vol. LXI, n. 2, September 2000.

KIRKHAM, R. L. Theories o f Truth. Cambridge, Massachusetts and London, Engíand. 

MIT Press, 1997.

LALANDE, A. Vocabulário Técnico e Crítico de Filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 

1999.

NOZICK, R. Philosophical explanations. Cambridge: Harvard University Press, 1981.



PEREIRA, R. H. de S. “Ceticismo e Mundos Possíveis”. In: Ceticismo: perspectivas 

históricas e filosóficas. Luiz Henrique de Araújo Dutra, Plínio Junqueira Smith 

(orgs.) -  Florianópolis: NEL/UFSC, 2000. 245p. (Rumos da epistemologia, v.2)

PLATÃO. Teeteto. In: Diálogos. Coleção Amazonense, vol. IX. Tradução de Carlos 

Alberto Nunes. Belém: Universidade Federal do Pará, 1973.

PORCHAT PEREIRA, O. “Verdade, Realismo, Ceticismo”. In: Discurso n. 25, São 

Paulo, 1995.

QUINE, W. V. O. “A Symposium on Austin’s Method”. In: K. T. Fann (ed.) 

Symposium onJ. L. Austin. London: Routledge & Kegan Paul, 1969.

RYLE, G. The Concept ofMind. London: Penguin books, 1990.

SCHMITT, F. F. Truth: a primer. Oxford / Boulden / San Francisco: Westriew Press, 

1995.

SMITH, P. J. “Uma solução cética para o problema da existência do mundo exterior”. 

In: Discurso n. 30, São Paulo, 1999.

STRAWSON, P. F. “Verdad” In: Ensayos Lógico-Linguísticos. Tradução de Luis Ml. 

Valdés. Espanha: Gedisa, 1991.

STROUD, Barry. The Significance o f Philosophical Scepticism. Oxford: Clarendon 

Press, 1984. Tradução de Leticia Garcia Urriza. México: Fondo de Cultura

Econômica, 1991.

URMSON, J. O. “A Symposium on Austin’s Method”. In: K. T. Farm (ed.) Symposium 

on J. L. Austin. London: Routledge & Kegan Paul, 1969.

 . “Austin’s Philosophy”. In: K. T. Fann (ed.) Symposium onJ. L. Austin. London:

Routledge & Kegan Paul, 1969.



URMSON, J. O. e WARNOCK, G. J. “J. L. Austin, 1911-1960 -  Comments”. In: K. T. 

Fann (ed.) Symposium on j. L. Austin. London: Routledge & Kegan Paul, 1969.

WARNOCK, G. J. J. L. Austin. London: Routledge, 1989.

WISDOM, J. “Symposium: Other Minds”. In: Wisdom, J. Other Minds. 2. ed. Oxford: 

Basil Blackwell, 1965.


